#### THE

# JAIMINÍYA-NYÁYA-MÁLÁ-VISTARA

OF

# MÁDHAVÁCHÁRYA

EDITED FOR THE SANSKRIT TEXT SOCIETY

BY

THE LATE

THEODOR GOLDSTÜCKER

AND COMPLETED

BY

EDWARD B. COWELL.



67981

SalM.G.C.

Reprint of the edition 1878

BIBLIO VERLAG · OSNABRÜCK · 1970

Printed in W-Germany
Gesamtherstellung: Proff & Co. KG, Bad Honnef a. Rhein

#### PREFACE.

This edition of the Jaiminiya-nyáya-málá-vistara was commenced by the late Prof. Goldstücker in 1865 as the first book published under the auspices of the Sanskrit Text Society. He had already devoted himself for many years to the collation of the Mss. of the work in the different libraries of Europe; and probably no European scholar has ever attained such a profound acquaintance with that peculiar branch of Sanskrit literature, the Púrva Mímámsá. At his death in 1872, 400 pages of the work were printed, forming five parts in the Sanskrit Text Society's series; and I eventually undertook to complete the edition.

I was at the time under the impression that my work would be little beyond the correction of the proofsheets as the remaining portion passed through the press; but I soon found that I had a more difficult task. Professor Goldstücker had indeed copied out the entire text from the Parisian Ms. (P.) and had collated it with the two Mss. A and O; but his own transcript1) was only a catalogue of various readings, without any marks of preference for any. I had consequently to form my own text from the materials which he had thus collected; and I had also to collate the Ms. B., which he himself used to collate at the last moment, when making the instalments of his final copy for the press, and which he had examined for but a very few pages beyond the point where the printing stopped. I had thus only one fresh Ms. to collate; but had I known that the responsibility of fixing the final text would entirely rest upon me, I should hardly have undertaken the task. The Purva Mimámsá has never been a favourite study of mine; and I have not that wide knowledge of the Mimamsa literature which could alone give the requisite confidence and skill , in selecting the true readings amidst the many variations of our Mss. I have however done my best; I have tried to give an intelligible text, and I have added at the -end of the volume a list of the variants, which will put the reader in possession of the Manuscript aid for explaining or correcting the printed text from p. 400. I had at first thought of doing the same for the variants of the earlier portion; but I do not believe that it would have repaid the labour required. Professor GOLDSTÜCKER had collated several fragmentary Mss. for this part, beside the four which I used for mine; and he

<sup>1)</sup> This is now in the library of the Strassburg University.

had uniformly written the variants of each Ms. in a different-coloured ink instead of denoting it by a letter. Unfortunately, however, in the course of time some of these colours had faded, and thus the readings of some of the Mss. could not be distinguished. I should therefore have had to undertake much of the collation over again, — a labour which seemed unnecessary in a work of such very limited interest as the present, particularly where we have every reason to trust the critical acumen of the original editor, based as it was on such a life-long study of this peculiar literature. Another reason, however, which mainly influenced me in my decision, was the fact that most of the work is reprinted in the author's own commentary on the Taittiriya Samhitá and Bráhmana1), the various adhikaranas being continually quoted2) at the end of the chapter where the passage occurs on which the discussion was based. The text given in these quotations is really the best commentary on the present work, as Mádhava frequently alters his original sentences to make them more correct or intelligible 3); and everywhere their readings represent a new family of Mss. I have given at the end a list of these parallel passages, so far as I could compile it from the as yet unfinished edition in the Bibliotheca Indica; and I have left spaces for future additions which any reader, interested in the comparison, can easily supply for himself, as the Calcutta edition progresses. I have also given an index of technical terms, names of sacrifices, etc., which will be of use to the reader in finding his way through the tangled maze of the original; it is not so full as I could have wished, especially for the earlier portion; but, imperfect as it is, it represents some hard work.

The Mss., which I used for my part<sup>1</sup>) of the text (p. 401-537), are the following. A. — 1321 in the India Office Library; this Ms. originally belonged to Colebrooke and is full of his notes; it is dated Samvat 1848 and is accurately written in Devanágarí letters.

- B. 1841 in the India Office Library; this Ms. was bequeathed by John Taylor, Bombay, it is fairly written (dev.) and contains many valuable corrections in a later hand.
- O. W. 91 (Aufrecht, Cat. 530) in the Bodleian Library, dated AD. 1833 and fairly accurate (dev.). (The Ms. Mill 82,83 is only an inferior transcript from the same original, Aufrecht, Cat. 528, 529.)
- P. a Ms. in Paris which seems originally to have belonged to Burnouf. It is a very inaccurate copy of an original which was written in the Bengali character, and it was unfortunate that Prof. G.'s transcript was made from this bad Ms., as every page is filled with misreadings which have to be corrected by the collation of the other Mss.

Of these Mss. A. O. P., from their remarkable agreement, must have originally come

<sup>1)</sup> Similar quotations also occur in the as yet unprinted Comm. on the Aitareya Brahmana.

Sometimes in two different places and with considerable variations, cf. Madhava's own remarks, Taitt.
 Samh. vol. II. p. 120.

<sup>3)</sup> Sometimes the alterations are much more important, thus cf. XII. 1. 13 with the Comm. to Taitt. Samh. vol. I. p. 189; XII. 2. 3 with that in vol. I. p. 116; X. 8. 12 with vol. II. p. 725.

<sup>4)</sup> Prof. Goldstücker's transcript for the press extended to p. 416.

PREFACE. V

from one source; their occasional differences however prove that they were not immediately derived from the same copy, — each seems to contain, inserted in its text, what were originally marginal notes in the intermediate copies. O. especially has occasionally long passages which are not in A. P., as e. g. in X. S. 2, 3 and XII 3. 7.

B. belongs to a different family and is particularly valuable for collation. It is often nearer to the text represented in the quotations given in the Calcutta edition of the Comm. to the Taittiriya Samhitá, especially in trifling points, as e. g. samkyam for samkaniyam and vice versa; and it is worth notice that P. is more close to B. than either A. or O.; cf. (e. g.) the variants to X. 6. 2, and my note to p. 412, last l. My text is founded on A. O. P., but I have used B. as an occasional aid.

In addition to these the original editor also collated the following, for the earlier portion. A Ms. in the Bodleian Library, Wilson 44 (Aufrecht, Cat. 531), written in Bengali characters and containing adhyáyas I—IX. *Ibid.* Wilson 276 (Aufrecht, Cat. 532), containing the fifth adhyáya written in Devanágarí and very correct.

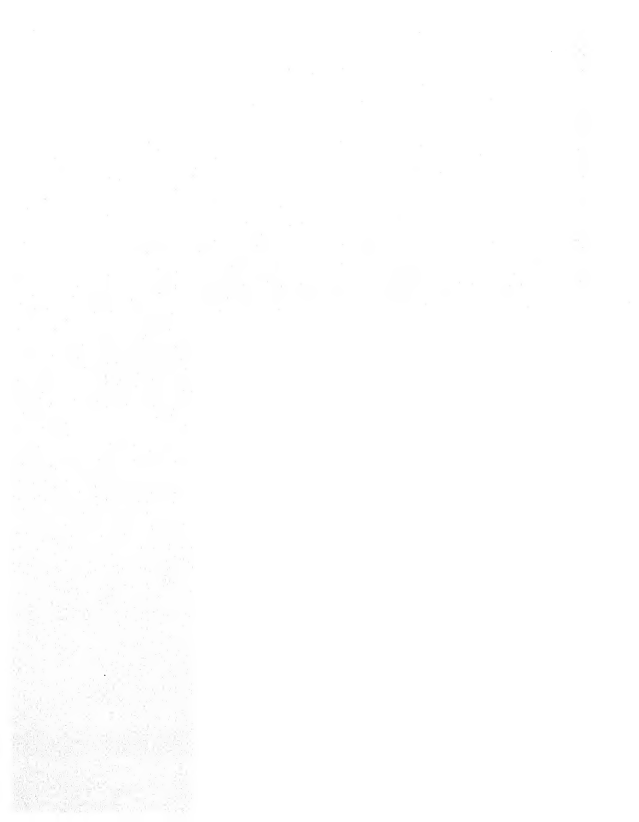
A Ms. in the India Office Library, 204 (Dev.) containing adhyáyas I—IX.; Prof. G. remarks that it is very closely related to the similar Oxford Ms. (W. 44), but neither appears to have been copied from the other.

I deeply regret that the original editor did not live to complete his task; but I am not sorry that I have thus had an opportunity of linking my name with that of my old friend. In India it is only too common to come upon unfinished temples, left to fall into decay, because no one cares to carry on the interrupted task; it will be my best reward to think that THEODOR GOLDSTÜCKER's life-long work will not be left thus incomplete.

बद्धनि पुष्पाखनित्य हे सुहत् सर्ज विमुज्यापगतो ऽखगुम्फिताम् । खुतानि चिन्वे जुसुमान्यहं भनैः प्रसन्नचित्तो ऽनुगृहाण मत्कृतम् ॥

Long didst thou twine this 'wreath' in bygone hours, But, ere 'twas finished, from thy hands it fell; I follow, gathering up the fading flowers, And wreathe them now as friendship's last farewell.

Cambridge, Aug. 1. 1877.



Seventy-three years have now elapsed since the first Sanskrit work appeared Three years earlier, in 1789, Sir William Jones, by publishing his translation of the drama Sakuntalâ, the master-work of Kalidâsa, the Shakespeare of India, had already created in the public mind of Europe a strong feeling in favour of the productions of Hindu genius; but it was by editing, in 1792, in the original characters, and on the principles of classical scholarship, the Sanskrit text of the Ritusamhara, or Assemblage of Scasons, that he initiated a new era of Sanskrit philology. "It is by the press alone," he on that occasion wrote, "that the ancient literature of India can long be preserved;" and the truth of his words is attested by the immense and apparently irretrievable losses which Sanskrit literature suffered when, confined to the frail materials on which it was written, it had to brave the dangers of climate, political vicissitudes, and individual negligence. But, conversely, it is attested, too, by the wonderful progress which, from the time when Sanskrit writings were intrusted to the press, Sanskrit philology has made in both Europe and For the preservation of a nation's literature is not merely the saving from decay the leaves to which its works are committed; it is the continuing its life in the memory of mankind, the propagating of the wisdom which it contains, and the spreading of the light which it may kindle at home and abroad.

That the last seventy years have done more than the joint labour of all past ages to preserve in this sense Sanskrit literature, no one will doubt who compares the knowledge which Europe and the world at large possessed of India up to the end of the last century, with that which it has gained since the resuscitation of Sanskrit literature by Sir William Jones, Wilkins, Colebrooke, Wilson, Schlegel, Bopp, Lassen, Burnouf, and those other pioneers who have worthily followed their lead. It is no longer knowledge derived from second-hand sources, respectable only because ancient; but knowledge drawn from the original testimony of Hindu divines, legislators, philosophers, grammarians, poets—in one word, from the sacred and profane, scientific and poetical literature of ancient and mediæval India.

It is not very long ago that it was possible to foster the spurious know-ledge of ancient India by pious frauds and extravagant tales, to hold up Sanskrit as a language invented by some ingenious Brahmins to conceal their mysteries from the profane multitude. Now, however, the antiquity of India lies open before us in her genuine records, and from the study of the language in which these records were delivered a new light has sprung, showing the intimate affinity between the nations of Europe and India—a new science, the science of comparative grammar, has arisen, which, on the 16th May, 1866, will celebrate its fiftieth anniversary, and on that day pay a well-deserved homage to the genius of its celebrated founder, Bopp.

But it is not Europe alone that has profited by this revival of the study of Sanskrit. India herself had lost the recollection of her past; her literature was sinking into oblivion; numerous works of her celebrated writers had perished, and others were annually perishing; her ancient language had died away, and was cultivated merely by a few of her sons; and last, not least, her social fabric and her religious belief had come to rest on mediæval and modern works, professedly derived from, and in harmony with, her most ancient sacred texts, but in truth the composition of an interested and degenerated priesthood, corrupting her faith, depraving her morality, and sapping the very foundations of her life.

From the time, then, that Sanskrit literature became diffused by the medium of the press, a new and happier day seems to have dawned over India. The mystery which her priests were so long allowed to hang over the Puranas, on which her actual creed is based, began to vanish before the printed texts of the Vedas, from which these works pretend to derive their authority. Societies have arisen which strive to enlighten the nation as to what it has lost and may regain of its ancient purity; the diffidence which naturally enough alienated the native from the European mind is giving way, at least among the educated and influential classes, before the feeling that the warm interest evinced by European scholars and statesmen in the intellectual greatness of India cannot be destitute of sincere sympathies with her material and moral welfare. Natives and Europeans combine for a regeneration of India—not that imaginary regeneration, to be effected by ideas foreign to the nation, and a civilization which could never take root in its soil, but that

regeneration produced by a removal of the impediments which previously checked its healthy development. Compared to the immensity of the labour to be performed, the beginnings are as yet small, and the labourers few; but no doubt can be entertained that, unless the work so admirably initiated by Sir W. Jones, Colebrooke, and Wilson be discontinued, and much more so if it be continued in the spirit of their noble and generous views, the future of India is full of hope.

In this spirit the Sanskrit Text Society comes forward to offer its aid for the diffusion of Sanskrit literature. Founded under the highest auspices, and supported by long official and literary experience, it aims at strengthening the interest already felt in Europe for all that concerns the prosperity of India, and at increasing the means by which Hindus as well as Europeans may co-operate to enlighten the native mind on the lessons of its past, and the necessities of its future life. By proposing to publish a series of original Sanskrit works, the Sanskrit Text Society does not lay claim to absolute originality. It is happy, on the contrary, to acknowledge that the first idea of its formation derived its stimulus from the excellent work done in the "Bibliotheca Indica," or the collection of Oriental works published under the patronage of the Honorable Court of Directors of the East India Company, and up to this time continued under the superintendence of the Asiatic Society of Bengal. But, so far from intending to interfere with the activity of that distinguished body, it feels satisfied that it will increase its strength by performing that part of the common work which is favoured by better opportunities in Europe than exist for it in India, and which might else have been long delayed or left undone. For, in view of the difficulties which have hitherto prevented European scholars from joining the Asiatic Society of Bengal in its labours, and convinced, too, that the vast treasures of Sanskrit literature as yet concealed in the public and private libraries of Europe and India can only be brought to light if European assistance, material as well as intellectual, is added to that which India affords, the Sanskrit Text Society trusts that its objects will be welcomed by all true friends of India, and receive their support wherever literary, philological, or political considerations create a desire for a knowledge and a diffusion of the works of the Hindu mind.

As is natural, the basis of the publications of the Sanskrit Text Society

will be the vast and celebrated collection of Sanskrit MSS. formerly in possession of the East India Company, and now in that of the India Office. Owing its chief wealth and renown to the learning, zeal, and munificence of the greatest of modern Sanskrit scholars—it is unnecessary to say that only H. T. Colebrooke can here be meant—who unconditionally bestowed his Sanskrit MSS. on the English nation for the promotion of those studies to which he had devoted a large portion of his life, it is also indebted for its contents to the generosity of other scholars, amongst whom the names of Wilkins, Taylor, Mackenzie, and Hodgson are especially familiar to students of Sanskrit literature; and while constantly increasing through the liberality of Government and under excellent management, it is now, beyond doubt, the richest and most important of all collections of Sanskrit MSS. assembled under one roof. Up to this day it has been the main source whence European scholars have been enabled to draw their information, and to issue their publications of original texts, as well as their works on Indian antiquities and the Sanskrit language and literature. But though there is, perhaps, no library which, thanks to its enlightened and liberal direction, within the short period of its existence, has been more assiduously used, and has afforded more help in a special branch of research, than the library of the East India Company, now the library of the India Office, yet so ample are its resources that ages of hard work will still be counted before justice can be done to the scientific spirit of its founders. That other collections, too, though less rich, but nevertheless of much importance on account of special works which they possess, and the opportunity which they afford for collation -and amongst these there need only be named those of the Bodleian, the Royal Asiatic Society, the Royal Society, the Berlin and Paris libraries-will be resorted to by the Sanskrit Text Society, requires no special remark. the Society intends likewise to avail itself of all the opportunities in its power to make use, either by purchase or otherwise, of MSS. which may be procurable in India, whether from the excellent libraries at Calcutta and Benares, or through the aid of distinguished natives, among whom, for instance, Dr. Bháu Dáji is so conspicuous, not only from his own literary labours, but also from the generous aid which he has already so often afforded to the diffusion of the literature of his native land. Through special good fortune, the Sanskrit Text

Society has also much hope that it may gain access to an extremely important library of Sanskrit MSS. hitherto nearly unknown—the library of the late Raja of Tanjore; for His Serene Highness Prince Frederic of Schleswig-Holstein, recently returned from the south of India, has not only brought with him a catalogue of that remarkable collection, extending over nearly all branches of Sanskrit literature, and comprising several works no trace of which has otherwise come to light, but, himself a Sanskrit scholar, he has kindly also offered his assistance in procuring, during his next visit to India, originals or copies of those MSS. which the Society may require for its publications.

With regard to these publications themselves, it may here suffice to state that each will comprise the complete text of the manuscript edited, besides critical notes containing the various readings, and a preface giving a detailed account of the original sources whence the text has been edited and of the contents of the work; occasionally, also, explanatory notes and indices, if not too voluminous. The Society would have wished to promise likewise a full translation of the Sanskrit works which it selects for publication; but though it intends to adopt this plan whenever practicable, it fears that the obstacles still in its way would not at present allow it with safety to pledge itself to such a course.

The work which inaugurates the series of the Society's publications, though not originally intended for it, was selected because it was partly already in print, and in order that the Society's operations should commence at once. It is the celebrated compendium of the Mîmânsâ philosophy, the Jaiminîya-nyâya-mâlâ-vistara, by Mâdhavâchârya, the great commentator on the Vedas. The importance which the Mîmânsâ school possesses for the religious history of India, and the special characteristics of the work in question, will be fully discussed in the preface to the present edition, after its last part is completed. The materials for this edition having been collected by the editor over the last twenty-five years, and the printing of the text being sufficiently advanced to admit of an uninterrupted issue of the work, at intervals of three months, or less, it has seemed better to defer this preface, which may still profit by some of the works in process of publication in India, than to issue it with the first part. Besides this work, the Society also hopes to publish, ere long, some important texts, the editing of which has been kindly promised

by Dr. Hall, Librarian to the India Office, and Mr. Cowell, late Principal of the Sanskrit College at Calcutta.

With such excellent co-operation, even at the commencement of its existence, and with the encouragement which its intentions have already received from the most influential quarters, the Sanskrit Text Society trusts that it will be able to benefit Sanskrit studies in Europe and contribute to the intellectual progress of India.

THE PRINCIPAL EDITOR.

LONDON, 26th December, 1865.

# Members of the Sanshrit Text Society.

Patron.

HIS ROYAL HIGHNESS THE PRINCE OF WALES.

Vice-Patrons.

HIS MAJESTY THE KING OF THE BELGIANS.

THE RIGHT HON. THE SECRETARY OF STATE FOR INDIA.

President.

HIS ROYAL HIGHNESS THE DUC D'AUMALE.

Vice-Presidents.

HIS EXCELLENCY MR. VAN DE WEYER.
THE RIGHT HON. LORD DUFFERIN AND CLANEBOYE.

Treasurer.

DAVID SALOMONS, ESQ., M.P.

Honorary Secretary.

OCTAVE DELEPIERRE, Esq.

Principal Editor.

PROFESSOR TH. GOLDSTÜCKER.

Other Members.

THE RIGHT REVEREND THE LORD BISHOP OF OXFORD. SIR JOHN ACTON, BART., M.P. COLONEL BALFOUR, C.B. HENRY BOHN, Esq. SIR T. E. COLEBROOKE, BART., M.P. W. S. FITZWILLIAMS, ESQ. SIR FRANCIS H. GOLDSMID, BART., M.P. SIR JOHN PETER GRANT, K.C.B. T. B. Hobnouse, Esq. ALEX. J. B. BERESFORD-HOPE, Esq., M.P. JOHN MUIR, Esq. JOHN MURRAY, Esq. PROFESSOR DADABHAI NAOROJI. SIR THOMAS ERSKINE PERRY, KNT. BARON LIONEL DE ROTHSCHILD, M.P. SIR JOHN SIMEON, BART., M.P. WILLIAM STIRLING, Esq., M.P. ROBERT S. TURNER, Esq.





वागीशाद्याः सुमनसः सर्वार्थानामुपक्रमे । यं नता कृतकृत्याः स्युस्तं नमामि गजाननम् ॥ १ ॥ युक्तिं मानवतीं विदिग्स्थिरधृतिभेदे विशेषार्थभा-गाप्तीहः कमकृत्रयुक्तिनिपुणः स्वाध्यातिदेशोचितः। नित्यस्फूर्यधिकारवान्गतसदाबाधः स्वतन्त्रेश्वरो जागर्ति स्रुतिमत्रसङ्गचरितः स्रीवुक्कणस्मापतिः ॥ २॥ यद्वस प्रतिपाद्यते प्रगुणयत्तत्पञ्चमूर्तिप्रयां तचायं स्थितिमूर्तिमाकलयति श्रीवुक्कगरमापतिः। विद्यातीर्थमुनिस्तदात्मनि लसन्पूर्तिस्वनुयाहिका तेनास्य स्वगुणैरखिरउतपदं सार्वज्ञमुद्योतते ॥३॥ इन्द्रस्याङ्गिरसो नलस्य सुमितः शैव्यस्य मेधातिथि-धौंम्यो धर्मसुतस्य वैग्यनृपतेः स्वीजा निमेगीतिमः। प्रत्यग्दृष्टिरहन्थतीसहचरी रामस्य पूर्यात्मनी यहत्रस्य विभोरभूत्कुलगुरुर्मन्त्री तथा माधवः ॥ ४ ॥ स खलु प्राज्ञजीवातुः सर्वशास्त्रविशारदः। ञ्जकरोज्जैमिनिमते न्यायमालां गरीयसीम् ॥ ५॥ तां प्रशस्य सभामध्ये वीरश्रीबुक्कभूपतिः। कुरु विस्तरमस्यास्विमिति माधवमादिशत् ॥ ६ ॥

स भव्याद्वारतीतीर्षयतीन्द्रचतुराननात् । कृपामव्याहतां लब्बा पराध्येप्रतिमो ऽभवत् ॥ ७ ॥ निर्माय माधवाचार्यो विद्वदानन्ददायिनीम् । जैमिनीयन्यायमालां व्याचष्टे वालवुद्धये ॥ ৮ ॥

न्यायमालाया आदौ स्वकीययन्थतद्योतनाय स्वमुद्रारूपमनेकार्थगर्भ देवता-नमस्कारप्रतिपादकं स्रोकं पठित । वागीशाद्या इति ॥

इष्टदेवतां नमस्कृत्य चिकीर्षितार्थेपरिपालनाय पालके स्वामिनि विद्यमानं महिमानमनुसारयति। युक्तिं मानवतीमिति। अच चिकीर्षितधर्मशास्त्रे वर्तमा-नानां द्वादशानामध्यायानां ये प्रतिपाद्या ऋषी ये च नीतिशास्त्रोक्ता राजधमास्त्रे सर्वे ऽपस्मिन्भूपतावुपलभ्यन्ते । नीतिपक्षे युक्तिर्योगः संधिः । सा च युक्तिमीन-वती । मानः सत्कारः । चतुर्षु सामभेददानदर्ग्डेषूपायेषु प्रथम उपायः । वैरिग्रो बुडिभेदो डितीय उपायः। एताभ्यां दानदराडावणुपलस्येते। एतैश्वतुर्भिरुपायैर्वि-शेषेणार्थं धनं भजति प्राप्तोति। एतावता श्वुक्षयः कथितः। अवशिष्टेन स्वराज्य-प्रतिपालनप्रकारः प्रतिपाद्यते। आप्नेष्वमात्यप्रभृतिषु पुरुषेष्वयमीदशस्य व्यापारस्य योग्यो नान्यस्थेत्येवमूहापोहकुश्रलः। राजसभायामेते तपस्विनः पूज्या विप्रा दिश्च-णभाग उपवेशनीया एते च भृत्या वामभाग इति क्रमं करोति। तत्तत्त्वामेष्वधि-कृतान्पुरुषानुचितबुडिप्रदानेन प्रयोक्तुं निपुणः। समुद्रपर्यन्तचेनातिबहुलस्य देश-स्योन्निः समस्त्रभोग्यवस्तुसंपन्निः। सा च परराष्ट्रनिवासिभिः सकलप्राणिभिः श्चाच्यते । इदं कर्तव्यमिदं नेत्येवं कार्याकार्यविषया स्फूर्तिस्तस्यामधिकारो ऽस्य राज्ञो नित्यः। सर्वेत्राप्रतिहतवुिंबतात्। गतो विनिवारितः सतां तपस्विनामा-बाधो विञ्चो येनासी गतसदाबाधः। देशान्तराधिपतीनां राज्ञामेतद्धीनलेनापर-प्रेथनादयं स्वतन्त्रः । जगदीश्वरस्य विद्यातीर्थमुनेर्भीगमूर्तिनेनायमीश्वरः । यस्य सभायां गोष्ठी रूपः प्रसङ्गो वेदार्थविषयलेन श्रुतिमान् । यदीयं चरितमपि नि-रनारं वेदोक्तरहस्यार्थानुष्ठानरूपलेन श्रुतिमङ्गवति। सो ऽयं श्रुतिमस्रसङ्गचरितः। एवंविधो वुक्कणभूपितरनाः परमेश्वरध्याने वहिः प्रजापालने च नित्यं जागितं। यथा नीतिशास्त्रोक्तेषु सामभेदादिष्वयं कुशलः। तथा सर्वज्ञावतारताडमेशास्त्रोक्तेषु प्रमाणादिप्रसङ्गानोष्वध्यायार्थेषु कुणलः। ते चाध्यायार्था उपरिष्टात्प्रदर्शियधनो॥

राज्ञः सर्वज्ञलं सोपपत्तिकं प्रकटयित यद्वस प्रतिपाद्यत इत्यादिना। सर्वासूपनिषम् प्रतीयमानं यत्परं बस तदेव श्वागमेषु मृष्टिस्थितिसंहारिनरोधनानुयहलस्यणपञ्चकृत्यसिद्धर्थमीशानतमुरुषाघोरवामदेवसद्योजातलस्यणानां पञ्चानां
मूर्तीनां प्रथां प्रसिद्धिं विस्तारं वा प्रगुणयित प्रकटीकरोतीति प्रतिपाद्यते। तच
तासु मूर्तिष्वयं भूपालः स्थितिमूर्तिं धत्ते। तस्या मूर्तेरात्मिन लसिद्धातीर्थमुनिः
कृत्त्वस्य जगतो ऽनुयाहिका मूर्तिरित्युच्यते। यस्मादयं भूपो वेदान्तोक्तं परं बस
यस्माचागमोक्ता महेश्वरस्य स्थितिमूर्तिर्यस्माच श्रीविद्यातीर्थमुनिस्तदात्मिन संनिधाय प्रकाशते। तस्मात्मर्वज्ञत्वमस्य राज्ञ उक्तर्षेणाविद्यदङ्गनागोपालमविवादेन
प्रतिभासते॥

उक्तगुणोपेतस्य राज्ञो मन्त्रिणं नानापुराणप्रसिडदृष्टानौहितकारितया प्रशं-सति। इन्द्रस्याङ्गिरस इति ॥

चिकीर्षितयन्थे श्रहातिशयमुत्पादियतुं कर्तृगौरवं प्रकटयित ॥ श्रुतिस्मृतिसदाचारपालको माधवो बुधः। स्मार्ते व्याख्याय मर्वार्थे डिजार्थे श्रीत उद्यतः॥०॥

सर्ववर्णाश्रमानुयहाय पुराणसारपराशरसृतिब्याख्यानादिना सार्तो धर्मः पूर्व ब्याख्यातः । इदानीं डिजानां विशेषानुयहाय श्रीतधर्मव्याख्यानाय प्रवृत्तः ॥

यन्थमारिप्सुर्गुरुमूर्त्युपाधिकं सकलवेदशास्त्रप्रवर्तकलेनाचोचितेष्टदेवतारूपं पर-मेश्वरमादौ नमस्कृत्य श्रोतृप्रवृत्तिसिद्धार्थ विषयप्रयोजने दर्शयंस्तं यन्थं प्रति-जानीते ॥

> प्रगम्य परमात्मानं श्रीविद्यातीर्थरूपिणम् । जैमिनीयन्यायमाला श्लोकैः संगृद्यते स्फुटम् ॥ १॥

जैमिनिप्रोक्तानि धर्मनिर्णायकान्यधिकरणानि न्यायाः । ते ऽस्य यन्यस्य वि-षयः । पितृतं सुभकेः कितपयेरेव छोकैस्तेषां स्फुटीभावः प्रयोजनम् । न्याय-माला संगृद्धत इति यन्यनामनिर्देशपूर्विका प्रतिज्ञा ॥ तस्य करिष्यमाणयन्यस्य प्रकारं दर्भयति ॥ एको विषयसंदेहपूर्वपद्यावभासकः।
श्रोको ऽपरस्तु सिडान्तवादी प्रायेण कथ्यते ॥२॥
चलारो ऽवयवा एकश्रोकेनोक्ताः क्वचिन्कचित्।
यच क्वापि बहुश्रोकैरुच्यने ऽतो न विस्तरः ॥३॥

एकेकस्याधिकरणस्य विषयः संदेहः संगतिः पूर्वपक्षः सिङ्घानाश्चेति पञ्चाव-यवाः। तच संगतिरनन्तरमेव ब्युत्पादियधमाणेन प्रकारेण प्रत्यधिकरणं स्वयमे-वोहितुं शक्यते। अवशिष्टानां चतुर्णामवयवानां संयाहकाः क्वचिडहवः स्त्रोकाः क्वचिदेक इत्यावापोडापाभ्यामन्ततः प्रत्यधिकरणं स्त्रोकित्वं संख्या पर्यवस्यति। अतो बहुलाडिभ्यता यन्यगौरवशङ्का न कर्तव्या॥ तमेव यन्यबाहुस्याभावं स्कु-टीकुर्वेनूपकव्याजेन सुबोधलं दर्शयति॥

सर्वेथापि सहस्रे हे नातिकामित संयहः। मीमांसासागरस्तेन कीडापुष्करिणी भवेत् ॥ ४॥

श्चोकेन श्चोकाभ्यां श्चोकेवा यथासंभवं न्यायः संगृद्धाताम् । सर्वथापि सहस्रन्यायसंग्रहरूपो यन्थः श्चोकसहस्रहयपूर्तेरवागेव समाप्यते । न तु सहस्रहयमितकामित । भाष्यटीकादीनां बहुत्वाहुरवगाहताच्च मीमांसा सागरसमा पूर्वमासीत् ।
कियमाणेन त्वनेनेव यन्थेन दोषह्यरिहतेन राजपुत्राणां बालानां क्रीडांधं निर्मितया नाभिद्मपुष्करिख्या समा भविष्यति । यद्यपि शास्त्रदीपिकादी क्रचित्कचित्संग्रहश्चोको ऽस्ति तथापि न सर्वत्र विद्यते । यत्रास्ति तत्रापि विषयसंशययोरसंग्रहाच्च श्चोकपाठमात्रेणाधिकरणमुपन्यसितुं शक्यते । अतो न क्रापि गतार्थत्वं
शक्कनीयम् ॥ संगतिं खुत्पाद्यति ॥

शास्त्रे ऽध्याये तथा पादे न्यायसंगतयस्त्रिधा। शास्त्रादिविषये ज्ञाते तज्ञत्संगतिरुह्मताम् ॥ ५॥

शास्त्रसंगतिरध्यायसंगतिः पादसंगतिश्वेति चिविधा संगतिः। सा च शास्त्रा-दीनां चयाणामसाधारणे विषये ज्ञाते सित स्वयमेवोहितुं शक्या ॥ शास्त्रस्या-ध्यायानां चासाधारणं विषयं दर्शयति ॥

> धर्मो हादशलक्षाया युत्पाद्यस्तन लक्षाः। प्रमाणभेदशेषत्वप्रयुक्तिक्रमसंज्ञकाः ॥ ६॥

अधिकारो ऽ तिदेशस्य सामान्येन विशेषतः। जहो बाधस्य तन्त्रं च प्रसङ्गस्रोदिताः क्रमात् ॥ ९॥

लक्षणान्यध्यायाः। हादशानां लक्षणानां समाहारो हादशलक्षणी। तादशस्य बादशाध्यायोपेतस्य शास्त्रस्य धर्मो विषयः। प्रमाणादयः प्रसङ्गान्ता बादश-पदार्थाः क्रमाद्वादशानामध्यायानां विषयाः ॥ प्रथमे ऽ ध्याये विध्यर्थवादादिरूपं धर्मे प्रमाणं निरूपितम्। इितीये यागदानादिकर्मभेदः। तृतीये प्रयाजादीनां दर्श-पूर्णमासाद्यथेलेन तच्छेषलम्। चतुर्थे गोदोहनस्य पुरुषार्थलप्रयुक्त्यानुष्टानम्। न तु क्रलर्थलप्रयुक्त्येत्येवमादयः। पञ्चमे क्रमनियतिविधेयलादयः। षष्टे कर्तूरिधकारो नान्धादेरित्यादयः। सप्तमे समानमितरच्छ्येनेनेत्यादिप्रत्यक्षवचनेनाग्निहोत्रादिना-मानुमितवचनेन च सामान्यतो ऽतिदेशः। अष्टमे सौर्यं चहं निर्वपेदित्यच निर्वा-पस्ति वितन देवतानिर्देश एकदेवतालमीषधद्रव्यक्तलिमत्यादिलिक्केनायेयपूरोडा-शे ऽ तिकर्तव्यतिव नान्यस्येत्येवमादिर्विशेषतो ऽ तिदेशः । नवमे प्रकृतावग्रये जुष्टं निर्वपामीति पिठते मन्ते विकृतौ सौर्यचराविष्यपदपित्यागेन सूर्यपदप्रक्षेपेण सूर्याय जुष्टं निर्वपामीत्येवमाद्यूहः। दशमे कृष्णलेषु चोदकप्राप्रस्यावद्यातस्य वि-तुषीकरणासंभवेन लोप इत्येवमादिकाधः। एकाद्शे बहूनामाग्रेयादीनां प्रधाना-नां सकृदनुष्ठितेन प्रयाजाद्यक्केनोपकार इत्यादितन्त्रम् । बादशे प्रधानस्य पशोरू-पकारायानुष्टितेन प्रयाजाद्यङ्गेन पश्वङ्गपुरोडाशे ऽ युपकार इत्यादिप्रसङ्गः ॥ पादा-नामसाधारणं विषयं दर्शयति॥

> विध्यर्थवादस्मृतयो नाम चेति चतुर्विधम् । प्रथमाध्यायगैः पादेश्वतुर्भिमानमीरितम् ॥ ৮॥

प्रथमे पादे विधिरूपं मानमीरितम् । द्वितीये ऽ र्थवादरूपम् । अर्थवादो मन्त्र-स्याणुपलक्षकः । तृतीये स्मृतिरूपम् । स्मृतिराचारमणुपलक्षयित । चतुर्थे उद्भि-चिचादिनामरूपम् ॥

> उपोद्धातः कर्मभेदमानं तस्यापवादगीः। प्रयोगभेद इत्येते दितीयाध्यायपादगाः॥ ९॥

हितीयाध्यायस्य प्रथमे पाद आख्यातमेवापूर्ववोधकमपूर्वसङ्गाव इत्यादिकः कर्मभेदचिन्तोपयुक्त उपोद्वातो वर्णितः। हितीये धातुभेदपुनस्क्र्यादिभिः कर्म-

भेदः । तृतीये रथनारादीनां कर्मभेदप्रामाख्यापवादः । चतुर्थे नित्यकास्ययोः प्रयोगयोर्भेदः॥

श्रुतिर्लिक्तं च वाक्यादिविरोधप्रतिपत्तयः। अनारभ्योक्तिबद्धर्थस्वाम्यथी अष्टपादगाः ॥ १०॥

तृतीयाध्यायस्य प्रथमे पादे शेषत्ववोधकानां श्रुतिलिङ्गादीनां मध्ये श्रुतिर्वि-चारिता। द्वितीये लिङ्गम्। तृतीये वाक्यप्रकरणादि। चतुर्थे निवीतोपवीतादि-घ्वर्थवादत्वविधितादिनिर्णयहेतुः श्रुत्यादेः परस्परविरोधसदसङ्गावः। पञ्चमे प्र-तिपन्निकमाणि। षष्ठे ऽनारभ्याधीतानि। सप्तमे बहुप्रधानोपकारकप्रयाजादीनि। श्रष्टमे याजमानानि॥

> प्रधानस्य प्रयोक्तृत्वमप्रधानप्रयोक्तृता । फलचिन्ता जघन्याङ्गचिन्तत्येते चतुर्थगाः ॥ ११ ॥

चतुर्थाध्यायस्य प्रथमे पादे प्रधानभूतामिक्षा द्ध्यानयनस्य प्रयोजिकेत्यादिप्र-धानप्रयोक्तृतं विचारितम् । द्वितीये लप्रधानं वत्सापाकरणं शालाछेदे प्रयोजक-मित्याद्यप्रधानप्रयोक्तृत्वम् । तृतीये जुहूपर्णमयीत्वादेरपापश्चोकश्रवणादिफलभा-वाभावचिन्ता । चतुर्थे राजसूयगतजघन्याङ्गास्त्यसूतादिचिन्ता ॥

> श्रुत्यादिभिः क्रमस्तस्य विशेषो वृद्धवर्धने। श्रुत्यादेवेलता चेति पत्रमाध्यायपादगाः॥ १२॥

पञ्चमाध्यायस्य प्रथमे पादे श्रुत्यर्थपाठादिभिः क्रमो निरूपितः । हितीये वाजपेयगतेषु सप्तदश्सु पशुष्वेकैकधर्मसमापनिमत्यादिकमिवशेषः। तृतीये पञ्च-प्रयाजादीनामावर्तनेनैकादश्यमित्यादिवृद्धिः । श्रदाभ्ययहचिविग्योग्नावृत्तिरित्यादिवृद्धभावः। चतुर्थे क्रमनियामकानां श्रुत्यर्थपाठादीनां प्रवलदुर्वलभावः॥

ऋधिकारी तस्य धर्माः प्रतिनिध्यर्थलोपने।

दीक्षा सन्तं देयवही षष्ठे पादेष्वमी स्थिताः ॥ १३॥

षष्ठाध्यायस्य प्रथमे पादे कमीधिकारः कर्तुरस्यन्थादेनीस्ति स्त्रिया ग्रस्ति। यो ऽस्ति स च पत्या सहेत्येवमादिनाधिकारी निरूपितः। द्वितीये सन्त्राधिकारिणां प्रत्येकं कृत्सं फलम्। दर्शपूर्णमासयोः कर्नेकानियमः। काम्यकर्म समापनीयमिन्येवमादयो ऽधिकारिधमी उक्ताः। तृतीये द्रव्यस्य प्रतिनिधिरस्ति। देवादीना-

मग्न्यादीनामधिकारिण्य स नास्तीत्यादिनिरूपण्म् । चतुर्थे पदार्थलोपनं वि-चारितम् । अवत्तनार्थे सत्याज्येन यजेत् । इडाद्यर्थनार्थे सित शेषान्त याद्यमित्या-दिकम् । पञ्चमे कालापराधेन चन्द्रोदये सत्यभ्युदयेष्टिः प्रायिष्वत्तम् । ज्योतिष्टो-मस्यैकादयो दीक्षाः । डादशाहस्य डादश् दीक्षा इत्यादि निरूपितम् । षष्टे सन्त्रा-धिकारिण्यसुल्यकल्पा एव । सन्त्रं विप्रस्यैवेत्येवमादिकं चिन्तितम् । सप्तमे पि-चादिकं न देयम् । महाभूमिने देयेत्येवमादिर्दयविचारः । अष्टमे लौकिकायावु-पनयनहोमः । स्थपतीष्टिस्तथैवेत्येवमाद्ययिविचारः कृतः ॥

> प्रत्यक्षोक्त्यतिदेशो ऽस्य शेषः सामनिरूपणम् । नामलिङ्गातिदेशो हो सप्तमाध्यायपादगाः ॥ १४ ॥

सप्तमाध्यायस्य प्रथमे पादे समानमितरक्क्येनेनेत्यादिप्रत्यक्षवचनातिदेशः । वितीये रथन्तरशब्देन गानमाचाभिधायिना गानस्यैवातिदेश्यत्वमित्येताहशः पू-वींक्तातिदेशस्य शेषो विचारितः । तृतीये ऽ ग्रिहोचनाम्नातिदेशः । चतुर्थे निर्वापोषधप्रव्यादिलिङ्गातिदेशः ॥

स्पष्टलिङ्गादथास्पष्टात्प्रवलादपवादतः।

ञ्जतिदेशविशेषाः स्युरष्टमाध्यायपादगाः ॥ १५ ॥

श्रष्टमाध्यायस्य प्रथमे पादे स्पष्टेन लिङ्गेनातिदेशिवशेषः । तद्यथा । सौर्यच-रावितदेशकानि निर्वापस्तिङ्वितेन देवतानिर्देश एकदेवतालमौषधद्रव्यक्तलमित्या-दीनि स्पष्टान्यायेयिलङ्गानि । हितीये त्यस्पष्टेलिङ्गेरितदेशः । तद्यथा । वाजिने हिवःसामान्येन लिङ्गेन पयोविध्यन्तो ऽतिदिश्यते । तच लिङ्गमस्पष्टम् । शीग्रं तड्डद्यनुत्पादनात् । तृतीये प्रवलेन लिङ्गेनातिदेशः । तद्यथा । श्राभिचारिकेष्टावा-प्राविष्णवसारस्वतवाहस्पत्येषु हिवःषु चिलेन लिङ्गेन यथाक्रममायेयादिविध्यन्ते प्राप्ते हिदेवत्यत्वेन लिङ्गेन प्रथम श्रायाविष्णवे तृतीयस्यायीषोमीयस्य विध्यन्तो ऽतिदिष्टः । प्रवलं च हिदेवत्यत्वम् । शब्दोच्चारणमाचेण सहसा प्रतिभासात् । क्र-मस्तु विलिखतप्रतीत्या दुवेलः । चतुर्थे दिवहोमेष्वितदेशो ऽपोद्यते ॥

जहारम्भो ऽ य सामोही मन्त्रोहस्तन्प्रसङ्गतः । नवमाध्यायपादेषु चतुर्ष्वेते प्रकीर्तिताः ॥ १६ ॥ नवमाध्यायस्य प्रथमे पाद उपोद्वातपूर्वकमूहविचारप्रारम्भः । तच प्रयाजादयो धमी अपूर्वप्रयुक्ताः। अवधातमन्त्रादिष्विविविक्षतं वीद्यग्यादिस्वरूपं साधनविशे-षत्तमाचं विविक्षितमित्यादिरुपोद्वातः। सविचित्रिपूषशन्दानां विकृतिषु नास्त्यूहः। अधिशन्दस्यास्त्यूह इत्यादिक जहविचारारम्भः। द्वितीये सपरिकरः सामोहः। तृतीये मन्त्रोहः। चतुर्थे मन्त्रोहप्रसङ्गापिततो विचारः॥

द्वारलोपो ऽस्य विस्तारः कार्यंकतं समुचयः। यहसामप्रकीर्णानि नजर्थेश्वाष्ट्रपादगाः॥ १७॥

दशमाध्यायस्य प्रथमे पादे वाधहेतुक्वीरलोपो निष्टपितः। तद्यथा। स्वयंकृता वेदिर्भवतीत्यच वेदिनिष्पादनरूपस्य द्वारस्य लोपेन निष्पादकानामुद्वननादीनां वाधः। कृष्णलेषु वितुषीकरणरूपस्य द्वारस्य लोपेनावधातस्य वाधः। द्वितीये संक्षेपेणोक्तस्य द्वारलोपस्य बहुभिरुदाहरणैर्विस्तारः। तृतीये वाधकारणं कार्यंकन्यम्। तद्यथा। प्रकृतौ गवाश्वादिदक्षिणाया च्युन्तिक्परिक्रयः कार्यम्। तथा विकृतिष्ट्ये भूनाम्येकाहे धेनुष्ट्पाया दक्षिणायास्तदेव कार्यम्। ततो धेन्वा गवाश्वादिदक्षिणा विकृतौ चोदकप्राप्ता वाध्यते। चतुर्थे नक्षचेष्टिविहिता उपहोमाश्वीदक्षप्राप्तिनीरिष्टहोमैः सह समुचीयन्त इत्यादिः समुच्यः। पञ्चमे वोडिश्च्यहः प्रकृतिगामी। स चाययणपाचादेव यहीतव्य इत्यादिविध्यप्तक्षागतो यहादिविचारः। षष्ठे साम तृचे गेयमित्यादिवीधप्रसङ्गागतः सामविचारः। सप्तमे पश्चक्षेषु हिन्भेदः। गृहमेधीयमपूर्वकर्मत्यादिवीधप्रसङ्गागतः प्रकीर्णविचारः। श्रष्टमे नानुयाज्ञीविति पर्युदासो न सोम इत्यर्थवादो नातिराच इति प्रतिषेध इत्यादिवीधोप्यक्षो नञ्यविचारः॥

उपोद्वातस्तथा तन्त्रावापी तन्त्रस्य विस्तृतिः। स्रावापविस्तृतिश्वेकादशाध्यायस्य पादगाः॥ १८॥

एकादशाध्यायस्य प्रथमे पादे तन्त्रस्योपोद्वानो वर्णितः । डितीये तन्त्रावापौ संक्षेपेणोक्तौ । तृतीये तन्त्रमुदाहरणवाहुल्येन प्रपिचतम् । चतुर्थे तथैवावापः प्रपिचतः ॥

प्रसङ्गस्तन्तिनिर्णितिः समुचयविकल्पने। द्वादशाध्यायपादार्था इति पादार्थसंयहः ॥ १९ ॥ द्वादशाध्यायस्य प्रथमे पादे पत्रुधर्माणां पत्रुपुरोडाशे प्रसङ्गः। सीमिकवेदे हत्तरकालीनकर्मसु प्रसङ्ग इत्यादिविचारः । हितीये सवनीयपश्चोस्तन्त्रितम् । न तु सवनीयपुरोडाशानाम् । विकृतिस्तन्त्रिणी न प्रकृतिः । अन्वारम्भणीया विकृतिष्व-पि स्यात् । न तु प्रकृतावेवेत्यादिविचारः । तृतीये लग्वाससोः समुच्चयः । आधारग-तानामृजुत्वसंततत्वादीनां समुच्चय इत्यादिकं प्राधान्येन । यववीद्योविकल्प इत्या-दिकं समुच्चयापवादवेनेत्युभयं चित्तितम् । चतुर्थे चैन्द्रावाहस्पत्ययाज्यानुवाक्ययु-गलयोविकल्प इत्यादिकं प्राधान्येन । याज्यानुवाक्ययोः समुच्चय इत्यादिकं वि-कल्यापवादवेनेत्युभयं चित्तितम् ॥ तदेवं हादशाध्यायगतेषु षष्टिसंख्याकेषु पा-देषु प्रतिपाद्या अर्थाः संगृहीताः ॥ ननु यथोक्तेभ्यः पादार्थभ्यो ६ न्ये ६ पर्था बहवस्तत्तत्पादेषु विचार्यनो । तेषां कथं तत्तत्पादान्तर्भाव इत्याशङ्क्याह ॥

> उपोद्वानापवादाभ्यां प्रसङ्गानुप्रसङ्गतः। तत्तन्पादगतनेन विचारान्तरमुन्नयेत्॥२०॥

यथोक्तपादमितपाद्यादन्येष्वयंषु यथोचितं किश्वदुपोद्वातः किश्वदपवादः किश्वित्मसङ्गपिततः किश्वदनुमसङ्गपितत इत्येवं पादान्तभाव उत्तेयः ॥ ननु सन्त्वे-वमध्यायानां पादानां च व्यवस्थिता अर्थाः । तदीयस्तु क्रमः कथमवगन्तव्य इत्यत आह ॥

शास्त्रे पूर्वोत्तरीभावोऽध्यायानामनिधास्यते। पादानां तु तमचैव लेशाद्युत्पादयामहे ॥ २१॥

एकस्मिन्ध्याये समाप्ते सत्यध्यायान्तरारमे तयोरध्याययोः पूर्वोत्तरीभावो वस्यते । प्रथमाध्यायगतानां पादानां पूर्वोत्तरीभाव उदाहते सति तद्युत्पत्त्या पादान्तरेष्विप तस्योत्प्रेक्षितुं शक्यतया तमुदाहरित ॥

विधिः साह्यान्मितिर्धेमें तस्य शेषोऽर्थवादगीः।

वेदमूला स्मृतिनीम वान्यांशोऽमीष्वतः क्रमः ॥ २२ ॥

जिज्ञास्यत्वेन प्रतिज्ञाते धर्मे विधिवाक्यं साक्षात्प्रमाणिमिति तिष्ठचारः प्रथमे पादे युक्तः। अर्थवादवाक्यस्य विधिष्ठारा प्रामाण्यादिध्यनन्तरभावित्तम्। स्मृति-वाक्यस्य सार्थवादविधिरूपवेदमूलतया प्रामाण्यादर्थवादोत्तरभावित्तम्। नामधे-यस्य वाक्येकदेशत्वेन पूर्वोक्तिविधवाक्यविचारोत्तरकालीनत्वम्। अनेन न्याये-नोत्तराध्यायगतपादानां परस्यरं क्रम उत्तेयः। इत्यं शास्त्रस्याध्यायानां पादानां

च क्रमविशेषविशिष्टानामसाधारणं प्रतिपाद्यमंथे निरूप तिच्चिर्णयफलं दर्श-यति ॥

> जहिला संगतीस्तिसस्तथा चान्तरसंगतिम् । जहेदाश्चेपदृष्टान्तप्रतृदाहरणादिकम् ॥ २३ ॥

शास्तादिप्रतिपाद्यार्थसंविश्वतयाधिकरणे योजिते सित तस्याधिकरणस्य शा-स्त्रसंगितरध्यायसंगितः पादसंगितश्चेति तिस्र जिहता भवित्त । तद्यथा । प्रथमा-ध्यायप्रथमपादस्य द्वितीयाधिकरणे धर्मस्य लक्षणप्रमाणराहित्यं पूर्वपक्षीकृत्य तत्सङ्गावः प्रतिपादितः । तस्याधिकरणस्य धर्मसंविश्वतया धर्मविचारशास्त्रे सं-गितः । प्रमाणविचारहृपत्वात्प्रथमाध्याये संगितः । विधिवाक्यस्य प्रमाणित्वेनो-पत्यासात्प्रथमपादे संगितः । यथैतत्संगितचयमूहितम् । तथा पूर्वोत्तराधिकरणयोः परस्परमवान्तरसंगितहहनीया । सा चानेकहृपा । आद्येपसंगितिदृष्टान्तसंगितः प्रत्युदाहरणसंगितः प्रासिङ्गकसंगितहपोद्धातसंगितरपवादसंगितश्चेत्येवमादिहृपा। तासामाद्येपादिसंगतीनामूहं खुत्पादयित ॥

पूर्वन्यायस्य सिङ्घान्तयुक्तिं वीस्य परे नये। पूर्वपक्षोक्तयुक्तिं च तत्राक्षेपादि योजयेत्॥ २४॥

तदेतसर्वे योजयिला प्रदर्श्यते । प्रथमाध्याये प्रथमपादस्य प्रथमाधिकरणगतो धर्मविचारणास्त्रं वैधिमिति सिङ्धानः । अर्थञ्जानहेतावध्ययने नियमविधेः संभ-वादिति तद्युक्तिः । डितीयाधिकरणे धर्मे लक्षणं प्रमाणं च नास्तीति पूर्वपक्षः । लौकिकाकारहीनलात्प्रत्यक्षाद्यप्रवृत्तेश्वेति तद्युक्तिः । तया युत्त्या धर्मस्य लक्षण-प्रमाणरहितले सित नरविषाणसमो धर्मे इति तिष्ठचारणास्त्रस्य विधेयलमनुपप्त्रमित्याक्षेपसंगतिः ॥ यथा प्रथमाधिकरणे नियमविधिसंभवेन हेतुना विचार-रास्त्रस्य विधेयलमुक्तम् । तथा डितीयाधिकरणे लौकिकाकारहीनलप्रत्यक्षाद्यप्रवृत्तिरूपेण हेतुना धर्मे लक्षणप्रमाणे न स्त इति दृष्टान्तसंगितः ॥ यथा प्रथमाधिकरणिसङ्घाने कांचिदिप युक्तिं न पश्याम इति प्रत्युदाहरणसंगितः । एते दृष्टान्तप्रत्युदाहरणसंगती मन्द-वृङ्धिभरिप सर्वेचोत्प्रेक्षितुं शक्येते ॥ पञ्चमाधिकरणे विधिवाक्यस्य निरपेक्षत्वान्त्रामाण्यं वर्णितम्। तस्य च वाक्यस्य शन्दार्थयोर्मध्ये शन्दकोटिनिविष्टलाडाक्य-

प्रसङ्गन शन्दिनित्यतं षष्टाधिकरणे वर्ण्येत इति प्रासङ्गिकसंगितः ॥ सप्तमाध्यायस्य चतुर्षे पादे वितीयाधिकरणेन सीर्यादिविकृतिषु वैदिकमङ्गजातमुपदेषुं तदुपयोगितेन प्रथमाधिकरणे धर्मसापेक्षतं साधितम् । तत्र प्रथमाधिकरणमुपोद्वातः । सेयमुत्तराधिकरणेन सह पूर्वाधिकरणस्योपोद्वातसंगितः ॥ प्रथमाध्यायस्य तृतीयपादस्य प्रथमाधिकरणेऽष्टकादिस्मृतेः प्रामाण्यमुक्तम् । वितीयाधिकरणे सर्ववेष्टनस्मृतेः पूर्ववित्प्राप्तं प्रामाण्यमपोद्यते । सेयमपवादसंगितः ॥ अनया दिशा सर्वत्र संगतिहृहनीया ॥

इत्यं संगतीर्थुत्पाद्याय प्रत्यधिकारणं विषयसंशयपूर्वपश्चसिद्धान्तांश्वतुरो ऽ वय-वान्संजिघृश्चः प्रथमाध्यायस्य प्रथमपादे प्रथमाधिकारणं भट्टमतेनारचयित ॥

> स्वाध्यायोऽध्येय इत्यस्य विधानस्य प्रयुक्तितः। विचारणास्तं नारभ्यमारभ्यं वेति संशयः॥१॥ अर्थधीहेतुताधीतेलींकसिडावधातवत्। नियामकं न चैवातो वैधारम्भो न संभवी॥२॥ दशापूर्ववदस्त्यच क्रलपूर्वं नियामकम्। अर्थनिशीयकं शास्त्रमत आरभ्यतां विधेः॥३॥

चोदनालक्षणोऽर्थो धर्म इत्यारभ्यान्वाहार्ये च दर्शनादित्येतदनां जैमिनिप्रोक्तं सूचजातं धर्मेविचारशास्त्रम्। तदेतदस्य प्रथमाधिकरणस्य विषयः। स्वाध्यायोऽध्येत्व्य इत्यध्ययनविधिरक्षरप्रहणमाचपर्यवसायीति केचिन्मन्यन्ते। अपरे तेवमाहुः। अर्थज्ञानरूपदृष्टप्रयोजनायेदमध्ययनं विधीयते। अर्थज्ञानं च विचारमन्तरेण न संभवित। ततो विधिर्विचारशास्त्रस्य प्रयोजक इति तचैवं संशयः। इदं विचारशास्त्रं किं विधिप्रयुक्त्या नारम्भणीयमुतारम्भणीयमिति। तचार्थज्ञानायाध्ययनस्य विधिरिति वदन्वादी प्रष्ट्यः। किमत्यन्तमप्राप्तमध्ययनं विधीयते। किंवा पक्षेऽप्राप्तमव्यातविद्यम्यत इति। नाद्यः। विमतं वेदाध्ययनमर्थज्ञानहेतुः। अध्ययनत्वात्। भारताध्ययनवत्। इत्यनुमानेनैव विधिनिरपेक्षेण प्राप्तवात्। तद्यस्तु हितीयः पक्षः।

अवघातविनयमविधिलसंभवात्। यथा नखैरवघातेन वा तराहुलनिष्पत्तिसंभवा-न्पक्षेऽप्राप्तोऽवधाती विधिनावश्यं कर्तव्य इति नियम्यते । तथा लिखितपाठेन गुरुपूर्वकाध्ययनेन वार्थज्ञानसंभवात्पक्षे ऽ प्राप्तमध्ययनं विधिना नियम्यत इति चेत्। न । वैषम्यात् । अवघातनिष्यवेरेव तगुडुलैरवान्तरापूर्वहारेण दर्भपूर्ण-मासौ परमापूर्व जनयतः। नान्यथा। ततो दर्शपूर्णमासापूर्वमवधातस्य नियम-हेतः। अच तु लिखितपाठजन्येनैवार्यज्ञानेन ऋत्वनुष्ठानसिद्धेरध्ययनस्य नियमहे-तुर्नास्ति। अतो डिविधविध्यसंभवादर्थज्ञानहेतुविचारशास्त्रारम्भस्य वैधतं नास्ति। तर्हि श्रूयमाणस्य विधेः का गतिरिति चेत्। स्वर्गायाश्चरयहणमाचं विधेयमिति वदामः। अश्रुतोऽपि स्वर्गो विश्वजिन्यायेन कल्पनीयः। स स्वर्गः स्यात्सर्वा-न्प्रत्यविशेषादिति सूचेण विश्वजित्यश्रूयमाणमयधिकारिणं संपादयितुं ति विशेषणं स्वर्गफलं युक्त्या स्थापितम् । तइद्ध्ययने ऽ यस्तु । एतदेवाभिप्रेत्योक्तम् । विनापि विधिना दृष्टलाभाव हि तद्र्यता । कल्यासु विधिसामर्थ्यात्स्वर्गो विश्वजिदादि-वरिति । एवं च सित वेदमधीत्य स्नायादिति शास्त्रमनुगृह्यते । अस्मिञ्छास्त्रे वेदाध्ययनसमावर्तनयोनैरन्तर्थे प्रतीयते । तत्पक्षे त्रधीते ऽपि वेदे धर्मविचाराय गुरुकुल एवाधिवासः कर्तव्यः । तथा सित तबैरन्तर्ये वाध्येत । तस्माहिचारणा-स्त्रस्य वैधन्वाभावात्पाठमाचेण धर्मसिद्धेः समावर्तनशास्त्राच धर्मविचारशास्त्रं ना-रम्भणीयमिति पूर्वपक्षः ॥ अत्रोच्यते । यदुक्तं लोकसिङ्धतान्नाप्राप्तविधिरिति । तत्त्रथैवास्तु। नियमविधित्वं तु न वारियतुं शक्यम्। यथा दर्शपूर्णमासजन्यं परमा-पूर्वमवघातनियमजन्यस्यावान्तरापूर्वस्य कल्पकम् । एवमशेषक्रतुजन्यमपूर्वजातं कतुज्ञानसाधनाध्ययननियमजन्यस्यापूर्वस्य कल्पकं भविष्यति । नियमादृष्टानङ्गी-कारे च श्रूयमाणी विधिरनर्थकः स्यात्। न च विश्वजिन्यायेन स्वर्गार्थत्वं युक्तम्। हष्टफले ऽर्थज्ञाने संभवत्यदृष्टस्य कल्पयितुमशक्यतात्। ऋत एवोक्तम्। लभ्यमाने फले दृष्टे नादृष्टपरिकल्पना। विधेस्तु नियमार्थलान्नानर्थकां भविष्यतीति॥ नन्वे-वमपि श्रुतव्याकरणाद्यङ्गस्याधीतवेदस्य पुरुषस्यार्थज्ञानसंभवाडिचारशास्त्रस्य वै-यर्थ्यमिति चेत्। न। ज्ञानमाचसंभवे ऽ पि निर्णयस्य विचाराधीनलात्। अक्ताः शर्करा उपद्धातीत्वत्र घृतेनैव न तेलादिनेत्वयं निर्णयो व्याकरणेन निगमेन नि-हक्केन वा न सिध्यति । विचारशास्त्रं तु तेजो वै घृतमिति वाक्यशेषादर्थे निर्गे-

ष्यति । ञ्चतो विचारो वैधः । वेदमधीत्य स्नायादिति शास्त्रं तथ्ययनसमावर्तनयोः पूर्वापरीभावसमानकर्तृकते एवाचष्टे न लानकर्यम् । तस्माडिधिवशादेव विचारशास्त्रमारम्भणीयमिति सिङ्जाकः ॥

ऋस्मिन्नेवाधिकारणे गुरुमतमाह ॥

श्रयवाध्यापनात्मिङ्जेनैवास्त्यध्ययने विधिः।
तेन पूर्वोत्तरी पक्षी प्रसाध्यावन्यहेतुभिः ॥४॥
विधेयाध्यापनं सिध्येडालस्यार्थियं विना।
तेन निर्विषयं शास्त्रं निष्फलं चेत्युपेष्ट्यताम् ॥५॥
स्वतः प्राप्तार्थवीधस्य विवक्षानपनोदनात्।
विषयादिसमुत्पादं शास्त्रमारभ्यतां ततः ॥६॥

अष्टवर्षे ब्राह्मणमुपनयीत। तमध्यापयीतेत्यध्यापनं विहितम्। न चाच नियो-ज्याभावः। आचार्यत्वकामिनो नियोज्यत्वात्। उपनयीतेत्यनेनाचार्यकरणे विहि-तेनात्मनेपदेन नियोज्यविशेषणमाचार्यतं प्रतीयते । उपनयने यो नियोज्यः स एवाध्यापने ऽपि। तयोरेकप्रयोजनलात्। एवं च सत्याचार्यकर्तृक्रमध्यापनं माणव-कर्काकेणाध्ययनेन विना न सिध्यतीत्यध्यापनविधिप्रयुक्तीवाध्ययनानुष्ठानसिद्धेन पृथगध्ययने विधिरभ्यूपगनाव्यः । श्रूयमाणं विधिवाक्यं नित्यानुवादलेनाप्यूपप-द्यते । ततो ऽध्ययनविधिमुपजीव्य पूर्वमुपन्यस्ती पूर्वोत्तरपक्षावन्यथा वर्णनीयी। विषयसंशययोस्तु नास्ति विप्रतिपत्तिः ॥ विचारशास्त्रं विषयः । अवैधं वैधं वेति संशयः। तच वैधलवादी प्रष्टयः। विधेयमाचार्यकर्तृकमध्यापनं किं माणवक-स्यार्थज्ञानमपि प्रयुत्जीत किंवा पाठमाचम्। नाद्यः। अन्तरेणापर्थज्ञानमध्यापन-सिद्धेः। पाठमाचे तु विचारस्य विषयो न संभवति। आपाततः प्रतीतः संदिग्धो ऽर्थो विषयः। तथा सति यचार्थप्रतीतिरेव नास्ति तच संदेहस्य का कथा। निर्ण-यो विचारस्य फलं । सो ऽपि विषयवहूरापेतः । ऋतो विषयप्रयोजनाभावाडि-चारणास्त्रं नारम्भणीयमिति पूर्वपक्षः ॥ अत्रोच्यते । मानाप्ताध्यापनेनार्थाववोधः प्रयुज्यताम् । तथापि साङ्गवेदाध्यायिनो निगमनिरुक्तव्याकरणैर्थुत्पचस्य पौरुषे-ययन्थे ब्विव वेदे ऽ पर्थावबीधः स्वत एव प्राप्तोति । ननु यथा विषं भुङ्केत्यच प्रतीयमानो ऽ पार्थो न विविद्यातः। तथा वेदार्थस्याविवद्यायां विषयाद्यभावस्त- दवस्य इति चेत्। न। विवक्षाया अपनोदितुमशकातात्। विषभोजनवाकास्या-प्रमणीतलेन वाधो मा भूदिति मुख्यार्थस्तच पित्यक्तः। वेदे तु कुतो न विविद्य-तार्थलम्। विविद्यते च वेदार्थे यच पुरुषस्य संदेहः स सर्वो ऽपि विचारशास्त्रस्य विषयः। तिवर्णयः प्रयोजनम्। ततो ऽध्यापनविधिप्रयुक्तेनाध्ययनेन न बुध्यमा-नस्यार्थस्य विचार्यलाहिचारशास्त्रस्य वैधतं सिडम्॥

हितीयाधिकरणं भट्टमतेनारचयति ॥

विचारिवषयो धर्मी लक्ष्णेन विवर्जितः।
मानेन वाथवोपेतस्ताभ्यामिति विचिन्यते ॥ ७ ॥
लौकिकाकारहीनस्य तस्य किं नाम लक्षणम्।
मानशङ्का तु दूरे ऽ च प्रत्यक्षाद्यप्रवर्तनात् ॥ ৮ ॥
चोदनागम्य आकारो ह्यर्थते सति लक्षणम्।
अत एव प्रमाणं च चोदनैवाच नो कृतः ॥ ९ ॥

लक्षणप्रमाणाभ्यां हि वस्तुसिडिः। ऋत एवाहुः। मानाधीना मेयसिडिकींनिसिडिश्व लक्षणादिति। सजातीयविजातीयव्यावर्तको लक्ष्यगतः किश्वलोकप्रसिड आकारो लक्षणम्। तेन च लक्षणेन लक्ष्ये वस्तुनि संभावनाबुडी जातायां
प्रमातुमुद्युक्तः प्रमाणेन तद्वगच्छिति। तद्यथा। सास्नादिमती गौरिन्युपश्चल्य
चतुष्पात्मु जीवेषु तल्लक्षणलक्षितपदार्थमन्विषयं गौरिति चक्षुषावगच्छिति।
एवं च सत्यलौकिकत्वार्डमस्य नास्ति लक्षणम्। तच कुतः प्रमातुमुद्योगः।
कथंचिदुद्योगेऽपि न तच प्रमाणसङ्गावः शिक्कतुमपि शक्यः। न तावदच प्रत्यक्षं
संक्रमते। धर्मस्य रूपादिरिहतत्वात्। ऋत एव व्याप्तियहणाभावान्तास्यनुमानम्।
प्रत्यक्षानुमानमूलश्च शब्दस्य संगितयहः। ततो व्युत्पत्यभावान्नागमोऽपि तच
पर्वतते। तस्मार्डमी लक्षणप्रमाणरिहत इति प्राप्ते त्रूमः॥ मा भूत्। चक्षुरादिगम्यो लौकिक आकारः। तथापि चोदनागम्यः स्वर्गफलसाधनलादिलक्षण आकारोऽस्ति। तेनार्थेले सित चोदनागम्योऽर्थो धर्म इति लक्षणं भवित। ऋर्थो धर्म
इत्युक्ते ब्रह्मणि चैत्यवन्दनादी घटादी चातिव्याप्तिः। तद्यवन्छेदाय चोदनागम्य
इत्युक्तम्। तावत्येवोक्ते विधिगम्येऽन्येफललेनानर्थरूपे श्रमेनाद्यभिचारकर्मग्य-

तिव्याप्तिः । तद्यवच्छेदायार्थं इत्युक्तम् । यद्यपि श्येनस्य शबुवधः फलं न तु नरकः । तथापि तस्य वधस्य नरकहेतुत्वाइधहारा श्येनो ऽ नर्थः । न चैवमगी- वोमीयपश्रृहिंसाया अपि वधत्वेन नरकहेतुत्वं स्यादिति शङ्कनीयम् । तस्याः क्रत्वङ्गत्वेन क्रतुफलस्वर्गव्यतिरेकेण फलान्तराभावात् । यतश्रोदनाराम्यत्वे सत्यर्थत्वं धर्मलक्ष्णम् । अत एव राम्ये धर्मे रामकं विधिवाक्यं प्रमाणम् । यद्यपि प्रत्य- स्थानुमानयोरिवषयो धर्मः । तथापि प्रसिद्धपद्समिभव्याहारेण ब्युत्पित्तः संभवित । तस्माञ्चक्षणप्रमाणाभ्यामुपेतो धर्मः ॥

अस्मिनेवाधिकरणे गुरुमतमाह ॥

यहा जिज्ञास्यवेदार्थः किं मन्त्राद्यवबोधितः।
सिङ्घार्थो ऽ प्यथ विध्येकगम्यः कार्यार्थं एव वा ॥ १०॥
सिङ्घे ऽ पि पुचजन्मादी च्युत्पत्तेरूपपत्तितः।
मन्त्रादिगम्यसिङ्घस्य वेदार्थते ऽ पि का खतिः ॥ १९॥
हर्षहेतुबहुत्वेन च्युत्पत्तिः पुचजन्मि।
दुर्लमा सुलमा कार्ये वेदार्थोऽतः स एव हि ॥ १२॥

श्रथातो धर्मजिज्ञासेत्यचाथशच्देन कृत्सवेदाध्ययनानन्तर्यमुच्यते। श्रतःशच्देन कृत्सस्य वेदस्य विविक्षितार्थतं हेतुः क्रियते। उक्तशच्द्रवयानुसारेण धर्मशच्दोऽपि कृत्सवेदार्थमाचष्टे। ततः सूचे वेदार्थो जिज्ञास्य इति प्रतिज्ञा कृता। श्रच संशयः। किं मन्त्रार्थवादप्रतीतः सिङ्घार्थोऽपि वेदार्थो भवति। किंवा विधिवाक्यप्रतीतः कार्यार्थ एव वेदार्थ इति। तच लोकावगतसामध्येः शच्दो वेदेऽपि बोधक इति न्यायेन युत्पत्यनुसारी वेदार्थो वर्णेनीयः। युत्पित्तश्च सिङ्घार्थेऽपास्ति। पुचस्ते जात इति वार्त्ताहारव्याहारजन्यं श्रोतुर्हर्षमनुमाय वालो हर्षहेतौ पुचजन्मिन संगतिं प्रतिपद्यते। ततो मन्त्रार्थवादप्रतीतोऽपर्थो वेदार्थे इति प्राप्ते बृमः॥ पुचजन्मवर्षकेहेतूनां धनलाभादीनां बहुत्वादस्य वाक्यस्य पुचजन्मवार्थे इति निर्णयो दुर्लभः। गामानयेति वाक्ये तु गवानयन्द्रणां मध्यमवृङ्गप्वृत्तिमवलोक्य संगतियहणं सुलभम्। तस्मात्कार्येद्रप एव वेदार्थे इति॥

तृतीयाधिकरणं भट्टमतेनारचयति ॥

धर्मस्य ज्ञापकं मानं यदुक्तं चोदनात्मकम् । एतत्किं न परीक्ष्यं स्थान्किंवा सम्यक्परीक्ष्यताम् ॥ १३ ॥ मानोपदेशान्मेयस्य सिङ्कतान्किं परीक्षया । मैवं विचारशास्त्रे ऽसिन्परीक्षोपेक्ष्यते कृतः ॥ १४ ॥

स्पष्टो ऽ र्थः ॥

अस्मिनेवाधिकरणे गुरुमतमाह ॥

आदी परीस्थो वेदार्थश्चोदनामानताथवा। वेदार्थस्य प्रधानलात्प्रथमं तत्परीक्षणम् ॥ १५॥ चोदनामानतेवाच प्रथमं साध्यतां गता। अनपेक्षतया तस्य यतो मुख्यलमाश्चितम् ॥ १६॥

वितीयाध्यायाद्यैः कर्मभेदशेषशेषिलादिरूपो वेदार्थः सूत्रकारेण परीक्षियते। चोदनाप्रामाएयस्य तु प्रथमे ऽध्याये परीक्षा। तदेतद्युक्तम्। कुतः। वेदार्थस्य प्रधानलेनादौ परीक्षणीयलात्। प्रधानभूतो हि वेदार्थः। पुरुषार्थलेनानुष्ठेयलात्। प्रमाणं तु तडोधनाय प्रवृत्तम्। तत्त छेषतया न प्रधानमिति प्राप्ते बूमः॥ अस्त्वनुष्ठानोपाधौ वेदार्थप्रमाणयोः प्रधानोपसर्जनभावः। प्रमाणप्रमेयभावोपाधौ तु प्रमाणस्य मुख्यलम्। निरपेक्षलात्। न हि स्वतः प्रामाण्यवादिनां मते सापेक्षता प्रामाण्यस्यास्ति। प्रमेयं तु सापेक्षम्। मानाधीना मेयसिडिरित्युक्तलात्। तदेतन्मुख्यलमाश्रित्य सूत्रकारः प्रमाणपरीक्षामादौ चकारेति युज्यते॥ अथान्यत्प्रधान्यमाश्रित्य धमैविचार एवादौ कस्मान्न कृतः। अपरीक्षित्य धमैत्याप्ते । तदेवमधिकरण्वये ब्युत्पादनाय भट्टपानाकरमतभेद उपन्यस्तः। अध्य प्रायेण भाट्टमतमेवोपन्यस्यते॥

चतुर्थाधिकरणमारचयित ॥
प्रत्यक्षादिभिरयेष गम्यते विधिनैव वा
अक्षादीनां प्रमाणलान्मेयधमीवभासिता ॥ १०॥

वर्तमानेकविषयमसं धर्मस्तु भाव्यसी। अस्ममूलोऽनुमानादिस्तेन विध्येकमेयता ॥ १৮॥

श्वश्चं प्रत्यक्षम् । प्रत्यक्षादीनां प्रमाणलात्प्रमेयावभासकातम् । तावदिववादम् । धर्मश्च प्रमेयः । श्वसंदिग्धाविपर्यस्तले सित वुध्यमानलात् । घटादिवत् । तस्मात्प्रत्यक्षादिभिरयेष धर्मो गम्यत इति प्राप्ते त्रूमः ॥ धर्मस्य प्रमेयले ६ पि प्रत्यक्षयोग्यता नास्ति । प्रत्यक्षस्य वर्तमानमाचिषयलात् । यस्तु प्रत्यक्षस्यात्यन्तमविषयस्त्रचानुमानादीनां केव कथा । क्षचित्प्रत्यक्षेण गृहीते व्याप्यादी पश्चादनुमानादीनां प्रवृत्तिः । तस्माडिधिनैव धर्मो गम्यते ॥

## पञ्चमाधिकरणमारचयति॥

स्रवीधको वोधको वा न तावडोधको विधिः। शक्तेरलोकिके धर्मे यहणं दुर्घटं यतः॥ १९॥ समभिव्याहते धर्मे शक्तियहणसंभवात्। वोधकस्य विधेमीक्सनपेक्षतया स्थितम्॥ २०॥

यथा धर्मे प्रत्यक्षादीनां प्रामाएयं नास्ति । तथा विधेरिय नास्ति प्रामाएयम् । शिक्तयहणपूर्वकं हि प्रामाएयमाप्रवाक्यस्य लोके दृष्टम् । शिक्तय लोकप्रसिष्ठे गवादो गृद्धते । धर्मस्वलीकिकः । स्नास्त्व शिक्तयहणं दुर्घटम् । तसाद्विधेरवी-धक्तवाच धर्मे प्रामाएयमिति प्राप्ते त्रूमः ॥ यथा प्रभिन्नकमलोद्रे मधूनि मधुकरः पिवतीत्यच मधुकरपदस्यार्थमजानन्नत्यपदार्थमवगत्य तत्समिभव्याहारात्कमलम् ध्यगते मधुपानं कुर्वति दृश्यमाने भ्रमरे मधुकरश्चरस्य संगतिं गृहीता वाक्यार्थं प्रतिपद्यते । तथा कारीर्था वृष्टिकामो यजेतेत्यच लोकप्रसिद्धार्थवृष्ट्यादिपद्सम्भिव्याहारादलीकिकभावनायां विधेः संगतिं गृहीता विधिवाक्यार्थं पुरुषो वुध्यते । तस्मादबोधकत्वलक्षणमप्रामाएयं नास्ति । न च संवादाभावादप्रामाएयम् । समनन्तरभाविप्रतिनियतहष्टफले वृष्ट्यादौ संवादस्यापि संभवात् । स्निनयतहष्टफले वृष्ट्यादौ संवादस्यापि संभवात् । स्निनयतहष्टफले विचायागादौ प्रतिनियतजन्मान्तरफले ज्योतिष्टोमादौ च संवादः कथमिति चेत् । एवं तर्हि स्वतः प्रामाएयाभ्युपगमान्नास्ति क्वािप संवादाद्यपेक्षा । तस्मा-

दबोधकलसापेश्चलयोग्प्रामाख्यकारणयोग्भावाडिधेः स्वतः सिखं प्रामाख्यं ना-पह्नोतुं शक्यम् ॥

## षष्टाधिकरणमारचयति॥

विध्याधिरूपो यः शब्दः सो ६ नित्यो ६ थाविनश्वरः । श्रानित्यो वर्णेरूपत्वाहर्णे जन्मोपलम्भनात् ॥ २१ ॥ श्रावाधितप्रत्यभिज्ञावलाहर्णस्य नित्यता । उद्यारणप्रयत्नेन व्यज्यते ६ सो न जन्यते ॥ २२ ॥

शब्दिनियत्ववादिनो वैयाकरणास्तावदेवं मन्यनो । वर्णसमूहस्रवणानन्तरिमदमेकं पदिमिति प्रत्ययो मानसप्रत्यक्षेणोत्पद्यते । तस्य च प्रत्ययस्य वर्णव्यतिरिक्तः
कश्चित्स्फोटनामकः पदार्थो विषयः । स च नित्यः । स एव शब्दो न तु वर्ण इति ।
तदेतवैयायिकादयो न सहन्ते । वर्णेष्वेवैकार्थावन्छेदोपाधिना पदेक्यबुद्धेरूपपत्तेवेणातिरिक्तस्फोटकल्पना निर्पर्थका । तस्माहणानामेव शब्दत्वम् । वर्णाश्च
प्रति पुरुषं प्रत्युचारणं च जन्मविनाश्वन्त उपलभ्यन्ते । तस्मादिनत्यः शब्दः ।
तस्य च कारणदोषसंभवाहिधेरप्रामाण्यमिति पूर्वपक्षः ॥ बहुभिः पुरुषेः प्रत्येकं
बहुकृत्व उच्चारिते गोशब्दे त एवेमे गकारादयो वर्णा इत्यवाधितप्रत्यभिद्धा जायते । तहलावित्या वर्णाः । न च वर्णानां जन्माभावे बहुकृत्वउच्चारणप्रयत्ना व्यर्था
इति शङ्कनीयम् । तत्प्रयत्नस्य व्यञ्चकत्वाङ्गीकारात् । एवं सित पुरुषभेदादुच्चारणभेदा यथायोगमुदात्तादिभेदैः परुमृदुत्वादिभेदेश्चोपेतान्ध्वनिविशेषानुत्पाद्य चरितार्था
भविष्यन्ति । तस्मावित्ये शब्दे कारणदोषाभावाचास्यप्रामाण्यम् ॥

#### सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

वेदवाक्यममानं स्थान्मानं वा नास्य मानता।
पृथक्संकेतवीद्यायामनपेद्यत्ववर्जनात्॥ २३॥
वेदेऽपि लोकवन्नैव वाक्यार्थं संगतिः पृथक्।
यहीतव्या ततो वाक्यं प्रमाणं नैरपेद्यतः॥ २४॥

यद्यपि वर्णानां नित्यतादेकार्थावच्छेदकस्यापि पदस्य वर्णक्पतया नित्यत्वा-

डर्णपद्वारा वेदस्य कारणसापेक्षतं नास्ति । तथायिप्रहोषं जुहुयात्स्वर्गकाम इत्यादिवाक्यस्य वाक्यार्थं संगतियहणमपेक्षितम् । ततो नैरपेक्ष्याभावान्प्रामाएयं नास्तीति प्राप्ते त्रूमः ॥ लोके गामानयेत्यादिपदप्रयोगेषु पदपदार्थयोरेव संगतिर्गृ- ह्यते । वाक्यं लाकाङ्कायोग्यतासिक्षिवशात्स्वार्थं प्रतिपादयतीत्यविवादम् । तथा वेदवाक्यस्यापि प्रत्यायकत्वादनपेक्षत्वेन प्रामाएयमविरुद्धम् ॥

श्रष्टमाधिकरणमारचयति॥

पौरुषेयं न वा वेदवाक्यं स्यान्पौरुषेयता। काठकादिसमाख्यानाडाक्यलाचान्यवाक्यवत्॥ २५॥ समाख्याध्यापकलेन वाक्यलं तु पराहतम्। तत्कर्वनुपलम्भेन स्यान्नतोऽपौरुषेयता॥ २६॥

काठकं की युमं तै तिरीयकिमत्यादि समाख्यातम्। तहेदविषया लोके दृष्टाः। तिहतमत्ययश्च तेन प्रोक्तमित्यस्मिन्नर्थं वर्तते। तथा सित व्यासेन प्रोक्तं वैयासिकं भारतिमत्यादाविव पौरुषेयतं प्रतीयते। किं च। विमतं वेदवाक्यं पौरुषेयम्। वाक्यत्वात्। कालिदासादिवाक्यवदिति प्राप्ते बूमः॥ अध्ययनसंप्रदायप्रवर्तकवेन समाख्योपपद्यते। कालिदासादियन्थेषु तत्सर्गावसाने कर्तार उपलभ्यन्ते। तथा विद्यापि पौरुषेयवे तत्कर्तोपलभ्येत न चोपलभ्यते। ऋतो वाक्यत्वहेतुः प्रतिकृतक्तंपराहतः। तसादपौरुषेयो वेदः। तथा सित पुरुषवृद्धिदोषकृतस्याप्रामार्यस्यानाशङ्कनीयत्वादिधिवाक्यस्य धर्मे प्रामार्यं सुस्थितम्॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे प्रथमस्याध्यायस्य प्रथमः पादः ॥

वितीयपादस्य प्रधमाधिकरणमारचयित ॥ वायुवी इत्येवमादेरर्थवादस्य मानता। न विधेये ऽस्ति धर्मे किं किंवासी तच विद्यते ॥ १॥ विध्यर्थवादशन्दानां मिथो-पेक्षापरिक्षयात्। नास्त्येकवाक्यता धर्मे प्रामाएयं संभवेत्कुतः ॥ २॥ विध्यर्थवादौ साकाङ्क्षौ प्राशस्त्यपुरुषार्थयोः। तेनेकवाक्यता तस्माहादानां धर्ममानता ॥ ३॥

काम्यपणुकारि विध्यर्थवादी श्रूयेते । वायव्यं श्वेतमालभेत भूतिकाम इति विधिः । वायुर्वे स्रेपिष्ठा देवता वायुमेव स्वेन भागधेयेनोपधावित स एवैनं भूतिं गमयतीत्यर्थवादः । तच विधिवाक्यगता वायव्यादिशव्दा अर्थवादशब्दिनेर्पस्थेरीव विशिष्टमंथे विद्धति । अर्थवादशब्दाश्चेतरनेरपेस्थेरीव भूतार्थमन्वाच्य्रते । स्त्रिप्रगामी वायुः स्वोचितेन भागेन तोषितो भागप्रदायेश्वयं प्रयच्छतीन्युक्ते रामायर्णभारतादाविव वृत्तान्तः कश्चित्रप्रतीयते । न त्वनुष्ठेयं किंचित् । अत्र एकवाक्यताभावाचान्त्यर्थवादस्य धर्मे प्रामार्ग्यमिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ मा भूत्पदैकवाक्यता । वाक्येकवाक्यता तु विद्यते । विधिवाक्यं तावत्पुरुषं प्रेरियतुं विधेयार्थस्य प्राश्मस्यमपेस्रते । अर्थवादवाक्यं च फलवद्धाववोधपर्यविस्ताध्ययनिधिपरिगृहीतत्वेन पुरुषार्थमपेस्रते । ततः पुरुषार्थपर्यविस्तिवध्यपेस्तितप्राश्रस्यं लक्षणावृत्या समर्पयदर्थवादवाक्यं विधिवाक्येन सहैकवाक्यतामापद्यते । यतः स्त्रिप्रगामिस्वभावतया शीघ्रफलप्रदो वायुरस्य पश्चोर्दवता । ततः प्रशस्तिममं वायव्यं पश्चमालभेतेति वाक्ययोरन्वयः । तसादर्थवादो धर्मे प्रमाण्म् ॥

श्रिमिनेवाधिकरणे मतान्तरमनुसृत्य पूर्वोत्तरपश्चावाह ॥ वादोक्तहेलपेश्चलाच विधेमीनतेति चेत्। सत्यन्वये सुतिद्वारा नापेश्चेति गुरुर्जगौ ॥ ४॥

यतो वायुः क्षिप्रमेव फलप्रदः । अतो वायव्यमालभेतेत्येवमर्थवादोक्तहेतुम-पेस्य विधिः पुरुषं नियुङ्के । ततः सापेक्षलादप्रामाण्यमिति पूर्वपक्षः ॥ विमतं कर्मानुष्ठेयम्। फलप्रददेवतोपेतलात् । राजसेवादिवदित्यनुमानं यद्यर्थवादे विव-स्थते । तदानीमागमप्रमाणस्य विधिवाक्यस्य मानान्तरसापेक्षत्वं स्थात् । न लेवं विविक्षितम् । किंतु फलप्रददेवतातोषकालोपन्यासमुखेन कर्मप्राश्रस्यमुपलस्थते । तथा सित प्रशस्तं कर्मानुष्ठेयमित्यस्मिन्नर्थे सार्थवादस्य विधेः पर्यवसानादेकवा-क्यता लभ्यते । तन्तुतः सापेक्षत्वम्। तस्माहिधिः प्रमाणिमिति राज्ञानाः ॥ हितीयाधिकरणमारचयति॥

जर्जो ऽ वरुद्धा इत्येष विधिविचगदी न किम्।
यूपौडुचरतां स्तीति स्तीति वा ति विधित्सया ॥ ५॥
चतुर्थ्यो फलतालाभाद्यूपौडुचरताफलम्।
जर्जो ऽ वरीधं कथयकथं स्तुतिपरी भवेत् ॥ ६॥
अस्तुतौडुचरवस्याविधानाकस्य तत्फलम्।
अर्थे विधे वाक्यभेदस्तेन स्तावक एव सः॥ ९॥

इदमासायते । श्रीडुस्वरो यूपो भवत्यूर्या उडुस्वर जक्पेशव जर्जीवासा जर्ज पश्नामीत्यूर्जो ऽवरुद्धा इति । श्रमृतशन्दाभिधेयो ऽत्यन्तसारभूतः सूक्ष्मो ऽद्यस जर्गुच्यते । उडुस्वरूपयोजा यजमानार्थमध्युः पश्रुद्धपामूर्जमाम्नोति । ततो यूपस्योडुस्वरत्वमूर्जः संपादनाय भवतीत्यर्थः । श्रमावरुद्धा इति तादर्थ्यं चतुर्थी । तया फललं गम्यते । धनलाभाय राजसेवेत्यादौ तादर्थ्यदर्शनात् । न च फलपरस्य वचनस्य स्तावकतं युज्यते । श्रन्यथा स्वर्गकाम इत्यस्यापि ज्योतिष्टोमस्तावकत्यमङ्गादिति प्राप्ते बूमः ॥ श्रयमूर्जो ऽवरोधः कस्य फलम् । किमविहितस्योडुस्वरतस्य जत विहितस्य । नाद्यः । श्रनुष्ठानमन्तरेण द्रव्यमाचात्फलानुत्पन्तेः । हिन्तीये कि मन्त्रविधः प्रत्यक्ष उतोन्तेयः । नाद्यः । श्रीडुस्वरो यूपो भवतीत्यच लिङ्प्रत्ययाश्रवणात् । हितीये स्तुत्या समुन्तेयः । न चाच स्तुतिमङ्गीकरोषि । श्रथोच्येत । विधिना यूपोडुस्वरत्वं स्तूयते । तत्फलं चाववोध्यत इति तर्हि वाक्यं भिद्यते । ततः फलविधिविन्तिगद्यमानमणेतद्वाक्यं स्तावकमेव ॥

अनेव गुरुमतेन पूर्वीत्ररपक्षावाह॥

आप्रोतीति विधितस्य वादतस्यायनिर्णयात्। न प्रमा चोदनेत्येद्व वादो ह्येकवाक्यतः॥ ।।

ऊर्ज पत्रृनाप्तोतीत्येतस्यापूर्वार्थेत्वाहिधितं प्रतिभासते । लिङ्डाद्यभावादर्थवा-दत्तम्। ञ्चतः संदिग्धताच प्रामाएयं चोदनाया इति पूर्वपक्षः॥ एकवाक्यत्तला-भेनार्थवादतं निणीयते । ञ्चतः प्रमाणं चोदनेति राष्टानाः॥ नृतीयाधिकरणमारचयति ॥

तेन स्वनिमित प्रोक्तो वादो हेतुस्त स्तुतिः। हिना श्रुता हेतुतातः श्रूपादन्यच साधनम्॥९॥ श्रूपंसाधनता श्रीती नाश्रीतैः सा विकल्पते। श्रुती निर्यको हेतुः स्तुतिस्तसात्प्रवर्तिका॥१०॥

इदमास्रायते। शूर्पेण जुहोति तेन सन्धं क्रियत इति। अयमर्थवादो विधेये शूर्पे हेतुन्वेनावेति। हिश्रन्दस्य हेतुवाचित्वात्। यस्मादन्नसाधनं तस्माच्छूर्पेण होतव्यमित्युक्ते यद्यदन्नसाधनं दर्वीपिठरादि तेन तेन सर्वेण होतव्यमिति लभ्यते। ततः पिठरादयः शूर्पेण सह विकल्पन्त इति प्राप्ते ब्रूमः॥ शूर्पस्य होमसाधननं श्रीतम्। तृतीयया तद्वगमात्। पिठरादीनां त्वानुमानिकम्। अतोऽसमानवल्यान्व विकल्पो युक्तः। ततो हेतुर्व्यर्थः। स्तुतिस्तु प्ररोचनायोपयुक्ता। तस्मानस्तुतिनेनान्वयः॥

चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

मन्ता उरु प्रथस्तेति किमदृष्टेकहेततः। यागेषूत पुरोडाश्प्रथनादेश्व भासकाः ॥ १९॥ ब्राह्मग्रेनापि तज्ज्ञानान्मन्ताः पुर्येकहेततः। न तज्ज्ञानस्य दृष्टतादृष्टं वरमदृष्टतः॥ १२॥

उह प्रथस्वेत्ययं कश्चिमन्तः । तस्यायमर्थः । भोः पुरोडाश तमुह विपुलता यथा भवित तथा प्रसरेत्वेवमादयो मन्ता यागप्रयोगेषूच्चार्यमाणा अदृष्टमेव जन-यितः । न तर्थप्रकाशनाय तदुचारणम् । पुरोडाशप्रथमलक्षणस्यार्थस्य ब्राह्मणवान्येनापि प्राप्ततात् । उह प्रथस्वेति पुरोडाशं प्रथयतीति हि ब्राह्मणवान्यम् ॥ नैतद्युक्तम् । अर्थप्रत्यायनस्य दृष्टप्रयोजनस्य संभवे सित केवलादृष्टस्य कल्पियतु-मशक्यतात् । तस्मादृष्ट्यमानार्थानुस्मरणमेव यागप्रयोगे मन्त्रोचारणस्य प्रयोजनम् । ब्राह्मणवाक्येनापर्थानुस्मरणसंभवे मन्त्रेणवानुस्मरणीयिमिति यो नियमस्तस्य दृष्टासंभवाददृष्टं प्रयोजनमस्तु ॥

अनैव मतान्तरेण पूर्वीत्ररपशावाह ॥

मन्त्रबाह्यण्योर्थेडा कलहो विनियोजने। न मन्त्रलिङ्गसिद्धार्थमनुवस्तीतरद्यतः॥ १३॥

अस्य मन्त्रस्य लिङ्गेन विनियोगे बाह्मणवाक्यमविविद्यतार्थं स्यात्। वाक्येन विनियोगे मन्त्रलिङ्गं न विवस्थेतेत्युभयोविरोधादप्रामार्ग्यं चोदनाया इति पूर्व-पक्षः॥ नायं विरोधः। प्रवलेन लिङ्गेन विनियोगिसिङ्गौ वाक्यस्यानुवादकत्वा-दिति राङ्गानाः॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे प्रथमस्याध्यायस्य हितीयः पादः॥

तृतीयपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयति ॥
अष्टकादिस्तृतेधेर्मे न मातं मानताथवा।
निर्मूललाच मानं सा वेदार्थोक्तौ निर्थता ॥ १॥
वैदिकोः स्पर्यमाणतात्संभाव्या वेदमूलता।
विप्रकीर्णार्थसंक्षेपात्सार्थतादिस्त मानता ॥ २॥

अष्टकाः कर्तव्या इत्यादिसृतिवाकां न धर्मे प्रमाणम् । पौरुषेयवाकाले सित मूलप्रमाणपिहतलात् । विप्रलम्भकवाकावत् । अय मूलप्रमाणवन्नाय वेदार्थ एव स्मृतिभिरुच्यत इति मन्येथाः । तिई वेदेनैव तद्र्थस्याधिगतलादियं स्मृति-प्तर्था स्यात् । तदानीमनुवादकलादप्रामाण्यमिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ विमता स्मृ-तिर्वेदमूला । वैदिकमलादिप्रणीतस्मृतिलात् । उपनयनाध्ययनादिस्मृतिवत् । न च वैयर्थ्ये शङ्कनीयम् । अस्मदादीनां प्रत्यक्षेषु परोक्षेषु नानावेदेषु विप्रकीर्णस्या-नुष्ठेयार्थस्यकच संक्षिणमाणलात् । तस्मादियं स्मृतिधेर्मे प्रमाणम् ॥

असिनेव मतानारेण पूर्वीत्ररपक्षावाह॥

न मा सातीष्टकाङ्गलाद्यां जना इति मन्त्रगीः। तन्त्र सृतेर्मूलवेदेऽनुमिते मालसंभवात्॥३॥

यां जनाः प्रतिनन्दन्तीत्ययं मन्त्रो ऽ ष्टकाश्राह्यस्याङ्गम् । तच श्राह्यं सार्तम् । न हि तस्य प्रतिपादकं वेदवाक्यमुपलभामहे । तसादिदं मन्त्रवाक्यं न धर्मे प्र- माणिमिति चेत्। न । तन्मूलस्य वेदस्यानुमेयतात् । अनुमानं च दर्शितम् । तसारसौ मन्त्रो धर्मे प्रमाणम् ॥

डितीयाधिकरणमारचयति॥

श्रीडुचरी वेष्टनीया सर्वेत्येषा स्मृतिर्मितिः। श्रीमितिर्वेति संदेहे मितिः स्यादष्टकादिवत् ॥ ४ ॥ श्रीडुचरीं स्पृशन्गायेदिति प्रत्यक्षवेदतः। विरोधान्मूलवेदस्याननुमानाच मानता ॥ ५ ॥

ज्योतिष्टोमे सदोनामकस्य मग्डपस्य मध्ये काचिदौडुस्वरी शाखा निखन्यते। तस्याश्य वाससा वेष्टनं स्पर्यते। श्रीडुस्वरी सर्वा वेष्टयितव्येति सा पूर्वन्यायेन प्रमाणिमिति प्राप्ते ब्रूमः। श्रीडुस्वरीं स्पृष्ट्वोद्वायेदित्यनेन प्रत्यक्षवेदवचनेन स्पर्शी विधीयते। न च सर्ववेष्टने स्पर्शः संभवति। श्राते मूलवेदानुमानं कालात्ययाप-दिष्टम्। तस्माडिप्रलम्भकवाक्यविस्मूला स्मृतिरप्रमाणम्॥

अवैव मतानारमाह ॥

प्रत्यक्षानुमितश्रुत्योर्यद्वा व्याघातदर्शनात्। श्रमाते शङ्किते वाधो ऽनुमानस्याच वर्ण्यते ॥ ६ ॥ परप्रत्यक्षवेदो ऽच मूलं चेडेष्टनस्य तत्। श्रस्तेवमपनुष्ठानं स्वप्रत्यक्षानुरोधतः ॥ ७ ॥

स्पर्शसर्ववेष्टनिवषययोः प्रत्यक्षानुमितयोः श्रुत्योः परस्परिवरोधादुभयोरप्रा-मार्ग्यमिति पूर्वपक्षः ॥ श्रनुमानस्य कालात्ययापिदिष्टलेन विरुद्धश्रुत्यभावेन स्पर्शश्रुतिः स्वार्थे प्रमाणम् । श्रथ पुरुषान्तरप्रत्यक्षवेदः सर्ववेष्टनस्भृतेर्मूलिम-त्युच्यते। तर्हि मा भूत्रस्या श्रप्रामार्ग्यम्। तथापि परप्रत्यक्षात्स्वप्रत्यक्षस्याभ्यर्हि-तत्वेन स्पर्श एवाचानुष्ठेयो न सर्ववेष्टनम् ॥

तृतीयाधिकरणमारचयित ॥ वैसर्जनाख्यहोमीयवासोयहणसंस्मृतिः। प्रमा न वा श्रुत्यबाधात्प्रमा स्यादृष्टकादिवत् ॥ ৮॥ दृष्टलोभेकमूलवसंभवे श्रुत्यकल्पनात्। सर्ववेष्टनवडाधहीनापेषा न हि प्रमा ॥ ९ ॥

ज्योतिष्टोमे ऽ ग्रीषोमीयस्य पश्चोस्तन्त्रे प्रकानो वैसर्जनहोमो विहितः । तच यजमानं पत्नीं पुचांश्व भातृंश्वाहतेन वाससा संद्याद्य वाससो ऽ नो सुग्दराउमुप- निबध्य जुहोति। तिसन्वासस्येवं स्मर्यते। वैसर्जनहोमीयं वासो ऽध्वर्युगृह्यातीति सेयं स्मृतिः सर्ववेष्टनस्मृतिवत्प्रत्यक्षश्रुत्या न बाध्यते। ततो ऽष्टकादिस्मृतिवत्प्रमाण्यमिति प्राप्ते बूमः ॥ कदाचित्कश्विदध्यर्युलीभादेतद्वासो जयाह। तन्मूलैवेषा स्मृतिरित्यपि कल्पना संभवतीति। दृष्टानुसारिणी चेयं कल्पना। दृष्टिण्या परि- क्रीतानामृत्विजां लोभदर्शनात्। तथा सत्यस्याः स्मृतरत्यथाष्युपपत्तावष्टकादिवच मूलश्रुतिः कल्पयितुं शक्यते। श्रतो बाधाभावेऽपि मूलवेदाभावाच प्रमाणम्॥

चतुर्थाधिकरणं भाष्यमतेनारचयति ॥

श्राचानोनेत्यमा मा वा सृतिरेषा न मा भवेत्। वेदं कृत्वेति यः श्रोतः क्रमस्तेन विरोधतः ॥ १०॥ श्राचान्यादिः पदार्थो ऽ च क्रमो धर्मः पदार्थगः। धर्मस्य धर्म्थेपेश्चलादवाधादस्ति मानता ॥ ११॥

खुत आचामेदिति विहितं पुरुषार्थमाचमनम्। यदा तु मध्ये खुतादिनिमित्तं प्राप्तोति। तदा नैमित्तिकमाचमनं क्रवङ्गलेन स्मृत्या विधीयते। आचान्तेन कर्त-व्यमिति सेयं स्मृतिने प्रमाणम्। कृतः। विरुद्धत्वात्। वेदं कृत्वा वेदिं करोतीति खुतौ पूर्वकालवाचिना क्काप्रत्ययेन क्रमः प्रतीयते। वेदो नाम दर्भमयं संमार्जनसाधनम्। वेदिराहवनीयगाईपत्यमध्यवर्तिनी चतुरङ्गुलखाता भूमिः। तयोर्मध्ये यदा खुतादिनिमित्तमाचमनं कुर्यात्। तदा खुत्युक्तं नैरन्तर्ये विरुध्येत। तसा-बेष्टनस्मृतिवदाचमनस्मृतिने प्रमाणमिति प्राप्ते बूमः॥ वेदवेद्यादिश्रुत्युक्तपदार्थवदाचमनाद्यः स्मृत्युक्ता अनुष्ठेयपदार्थाः। क्रमस्तु पदार्थनिष्ठो धर्मः। स च पदार्थानुपजीवति। तत उपजीव्यविरोधात्क्रम एव बाध्यते। न तु क्रमेणाचन्त्रस्य बाधो ऽस्ति। तसादियं स्मृतिः प्रमाणम्॥

असिनेव वार्त्तिककारः प्रकारान्तरेण विचारहयं चकार । तच प्रथमं विचारं दर्शयित ॥

शाक्योक्ताहिंसनें धर्मा न वा धर्मः श्रुतत्वतः। न धर्मो न हि पूर्त स्याहोश्चीरं श्रव्हती धृतम्॥ १२॥

ब्रह्मचर्यमहिंसां च परियहं च सत्यं च यत्नेन रह्मेदिति श्रुतावहिंसादिर्धर्म-तेनोक्तः । स एव धर्मः शाक्येनायुक्तः । तस्माच्छाक्यसृतिर्धर्मे प्रमाणिमिति चेत् ॥ न । स्वरूपेण धर्मस्यापि गोष्ठीरत्यायेन शाक्यसंबन्धे सत्यधर्मत्वप्रसङ्गात् । तदीययन्थेनाहिंसादिनावगन्तव्यः । तस्मान्न सा धर्मे प्रमाणम् ॥ विचारान्तरं दर्शयति ॥

सदाचारो ऽ प्रमा मा वा निर्मूललादमानता। अष्टकादेरिवेतस्य समूललात्प्रमाणता ॥ १३॥

होलाकोत्सवादिसदाचारस्य मूलभूतवेदाभावादप्रामाएयमिति चेत्॥ न। वै-दिकैः शिष्टैः परिगृहीतलेनाष्टकादिवहेदमूललात्। अत एव मन्वादिभिर्यन्थगी-रवभयाहिशेषाकारेखानुपदिष्टो ऽपि सदाचारः सामान्याकारेखोपदिष्टः। श्रुतिः स्मृतिः सदाचार इत्येवं धर्मे प्रमाखोपन्यासात्। तस्मास्त्रिष्टाचारः प्रमाखम्॥

पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

यवादिशन्दाः विं द्वाषां नो वार्यक्षेन्छसाम्यतः। दीर्घेशृकप्रियंग्वाद्या इये ऽ प्यथा विकल्पिताः ॥ १४ ॥ यचान्या इति शास्त्रस्थपसिडिस्तु वलीयसी। शास्त्रीयधर्मे तेनाच प्रियंग्वादिनै गृह्यते ॥ १५ ॥

यवमयश्वरूभैवति । वाराही उपानहावुपमुन्तत इति श्रूयते । तत्र यवशब्द्-मार्था दीर्घभूकेषु प्रयुक्तते वराहशब्दं च श्रूकरे । क्षेच्छास्तु यवशब्दं प्रियंगुषु वराहशब्दं कृष्णशकुनी । तथा सित लोकव्यवहारेण निश्चेतव्येषु शब्दार्थेष्वार्यक्षे-च्छप्रसिद्धोः समानवलवादुभयविधा अपर्था विकल्पेन स्वीकार्या इति प्राप्ते ब्रूमः ॥ शास्त्रीयधमावबोधे शास्त्रप्रसिद्धिवेलीयसी । प्रत्यासन्तवादविच्छिन्नपार-म्पर्यागतवान्त। शास्त्रे च यवविध्यर्थवाद एवं श्रूयते। यनान्या ओषधयो ह्यायन्ते। अथिते मोदमाना इवोत्तिष्ठन्तीति । इतरीषधिविनाशकाले ऽ भिवृि इदिर्घिणूकेषु हश्यते । न तु प्रियंगुषु । तेषामितरीषधिपाकात्पूर्वं पच्यमानलात् । उपानिक्वः ध्यर्थवादश्चेवं भवित । वराहं गावो ऽनुधावन्तीति गवामनुधावनं णूकरे संभवित । न तु कृष्णशकुनौ । तसाद्दीर्घणूकादिर्यवादिशन्दार्थः ॥ अत्र वार्त्तिककारः पीलुशन्दमुदाजहार । तं च क्षेच्छा हिस्तिन प्रयुक्तते । आयीस्तु वृक्षे । तनाविष्ठुतव्यवहारस्यार्येषु संभवादृष्ठ्य एव पीलुशन्दार्थः ॥

ऋसिनेवाधिकरणे गुरुमतमाह ॥

यवाद्यश्रानिर्णयेन तडाक्यं न प्रमेति चेत्। न शास्त्रस्य विलवेन तत्प्रसिद्धार्थनिर्णयात्॥ १६॥

स्पष्टो ऽ र्थः ॥

असिनेवाधिकरणे वार्त्तिककारमतेन वर्णकान्तरमारचयित ॥ यो मातुलविवाहादी शिष्टाचारः स मा न वा। इतराचारवन्मालममात्वं सार्तवाधनात् ॥ १७ ॥ स्मृतिमूलो हि सर्वेच शिष्टाचारस्ततो ऽच च। श्रनुमेया स्मृतिः स्मृत्या वाध्या प्रत्यक्षया तु सा ॥ १৮ ॥

केषुचिद्दिक्षिणदेशेषु मातुलस्य दुहितरं शिष्टाः परिणयन्ति । सो ऽयमाचारः प्रमाणम् । शिष्टाचारवात् । होलाकाद्याचारविदितं चेत् ॥ न । स्मृतिविरुद्धतेन कालात्ययापिद्धतात् । तथा च स्मृतिः । मातुलस्य सुतामूद्धा मातृगोचां तथेव च । समानप्रवरां चैव त्यक्का चान्द्रायणं चरेदिति । न च स्मृत्याचारयोर्मूलवेदानुमापकत्यासम्यलसमिति वाच्यम् । होलाकादिसदाचारस्य मन्वादिस्नृतिविद्धेषकालिवप्रकृष्टं वेदं दिव्यद्धानेन साक्षात्कर्तुं शक्कवित्त येन शिष्टाचारो मूलवेदमनुमापयेत् । शक्कोनित तु यः कोऽपि शिष्टो यच कापि देशविशेषे कालविशेषे च यं कंचिदिप होलाकाद्याचारस्य मूलभूतं स्मृतियन्यमवलोकियतुम् । तस्मान्छिष्टाचारेण स्मृतिरेवानुमातुं शक्यते । न तु श्रुतिः । अनुमिता च स्मृतिविरुद्धया प्रत्यक्षया स्मृत्या वाध्यते । अत एवाहुः । आचारान्नु स्मृतिं ज्ञात्वा स्मृतेश्व श्रुतिकल्पनम् । तेन द्यन्तिरेते तेषां प्रामाएयं विप्रकृषते । तसादप्रामाएयमीदृशस्याचारस्याभ्यपेयम् ॥

नचेवापां वर्शकमारचयति॥ लीकिको वाक्यगो वार्थिस्त्रवृदादेः समन्ततः। उभी विध्यर्थवादैकवाक्यतादस्तिहानिमः ॥ १९॥

चिवृडहिष्पवमानमिति श्रुतौ चिवृद्धन्दस्य चैगुण्यं लोकसिडो ऽर्थः । वा-क्यशेषाद्यक्ययात्मकेषु निषु सूक्तेब्ववस्थितानां वहिष्यवमानात्मकस्तीचनिष्पाद-नक्षमाणामुपासी गायता नर इत्यादीनामृचां नवक्रमर्थः। तत्र धर्मनिर्णये वेदस्य प्रवलने ऽ पि पदपदार्थनिर्णये लोकवेदयोः समानवललादुभावर्थी विकल्पेन यहीतव्याविति चेत् ॥ मैवम् । लौिककार्थस्वीकारपक्षे विधिवाक्ये ऽ र्थस्त्रेगुग्य-मर्थवादवाक्ये स्तोनीयाणामुचां नवकमित्येवं विध्यर्थवादयोवैंयधिकरएयाटेकवा-कालं न स्यात् । अत एकवाकालाय स्तोनीयाणां नवकमेव विधिवाको नि-यतो ऽर्थः ॥

#### षष्टाधिकरणमारचयति ॥

कल्यः पिकादिशन्दार्थो यास्रो वा सेन्क्रक्रितः। कल्पो ह्यार्थेष्वसिञ्जलादनायाणामनादरात्॥ २०॥ यासा क्षेन्छप्रसिडिस्तु विरोधादर्शने सित। पिकनेमादिशन्दानां कोकिलाद्यर्थता ततः ॥ २१॥

आयीः पिकादिशन्दं न कापर्थे प्रयुक्षते । क्षेन्छाश्व न प्रमाणभूताः । तसा-चिगमनिरुक्तव्याकरणेः पिकनेमादिशन्दानामर्थः कल्पनीय इति चेत्॥ मैवम्। आर्यप्रसिडिविरोधस्यादृष्टलेनेदृशे विषये सेन्छप्रसिडेरप्याद्र्रायायात्। कल्प्यमा-नादव्यवस्थिताद्थी इरं क्षेन्छक्दिः । यने दृश्या अपि रूढे स्नावस्तन निरुक्तादयश्व-रितार्थाः । तसादनार्यप्रसिद्धा पिकः कोकिलः । नेमशन्दो ऽ र्डवाची । तामस्स-शब्दः पद्मवाचीत्येवं दृष्टव्यम् ॥

असिनेवाधिकरणे गुरुमतमाह॥ अर्थावोधादप्रमाणं पिकालम्भनचोदना। मैवं से ऋप्रसिद्धापि तड्डोधादविरुद्धया ॥ २२॥

स्पष्टो ऽ र्षः ॥

### सप्तमाधिकरणमारचयति

अपीरुषेयाः कल्पाद्याः कृषिमा वा न कृषिमाः। श्रुतिसृत्योधेर्मेवुडेः स्वतो मालं यतः समम्॥ २३॥ पुंनामोक्तेः पौरुषेयाः काठकाद्यसमत्वतः। तत्रोपलेभिरे केचिदापस्तबादिकर्तृताम्॥ २४॥

बीधायनापस्तमायलायनतात्वायनादिनामाङ्किताः कल्पसूत्रादिग्रन्था निग-मनिरुक्तषडङ्गग्रन्था मन्वादिसृतयथापौरुषेयाः । धर्मबुङ्जिनकातात् । वेदवत् । न च मूलप्रमाणसापेक्षत्वेन वेदवैषम्यमिति शङ्कनीयम् । उत्त्यन्नाया बुद्धेः स्वतः प्रामाण्याङ्गीकारेण निरपेक्षत्वात् ॥ मैवम् । उक्तानुमानस्य कालात्ययापदिष्ट-लात् । बीधायनसूत्रमापस्तम्बसूत्रमित्येवं पुरुषनाम्ना ते ग्रन्था उच्यन्ते । न च काठकादिसमाख्यावत्प्रवचननिमित्ततं गुक्तम् । तद्गन्थनिर्माणकाले तदानीन्तनैः कैश्चिदुपलब्धत्वात् । तचाविक्छिन्नपारम्पर्येणानुवर्तते । ततः कालिदासादिग्रन्थव-त्पौरुषेयाः । तथापि वेदमूलतात्प्रमाणम् ॥

अनेव गुरुमतमाह ॥

कस्पे सर्वेतिथी दर्शकार्यतोक्तेः श्रुतिर्ने मा। न कस्पे साध्यवेदलप्रहागाहुर्वेललतः ॥ २५॥

सर्वतिषी दर्शयागकर्तव्यतां कल्पसूचकार आह । सर्वासु तिथिष्वमावास्या कर्तव्येति । श्रुतिस्वमावास्यायामेव तिथी तन्कर्तव्यतां बूते । ततः कल्पसूचरूपेण वेदेन विरुद्धवादियं श्रुतिने मानमिति चेत् ॥ मैवम् । कल्पस्य वेदवं नाद्यापि सिद्धम् । किंतु प्रयत्नेन साधनीयम् । न च तत्साधियतुं शक्यम् । पौरुषेयत्वस्य समाख्यया तत्कर्तुरुपलम्भेन च साधिततात् । अतः कल्पसूचस्य दुर्वलतया न श्रुतेरप्रामाख्यम् ॥

## अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

होलाकादेर्व्यवस्था स्यात्साधारस्यमुतायिमः। देशभेदेन दृष्टलान्साम्यं मूलसमनतः॥ २६॥

होलाकादिशिष्टाचाराणां हारीतादिसृतिविशेषाणां चानुष्टातृपुरुषभेदेन व्यव-

स्थितं प्रामाएयम्। कुतः। देशिवशेषे तेषां दृष्टलात्। होलाकादयः प्राच्येरेव कियन्ते। वसन्तोत्सवो होलाका। आहीनेवुकादयो दाक्षिणात्येः। स्वस्वकुलागतं करक्षाकादिस्थावरदेवतापूजादिकमाहीनेवुकशब्देनोच्यते। उदृष्टभयज्ञादय उदी-च्यैः। ज्येष्ठमासस्य पौर्णमास्यां वलीवदीनभ्यर्च्ये धावयन्ति। सो ऽ यमुदृष्टभ्यञ्चः। एवं हारीतादिस्भृतिः काचित्कचिद्देशिवशेषे दृश्यते। तस्माद्यवस्थितं प्रामाएयमिति चेत्॥ मैवम्। तन्मूलनेनानुमितस्य वेदस्य सर्वसाधारणनेन तेषामिप सर्वसाधारणनात्॥

अचैव गुरुमतमाह ॥

प्राच्यादिपदयुक्तायाः श्रुतेरनुमिती पदे । ऋषीवीधादमातं चेन्न सामान्यानुमानतः ॥ २७ ॥

प्राच्यादिभिर्व्यवस्थया होलाकादिष्वनुष्ठीयमानेषु तन्मूलश्रुतिरिप प्राच्यादि-पद्युक्तैवानुमातव्या। तन प्राच्यादिपदस्यार्थो न बुध्यते। ये पुरुषाः कंचित्कालं प्राच्यां निवसन्ति त एव कालान्तरे प्रतीच्यां दिशि निवसन्त उपलभ्यन्ते। तन श्रीतप्राच्यादिपदस्यार्थावोधादप्रमाणं श्रुतिरिति चेत्॥ मैवम्। श्रनुष्ठानसामा-न्यस्य मूलश्रुतिकल्पकावात्। श्रतः प्राच्यादिपद्राहित्ये सत्यर्थवोधादनुमिता श्रुतिः प्रमाणम्॥

नवमाधिकरणमारचयति॥

गोगाब्यादिषु साधुत्वे प्रयोगे वा न कश्चन । नियमो ऽ चास्ति वा नास्ति व्याकृतेर्मूलवर्जनात् ॥ २६ ॥ साधूनेव प्रयुष्तीत गवाद्या एव साधवः । इत्यस्ति नियमः पूर्वपूर्वव्याकृतिमूलतः ॥ २० ॥

व्याकरणाभिज्ञैः साम्नादिमहस्तुनि गौरित्येव शब्दः प्रयुज्यते । तदनभिज्ञिस्तु स्वस्वदेशीयभाषामनुसृत्य गावीगोणीगोयोपोतिलिकेत्येवमादयः शब्दाः प्रयुज्यने । तचेदृश्य एव शब्दः साधुर्नेदृश इत्यिसिवर्षे नियामकं नास्ति । तथा प्रयोगे ऽ पि तवास्ति । ईदृश एव शब्दः प्रयोक्तव्यो नेदृश इति न तावहृष्टव्याहारो नियामकः । तस्य सर्वेषु शब्देषु समानवात् । नापि व्याकरणस्मृतिर्नियामिका ।

तस्या निर्मूलवेनाप्रमाणवात् । न ह्यभियुक्तप्रयोगस्तन्मूलम् । अन्योन्याश्रयवप्र-सङ्गात् । व्याकरणसृतेः प्रामाण्यसिङ्घी तद्नुसारेण प्रयोक्तृणामभियुक्तनिसिङ्घः। तिसङ्घौ तत्प्रयोगमूलतया व्याकरणस्य प्रामाण्यम्। तसाचास्ति साधुलप्रयोगयो-र्नियम इति प्राप्ते बूमः ॥ साधूनेव शब्दान्प्रयुञ्जीत न लपशब्दानित्यस्ति नियमः। उभयन क्रमेण गुणदोषवादिनोर्वेदवाक्ययोः श्रवणात्। एकः शन्दः सम्यग्ज्ञातः सुप्रयुक्तः स्वर्गलोके कामधुग्भवतीति गुणवाक्यम्। तस्माङ्गास्रणेन न सेच्छि-तवे नापभाषितवे । क्षेच्छो ह वा एष यदपशन्द इति दोषवाक्यम् । यथा प्रयो-गनियमस्तथा साधुने ऽपि नियमो दृष्टवाः। गवाद्या एव साधवो न तु गाव्यादय इत्यस्मिन्धें। व्याकरणस्य नियामकलात्। न च निर्मूललम्। पूर्वपूर्वव्याकरणस्य तन्मूललात्। एतदेवाभिष्रेत्योक्तम्। तत्र यूपादिकरणवद्भाकरणपरंपरानादित्वा-दनुपालम्भ इति व्याकरणप्रामाएयं साक्षादेव वेदेनोपन्यस्तम्। तथा चाथर्वणिका आमनिना । हे विद्ये वेदितव्ये इति ह स्माहुर्येड्ड्सविदो वदिना । परा चैवापरा च। तचापरा चुरवेदो यजुर्वेदः सामवेदो ऽ यर्ववेदः शिक्षा कल्पो व्याकरणं नि-रुक्तं छन्दो ज्योतिषमिति । तैत्तिरीयबाह्मणे ऽ पि व्याकरणस्योपादेयता श्रूयते । वाग्वे पराच्यव्याकृतावदत्ते देवा इन्द्रमबुविद्यमां नो वाचं व्याकुर्विति। सो ऽ ब-वींडरं वृशे महां चैवेष वायवे च सह गृह्याता इति तसादिन्द्रवायवः सह प्रगृ-ह्मते। तामिन्द्रो मध्यतो ऽ वक्रम्य व्याकरोत्। तस्मादियं व्याकृता वागुद्यत इति। व्याकर्तारश्च पाणिनिकात्यायनपतञ्चलयो मन्वादिसमानाः । तस्मात्सधूनामेव प्रयोगे गवादीनामेव साधुने व्याकरणसृतिः प्रमाणम् ॥

अनेव गुरुमतमाह ॥

अश्वालम्भनशास्त्रस्य दन्यतालव्यसंशयात् । अमाने ऽ दन्यनिर्णीतिराप्तोक्तव्याकृतेवेलात् ॥ ३०॥

अश्वमालभेतेत्यवाकारवकारयोर्मध्यवर्तिनो वर्णस्य दन्यते स्वं धनम् । तद्रहितं दरिद्रमालभेतेत्यर्थो भवति । तालव्यते तुरङ्गमवाचित्वम् । ततः संश्यादप्रामायय-मिति चेत् ॥ न । व्याकरणानुसारेणाश्रू व्याप्तावित्यसाद्यातोरीणादिके वप्रत्यये कृते तालव्यत्वनिर्णयात् । तसादश्वालम्भनशास्तं प्रमाणम् ॥ दशमाधिकरणे प्रथमवर्णकमारचयति ॥ लोके पदपदार्थों यो न तो वेदे ऽ घवाच ती। रूपभेदात्पदं भिचमुत्तानादिभिदा स्फुटा ॥ ३१ ॥ वर्णेकानात्परेकानं काचिन्की रूपभिन्नता। प्रायिकेण परेक्येन तदर्थेकां तथाविधम् ॥ ३२ ॥

वैदिको पदपदार्थी लीकिकाभ्यां पदपदार्थाभ्यामन्यो । कुतः । रूपभेदात् । पदे तावद्रूपभेदो दृश्यते । आत्मणन्द्र आकारादित्वेन लोके नियतः । वेदे तु क्वचिदा-काररिहतः पठ्यते । प्रयतं पुरुषं तमनेति । ब्राह्मणा इति लोके । वेदे त्वन्यथा पठ्यते । ब्राह्मणासः पितरः सोम्यास इति । अर्थभेदो ऽ पि स्फुटः । उत्ताना वै देवगवा वहनीति श्रूयते । मनुष्यगवास्तवाञ्चो वहन्ति । वेदे वनस्पतिर्हिरएय-पर्णः। तथा च श्रृयते। देवेभ्यो वनस्पते हवीं षि हिरण्यपर्ण प्रदिवस्ते अर्थमिति। तस्माल्लोकवेदयोः पदपदार्थावन्याविति प्राप्ते ब्रूमः॥ य एव लौकिकाः पदार्थास्त एव वैदिकाः। तथा हि वर्णानां ताविच्चत्यतं प्रथमे पादे साधितम्। यथा प्रयो-कृणां पुरुषाणां भेदे ऽ येकैकस्य पुरुषस्य बहुकृत्वउच्चारणभेदे ऽ पि त एवामी वर्णा इति प्रत्यभिज्ञानाद्यर्थेक्यम् । तथा यानि लोके गवादिपदानि तान्येव वेदे विधीयमानानीत्यवाधितप्रत्यभिज्ञया पदैकल्यमभ्युपेयम्। त्मना देवास इत्यादिप-दभेदसु काचित्कः । नैतावता बहुतरप्रत्यभिज्ञावगतं परैक्यमपोढुं शक्यम् । अन्यथा सो ऽ यं देवदत्त इति प्रत्यभिज्ञातं देवदत्तेक्यमपि देशादिभेदमाचेणापी-होत । परैको चार्यंकलमवश्यंभावि । अन्यया वेदे पृथग्युत्पस्यभावादबोधकातं प्रसज्येत । एतदेवाभिप्रेत्योक्तम् । लोकावगतसामर्थ्यः शब्दो वेदेऽपि वीधक इति स्वरुयूपाहवनीयादिशन्दानां तद्शानां चालीकिकाने ऽपि प्रसिडपदसम-भिव्याहाराद्युत्पत्तिः संभवति । उत्तानवहनादिकं त्वर्थवादः । अस्तु वा तथा वहनम्। तथाणुत्तानादिशन्दास्तदर्थाश्व लोकसिङ्का एव । तस्माद्य एव लोकि-काः पदपदाषीस्त एव वैदिकाः॥

हितीयवर्णकमारचयति॥

व्यक्तिवीं बादिशन्दार्थे आकृतिवी क्रियान्वयात्। व्यक्तिर्थुत्पित्तवेलायामाकृत्या सोपलस्यते ॥ ३३॥ शक्तियहादियुक्तिभ्य आकृतेरर्थतोचिता। कियापर्यवसानाय व्यक्तिस्तवोपलस्थताम् ॥ ३४ ॥

त्रीहीनवहिना । पणुमालभेत । गामानय । त्राह्मणो न हन्तव्य इत्यादिप्रयोगेषु त्रीह्मादिशन्दानां व्यक्तिर्थः । कृतः । अवहननादिक्रियाभिर्व्यक्तेरन्वेतुं शक्यत्वात् । न ह्याकृतिरवहन्तुमालब्युमपनेतुं वा योग्या । नन्वानन्यव्यभिचाराभ्यां न व्यक्ती व्युत्पित्तः संभवति । अनन्ता हि गोव्यक्तयः । अतीतानामनागतानामनेकदेश-वर्तिनां गवामियत्ताया अनवधारणात् । किं च । णुक्कव्यक्ती व्युत्पित्तो गोशन्दः कृष्णव्यक्ती प्रयुज्यमानः स्वार्थे व्यभिचरेत् । तच कथं व्युत्पित्तिरित चेत् । एवं तर्हि व्युत्पित्तिकाले सा व्यक्तिराकृत्योपलस्थतामिति प्राप्ते त्रूमः ॥ अन्वयव्यतिरेक्ताभ्यामाकृतेः शक्तियहण्यिमित्तत्वाद्धन्दार्थनं तस्या एवोचितम् । किं च । गोश्वद् उच्चारिते व्यक्तियहण्यिमित्तत्वाद्धन्दार्थनं तस्या एवोचितम् । किं च । गोश्वद् उच्चारिते व्यक्तिवादिनः संशयो भवेत् । तस्मादाकृतेरेवाभिधेयत्वम् । यद्यान्वृताववहननादिकया न पर्यवस्येत् । तर्हि व्यक्तिस्तचोपलक्षणीया । किं च । श्येनिवतं चिन्वीतेत्यादावाकृतेरेव सादृश्यप्रतियोगितया कार्यान्वयो दृश्यते । तस्मादाकृतिः शन्दार्थः ॥

अनेव गुरुमतमाह ॥

गवादिचोदना नो मा जातिव्यक्त्योरिनर्णयात्। ज्ञानन्यव्यभिचाराभ्यां न व्यक्तिरिति निर्णयः ॥ ३५॥

स्पष्टो ५ र्थः ॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे प्रथमस्याध्यायस्य तृतीयः पादः॥

चतुर्थपादस्य प्रथमाधिकरणं वार्त्तिककारोचीतमारचयित ॥ उद्भिदादिपदं धर्मे किममानमुत प्रमा। विध्यर्थवादमन्त्रांशेष्वनन्तर्भावतो न मा ॥१॥ अन्तर्भावो विधावुद्भिदा यजेतेति दृश्यते। नामलेनान्वयो वाको वस्थते ऽ तः प्रमैव तत् ॥२॥ उद्भिदा यजेत । विश्वजिता यजेतेत्येवं समाझायते । तचोद्भिदादिपदं न धर्में प्रमाणम्। कृतः । प्रमाणलेनाभिमतेषु चिषु वेदविभागेष्वनन्तर्भावात् । तथा हि विधिः साष्ट्रात्प्रमाणम् । अर्थवादमन्त्रौ तु विध्यन्वयेन । तच न तावदुद्भिदादि- पदं विधावन्तर्भवति । विध्यर्थक्पाया भावनाया अर्थेषु भाव्यकरणे ऽ तिकर्तव्यता- कृषेषु कस्यायवाचकत्वात् । नाप्यर्थवादत्वम् । स्तृतिबुद्धेरभावात् । नापि मन्त्रन्तम् । उत्तमपुरुषादीनां मन्त्रतिक्षानामभावात् । तथा चोक्तम् । उत्तमामन्त्रणास्यन्तवान्तरुषादीनां मन्त्रतिक्षानामभावात् । तथा चोक्तम् । उत्तमामन्त्रणास्यन्तवान्तरुष्ठानान्तर्थाः । मन्त्रप्रसिद्धभावाच मन्त्रतेषां न युज्यत इति । अपये जुष्टं निर्वपामीत्युत्तमपुरुषः । अप्ते यशस्वित्यशसे समर्पयेत्यामन्त्रणम् । उवीं चासि वस्वी चासीत्यस्यन्तरूपम् । इषे त्वोर्जे त्वेति त्वान्तरूपम् । आदिशक्देना- शीर्देवताप्रतिपादनादयः । एवमादिष्वनन्तर्भावादमानमिति चेत् ॥ न । विध्यंशे करणे ऽ न्तर्भावात् । यद्यपि लिङ्पदेन सह समानपदोपात्तो यिजधीत्वर्थः करणम् । तथापि तस्य यजेनीमत्वेनोद्भिदादिपदमन्वेति । तस्मात्प्रमाणम् ॥

### हितीयाधिकरणमारचयति॥

गुणो ऽ यं नामधेयं वा खनिने ऽस्य निरुक्तितः। ज्योतिष्टोमं समाश्रित्य पश्चर्यं गुणचोदना ॥ ३॥ फलोज्जेदात्समानेषा निरुक्तियागनाम्यपि। नामत्वमुचितं यागसामानाधिकरण्यतः ॥ ४॥

उद्भिदा यजेत पणुकाम इत्यच तृतीयान्तेनोद्भित्पदेन यो ऽ श्रो विविक्षितः सो ऽ यं यागे किश्वतुणः स्यात्। दक्षा जुहोतीत्यनेन गुणिविधिना समानतात्। अशोच्येत । दिधिश्वदार्शो लोकप्रसिद्धः। उद्भिन्छव्दार्थस्वप्रसिद्ध इति । तन्न । हृद्धभावेऽणवयवार्थनिरुक्त्या तत्प्रसिद्धेः। उद्भिन्छत्ये भूमिरनेनेति च्युत्पत्या खिन्ववाच्यसी श्वदः। न चाच पणुफलकः किश्वद्धागो विधीयत इति वाच्यम्। पणूनां गुणफलतात्। यथा गोदोहनेन पणुकामस्येत्यच पश्वो गोदोहनगुणस्य फलम्। तथेह खिनचगुणस्य फलम्, यदि चमसेनापः प्रण्येदिति विहितं प्रकृतमपां प्रण्यनमाश्रित्य गोदोहनं विधीयते। तर्धाचापि ज्योतिष्टोमेन यजेतिति विहितं प्रकृतं ज्योतिष्टोममाश्रित्य खिनचं विधीयताम्। तस्मानुणिविधिरिति प्राप्ते विहितं प्रकृतं ज्योतिष्टोममाश्रित्य खिनचं विधीयताम्। तस्मानुणिविधिरिति प्राप्ते

अनेव गुरुमतमाह ॥

लौकिके गण्यागे ऽस्य विधेः सापेक्षतेति चेत्। निरुक्त्या श्रीतयागस्य नामलाचिरपेक्षता ॥ ५॥

उद्भिदा यजेतेत्ययं गुणविधिः। न चास्य किष्वच्छीत आश्रयो लभ्यते। ततो लौकिको मातृगणयागादिराश्रयत्वेनापेक्षणीयः। तस्मिन्यागे गुणोऽयं विधीयते। तथा सित सापेक्षत्वादप्रामाण्यमस्याश्चोदनाया इति चेत्॥ मैवम्। पूर्वोक्तिनि-रुक्त्या श्रीतयागनामत्वे सित निरपेक्षत्वात्॥

तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

यचित्रया यजेतेति तद्युणो नाम वा भवेत्। चित्रस्त्रीत्वगुणो रूढेरमीषोमीयके पशौ ॥ ६॥ इयोर्विधी वाक्यभेदो वैशिष्ट्ये गौरवं ततः। स्याद्माम पृष्टाज्यवहिष्यवमानेषु तत्रथा ॥ ९॥ चित्रया यजेत पणुकाम इत्याद्मायते । तत्र चित्राशक्दो नोिद्मिन्छक्दवद्यौनिकः । किंतु रूद्या चित्रतं स्त्रीतं चाभिधते । ततो न पूर्वत्यायेन नामतम् । तथा सत्यपीषोभीयं पणुमालभेतेति विहितं पणुयागमत्र यजेतेत्यनेन पदेनानृद्य तिस्त्रित्यो चित्रत्यत्रीत्वगुणौ विधीयेते इति प्राप्ते ब्रूमः ॥ चित्रतं स्त्रीतं चेति हावेतौ गुणौ । तयोर्ड्डयोर्विधाने वाक्यं भिद्येत । तथा चोक्तम् । प्राप्ते कर्मणि नानेको विधातुं शक्यते गुणः । अप्राप्ते तु विधीयेरन्वहवो ऽ प्येक्यत्नत इति । अय वाक्यभेदपिहाराय गुणह्यविधिष्टं पणुद्रव्यरूपं कारकं विधीयते । तदा गौरवं स्यात् । तस्माच्चित्राश्रव्यद्वारेणोपपद्यते । दिध मधु घृतमापो धानास्त्रगुलास्त्रतंस्तृष्टं पाजापत्यितित द्ध्यादीनि विचित्राणि प्रदेयद्रव्याणि षडाम्नातानि । तदेतच्चित्रानामकस्य यागस्योत्पत्तिवाक्यम् । यागस्वरूपभूतयोर्दध्यादिद्रव्यप्रजापतिदेवतयोरचोपदिश्यमानतात् । उत्पत्तस्य तस्य यागस्य चित्रया यजेत पणुकाम इत्येतत्पल्यवाक्यम् । एवं सित प्रकृतार्यो लभ्येत । अपीषोमीयपश्चनुवादेन गुणविधाने प्रकृतहानाप्रकृतप्रक्रिये प्रसञ्चयाताम् । लिङ्प्रत्ययस्य चानुवादक्तवाङ्गीकारान्मुख्यो विध्यर्थो वाध्येत । तस्माच्चित्रापदं नामधेयम् ॥

यथा चित्राश्चे नामधेयतम्। तथा विहष्यवमानश्च्र आज्यश्चे पृष्ठश्चे च तत्कर्मनामधेयतं योजनीयम्। एवं हि श्रूयते। चिवृह्वहिष्यवमानम्। पञ्चद्श्यात्याज्यानि। सप्तद्शानि पृष्ठानीति॥ अस्य वाक्यत्रयस्यार्थो विवियते॥ सामगानामुत्तरायन्थे तृचात्मकानि सूक्तान्याद्यातानि। तचोपासी गायता नर इत्याद्यं सूक्तम्। दविद्युतत्या रुचेति द्वितीयम्। पवमानस्य ते कव इति तृतीयम्। ज्योनितष्टोमस्य प्रातःसवनानुष्ठाने तेषु सूक्तेषु गायत्रं साम गातव्यम्। तदिदं सूक्तवयानसाध्यं स्त्रोचं विहष्यवमानमित्युच्यते। तचावस्थितानामृचां पवमानार्थनात्। विहःसंवत्याच। न खिल्वदं स्त्रोचितरस्त्रोचवत्सदोनामकस्य मराडपस्य मध्य औदुद्धयाः स्तम्भशाखायाः संनिधी प्रयुज्यते। किंतु सदसो विहः प्रसर्पनिदः प्रयुज्यते। तस्य च विष्यवमानस्य चिवृत्तामकस्त्रोमो भवति। तस्य च स्त्रोमस्य विधायकं ब्राह्मणवाक्यमेवमाद्यायते। तिसृत्यो हिंकरोति स प्रथमया तिसृत्यो हिंकरोति स प्रथमया तिसृत्यो हिंकरोति स उन्नमयोद्यती चिवृतो

विद्रुतिरिति ॥ अयमर्थः । सूक्तचयपितानां नवानामृचां गानं चिभिः पर्यायैः कर्तव्यम् । तच प्रथमे पर्याये चित्रु मूक्तेष्वाद्यास्तिस च्रुचः । द्वितीये पर्याये मध्यमाः । तृतीये पर्याये चोत्तमाः । तिसृभ्य इति तृतीयार्थे पच्चमी । हिंकरोति गायतीत्यर्थः । सेयं यथोक्तप्रकारोपेता गीतिस्तिवृत्स्तोमस्य विद्रुतिः स्तुतिप्रकारिवर्णेषः । अस्या विद्रुतेरुद्धती नामेति ॥ एवं परिवर्तिनी कुलायिनीति हे विद्रुती ॥ तयोः परिवर्तिन्येवमास्तायते । तिसृभ्यो हिंकरोति स पराचीभिस्तिसृभ्यो हिंकरोति स पराचीभिस्तिसृभ्यो हिंकरोति स पराचीभिर्तिसृभ्यो हिंकरोति स पराचीभिः परिवर्तिनी चिवृतो विद्रुतिरिति ॥ पराचीभिरतुक्रमेणास्ताताभिरित्यर्थः ॥ कुलायिन्येवमास्तायते । तिसृभ्यो हिंकरोति या मध्यमा सा प्रथमा योत्तमा सा मध्यमा या प्रथमा सोत्तमा तिसृभ्यो हिंकरोति योत्तमा सा प्रथमा या प्रथमा सोत्तमा तिसृभ्यो हिंकरोति योत्तमा सा प्रथमा या प्रथमा सोत्तमा कुलायिनी चिवृतो विद्रुतिरिति ॥ अच प्रथमसूत्ते पाठकम एव । द्वितीये मध्यमोत्तमप्रथमाः । तृतीये तृत्तमप्रथममध्यमा इत्येवं व्यत्ययेन मन्त्रा गातव्याः ॥ तदिदं विद्रुतिचयं विकल्पितम् । चिवृच्छच्यस्वेदं स्तोमस्वरूपमर्थो न तु चैगुर्यमिति पूर्वपादे निर्णीतम् ।

उत्तरायन्थे वहिष्यवमानसूत्तेभ्यस्तिभ्य कर्धे चलारि सूत्तान्यासातानि। अय आ याहि वीतय इत्याद्यं सूत्तम्। आ नो मिचावरुणेति हितीयम्। आ याहि सुषुमा हि त इति तृतीयम्। इन्द्रायी आ गतं सुतमिति चतुर्थम्। तान्येतानि प्रातःसवने गायवसासा गीयमानानि चलायाज्यस्तोवाणीत्युच्यन्ते। तिर्विवचनं च श्रूयते। यदाजिमीयुस्तदाज्यानामाज्यत्वमिति। तेष्वाज्यस्तोवेषु पञ्चद्यनामकः स्तोमो भवति। तस्य स्तोमस्य विष्ठुतिरेवमासायते। पञ्चभ्यो हिंकरोति स तिसृभिः स एकया स एकया पञ्चभ्यो हिंकरोति स एकया स तिसृभिः स एकया पञ्चभ्यो हिंकरोति स एकया स तिसृभिरित्येकं सूत्तं विरावर्तनीयम्। तच प्रथमावृत्ती प्रथमाया च्युचिस्तरभ्यासः। हितीयावृत्ती मध्यमायाः। तृती-यावृत्तावुत्तमायाः। सो ऽ यं पञ्चद्यस्तोमः॥

उक्तेभ्यश्वतुभीः सूक्तेभ्य ऊर्ध्वमुत्तरायन्ये चीणि माध्यन्दिनपवमानसूक्तान्यास्याय तत ऊर्ध्वे च चलारि सूक्तान्यास्रातानि । तेष्विभ ला शूर नोनुम इत्याद्यम् । कया निष्यच आ भुवदिति द्वितीयम् । तं वो दस्समृतीषहमिति तृतीयम् । तरोभिवीं विद्वसुमिति चतुर्थम् । एतानि क्रमेण रथन्तरवामदेव्यनाधसकालेयसामभिर्मा-ध्यन्दिनसवने गीयमानानि पृष्ठस्तोचाणीत्युच्यन्ते। स्पर्शनात्पृष्टानीत्येवं निरुक्तिर्ट्र-ष्टव्या ॥ तेषु स्तोचेषु सप्तदशस्तोमो भवति । तस्य स्तोमस्य विष्टुतिरेवमास्तायते । पन्नभ्यो हिंकरोति स तिसृभिः स एकया स एकया पन्नभ्यो हिंकरोति स एकया स तिसृभिः स एकया सप्तभ्यो हिंकरोति स एकया स तिसृभिः स तिसृभिरिति ॥ अन प्रथमावृत्ती प्रथमाया सृचिस्तिरभ्यासः। द्वितीयावृत्ती मध्यमायाः। तृती-यावृत्ती मध्यमीत्रमयोः । सो ऽ यं सप्तद्शस्तोमः ॥

अच चिष्वपि वाक्येषु चिवृत्पञ्चदशसप्तदशशब्दा गुणविधायकालेन संमताः। यदि वहिष्पवमानाज्यपृष्टेशच्दा अपि गुणविधायकाः स्युः । तदा प्रत्युदाहरणं गुणइयविधानाडाक्यभेदः स्यात्। तसाडहिष्पवमानादिशन्दाः स्तोचनामधेया-नि । तेनीमभिः कमीएयनुद्य चिवदादिगुणा विधीयनो ॥

## चतुर्थाधिकरणमारचयति॥

अयिहोचं जुहोत्याघारमाघारयतीत्यम् । विधेयौ गुणसंस्कारावाहोस्वित्कर्मनामनी ॥ ७॥ अयये होनमनेति बहुवीहिगतो ८ नलः । गुणी विधेयो नामने रूपं न स्यात्स्राङ्कृते ॥ ९ ॥ संस्क्रियाघारमाघारयतीत्युक्ता हितीयया। आघारेत्यमिहोचेति यौगिके कर्मनामनी ॥ १०॥ अयिज्यीतिरिति प्रोक्तो मन्त्राद्देवस्तथा घृतम्। चतुर्गृहीतवाच्योक्तं द्वितीयायास्त्वयं गतिः ॥ ११॥ नासाधिते हि धालर्थे करणलं ततो ऽ स्य सा। साध्यतां विक्त संस्कारो नैवाशङ्क्याः किया त्वतः ॥ १२॥

अग्रिहोचं जुहोति। आघारमाघारयतीत्यचाग्रिहोचणच्दस्य कर्मनामत्वे द्रव्यदे-वतयोरभावाद्यागस्य स्वरूपमेव न सिध्येत्। ततो ऽ पिदेवतारूपो गुणो ऽ नेन दर्विहोमे विधीयते। आघारशब्दश्च घृ क्षरणदीप्योरित्यस्माज्ञातोरूपचः स्ररज्ञत-माचष्टे । तिसंख घृते डितीयाविभक्त्या संस्कार्यतं प्रतीयते । तच्च संस्कृतं घृतमु-

पांशुयाजे द्रव्यं भवति । तसाद्यिहोत्राघारण्यी गुणसंस्कारयोविधायकाविति प्राप्ते त्रुमः ॥ अपिज्योतिज्योतिरियः स्वाहेति सायं जुहोति । सूर्यो ज्योतिज्योतिः सूर्यः स्वाहेति प्रातिरिति विहितेन मन्त्रेण प्राप्तवाहेवता न विधया । ततो ऽ यि-सूर्यदेवताकस्य सायंप्रातःकाल्योनियमेनानुष्ठेयस्य कर्मणो ऽ यिहोत्रमिति यौगिकं नामधेयम् । योगस्र बहुत्रीहिणा दर्णितः । चतुर्गृहीतं वा एतदभूत्रस्याघारमाधार्यनेनेवाज्यद्रव्यस्य प्राप्तत्या स्ररह्वृतसंस्कारस्याविधेयलादाघारण्यो ऽ पि यौगिकं कर्मनामधेयम् । यिमन्कर्मेणि नैत्रीतीं दिशमारभ्येशानीं दिशमविधं कृत्वा संत्रया घृतं स्वार्यते तस्य कर्मण एतन्नाम ॥ ननु नामधेयते सत्युद्धिदा यजेत ज्योतिष्टोमेन यजेतियादाविव धार्वर्थेन करणेन सामानाधिकरण्यायापिहोत्रेण जुहोत्याघारेणाघारयतीति तृतीयया भवितव्यम् । नैष दोषः । अनुष्ठानाद्ध्ये धान्तर्थस्य सिद्धत्वाकारेण करणते ऽ पि ततः पूर्वे साध्यत्वाकारं वक्तुमिद्दिनमाघारमिति वितीयाया युक्तत्वात् । न चात्र वितीयानुसारेण वीहीन्प्रोस्रतीत्यादाविव संस्कारः शङ्कनीयः । वीहिश्चर्वद्यिहोत्ताघारण्य्योः प्रसिद्धद्यवाचकत्वाभावेन कियावाचित्वाभ्युपगमात् । तसादिग्रहोत्ताघारण्य्यो द्विहोमोपांष्युयाज्योगुणसंस्कारविधायिनो न भवतः । किंतु कर्मान्तरीनीनामनी ॥

### पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

श्येनेनाभिचरन्मर्त्यो यजेतेति श्रुतौ गुणः। विधीयते पश्चिष्ट्पो नाम वा तस्य कर्मणः ॥ १३ ॥ श्येनेनेति गुणः काम्यः सौमिकः सोमवाधया। न चिचावडाक्यभेदो रूढेश्वेवमनुयहः ॥ १४ ॥ यथा व श्येन इत्युक्ता सुपमानोपमेयता। नैकिसांस्तेन गौएयास्य वृत्या स्यान्कर्मनामता ॥ १५ ॥

श्येनेनाभिचरन्यजेतेत्यच नामले द्रव्यदेवतयोरभावाद्यागस्वरूपमिप न सिध्येत्। ततः सोमयागे नित्यं सोमद्रव्यं वाधित्वा सोमस्य स्थाने पिखद्रव्यरूपो गुणः का-म्यो विधीयते । तथा सित श्येनशन्दस्य पिक्षणि लोकसिङ्का रूढिरभ्युपगता भवति। न च गुणविधित्वे चिचायामिव वाक्यभेद आपादियतुं शक्यः। चिचत- स्त्रीत्ववद्गुणइयाभावादिति प्राप्ते त्रूमः ॥ यथा वै श्येनो निपत्यादते । एवमयं विषलं धात्यमादते यमभिचरित श्येनेनेति वाक्येनोक्त उपमानोपमेयभावः पश्चिग्येकस्मिन युज्यते । तसात्पश्चिण उपमानस्य गुण उपमेये कर्मग्यस्तीति श्येनशन्दस्याभिचारकर्मनामतम्॥ संदंशेनाभिचरत्यजेतं। गवाभिचर्यमाणो यजे-तेत्यच संदंशगोशन्दयोनीमतं श्येनशन्दवदृष्टव्यम् । यथा संदंशेन दूरादानमादत्ते । यथा गावी गोपायन्तीति वाक्यशेषाभ्यामुपमानोपमेयभावाभिधानात्॥

### षष्टाधिकरणमारचयति ॥

यजेत वाजपेयेन स्वाराज्यार्थीत्यसी गुणः। नाम वा गुणता तन्त्रयोगाद्रुगण्यल्ड्ये ॥ १६ ॥ माधारणयजेः कर्मकरणलेन तन्त्रता । निकड्यं विरुद्धं स्यातन्त्रतायां फलं प्रति ॥ १७ ॥ उपादेयविधेयतगुणताख्यं चिकं यजेः। उद्देश्यानूक्तिमुख्यलिविकं तस्य गुर्णं प्रति ॥ १६ ॥ त्यक्का तन्त्रं तदावृत्ती वाक्यं भिद्येत तेन सः। वाजपेयेतिशन्दो ऽ पि कर्मनामाग्रिहोचवत् ॥ १९ ॥

वाजपेयेन स्वाराज्यकामो यजेतेत्यत्र वाजपेयशब्देन गुणो विधीयते । अद्म-वाची वाजशन्दः । तच्चानं पेयं सुराद्रव्यम् । तच्चाच गुर्णः । सुरायहारामनुष्टेय-लात्। ननु गुणले वाजपेयगुणवता यागेन स्वाराज्यं भावयेदित्येवं मलर्थलक्ष्यणा प्रसज्येत । मैवम् । सकृदुचारितस्य यजेतेत्याख्यातस्य वाजपेयगुणे स्वाराज्यफले च तन्त्रेण संबन्धाङ्गीकाराज्ञाजपेयेन द्रव्येण स्वाराज्याय यजेतेत्येवमुभयसंबन्धः। ननु गुणसंबन्धे सति वाजपेयगुणेन यागं कुर्यादिति यजेः कर्मकारकलं भवति। फलसंबन्धे तु यागेन स्वाराज्यं संपादयेदिति करणकारकत्वम्। ततः कथमुभयसं-बन्ध इति चेत्। नायं दोषः। यजेः साधारणत्वेन हिम्हपत्वसंभवात्। यजेतेत्यच प्रकृत्या याग उक्तः । प्रत्ययेन भावनोक्ता । तयोस्तु समिभव्याहारात्संबन्धमाचं गम्यते । तच्च कर्मन्वकरण्लयोः साधारण्म् । न खलु तच कर्मन्वस्येव करण्लस्य वा साह्यादिभधायिका काचिद्साधारणी विभक्तिः श्रृयते । अतः साधारणस्य

यजेरुभाभ्यां युगपत्संबन्धे सति यथोचितसंबन्धविशेषः पर्यवस्यति । एवं तन्त्रेण संबन्धाङ्गीकारे वाजपेयद्रथेण यागं कुर्यादित्यर्थस्य लभ्यमानलाद्गुणविधिले ऽ पि नास्ति मनर्थलक्ष्या। यदुद्भिदादिष्वणेवं गुणविधिः स्यात्। तर्हि तान्यपि वा-क्यान्यचोदाह्रत्य तदीयः सिडानाः पुनराश्चिष्यतामिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ यजतेस्तन्त्रे-गोभयसंबन्धे सति विरुष्ठिनक्षयापित्तः स्यात्। उपादेयलं विधेयलं गुण्यतं चेत्येकं चिकम्। उद्देश्यलमनुवाद्यलं मुख्यलं चेत्यपरं चिकम्। तचोद्देश्यत्वादय-स्त्रयः स्वाराज्यफलनिष्ठा धर्माः। उपादेयलादयस्त्रयः साधनभूतयजिनिष्ठा धर्माः। फलमुद्दिश्य यजिरुपादीयते। फलमनूद्य यजिर्विधीयते। फलं प्रधानम्। यजिरु-पसर्जनम् । फलस्योद्देश्यतं नाम मानसापेक्षाविषयताकारः । यजेरुपादेयतं ना-मानुष्ठीयमानलाकारः। तावुभौ मनःशरीरोपाधिकौ धर्मौ । अनुवाद्यत्वविधेयत्-धर्मी तु शन्दोपाधिकौ । ज्ञातस्य कथनमनुवादः । अज्ञातस्यानुष्ठेयत्वकथनं वि-धिः । फलयागयोः साध्यसाधनलह्पतया प्रधानलोपसर्जनले । एवं सति फल-तत्साधनयोः स्वाराज्ययागयोः स्वभावपर्यालोचनायां यथा फलस्योद्देश्यतादि-चिकं यागस्योपादेयतादिचिकं व्यवतिष्ठते । तथा यागस्य वाजपेयस्य च साध्य-साधनभावपर्यालोचनायां यागफलस्योदेश्यनादिचिकं वाजपेयद्रव्यस्योपादेयना-दिनिकं च पर्यवस्यति । ततो यागस्य फलद्रव्याभ्यां युगपत्संबन्धे सति विरुद्धं चिकडयमापद्यते । ननु तर्हि मा भूत्रन्त्रेणीभयसंबन्धः । पृथक्संबन्धाय यजिरा-वर्त्यतामिति चेत्। न । वाक्यभेदप्रसङ्गात्। द्रव्येण यागं कुर्यादित्येकं वाक्यम्। यागेन फलं कुर्यादित्यपरम् । तसाद्वाजपेयशन्दो न गुणविधायकः । किंतु यथोक्तं द्रव्यं निमित्तीकृत्यामिहोचशन्द्रवत्कर्मनामधेयम् ॥

### सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

यदायेयो ऽ ष्टाकपाल इति नाम गुणो ऽ थवा। नामायिहोचवन्मैवं नामले देवता न हि ॥ २०॥ मन्त्रो ऽ पि नेह प्रत्यक्षस्तिहिताद्देवताविधिः। देवद्रव्यविशिष्टस्य विधानादेकवाक्यता ॥ २०॥

द्र्भपूर्णमासयोः श्रूयते । यदायेयो ऽ ष्टाकपालो ऽ मावास्यायां पौर्णमास्यां

चाच्युती भवतीति । तच यथायिहीचशच्दी ऽ यये होचमचेत्यमुमर्थ निमित्तीकृत्य कर्मनामधेयम् । तथाप्रेयशच्दो ऽ यपिसंबन्धं निमित्तीकृत्य कर्मनाम स्यादिति चेत् ॥ मैवम् । नामले देवताराहित्यप्रसङ्गात् । अपिहोचे लिपिज्योतिज्योतिरियः स्वाहेति सायं जुहोतीत्यनेन विहितो मन्त्रः प्रत्यक्षविहित इति मान्त्रवर्शिकी देवता लभ्यते । इह तु न ताहशो मन्त्रो ऽस्ति । आयेयशन्द्रस्तु देवतां विधातुं शक्नोति । अग्रिरेवतास्येत्यसिचर्ये तिबतस्योत्पचलात् । न च द्रव्यदेवतयोस्भ-योर्गुणयोर्विधानाद्वाक्यभेद इति शङ्कनीयम्। कर्मणोऽप्राप्ततेन गुणद्वयविशिष्टस्य कर्मण एकेन वाक्येन विधानात्। तस्मादाग्रेयशब्देन देवतागुणो विधीयते॥

**अव गुरुमतमाह** ॥

यदायेय इति प्रोक्तं न मानं विध्यसंभवात्। इति चेच विशिष्टार्थविधी सत्यप्रमा कुतः ॥ २२ ॥

उदाहतवाक्ये देवताराहित्यप्रसङ्गेन नामलाभावाद्युणयोर्विधी वाक्यभेदाच विध्यसंभवादप्रामाएयमिति पूर्वेपछः॥ गुणाइयविशिष्टकर्मविधिसंभवान्प्रामाएय-मिति मिडाला: ॥

## अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

वर्हिराज्यपुरोडाशशन्दाः संस्कारवाचिनः। जात्यथा वा शास्त्रहृढेस्ते स्युः संस्कारवाचिनः ॥ २३॥ जातिं त्यक्का न संस्कारे प्रयुक्ता लोकवेदयोः। विनापि संस्कृतिं लोके दृष्टनाज्जातिवाचिनः ॥ २४ ॥

दर्शपूर्णमासयोः श्रूयते । बर्हिर्लुनाति । आज्यं विलापयति । पुरोडाशं पर्यक्षि करोतीति । तच बर्हिरादिशन्दानां शास्त्रे सर्वच संस्कृतेष्वेव तृखादिषु प्रयोगा-त्पील्वादिशक्षेषु शास्त्रीयरूढिप्रावल्यस्योक्तलाद्यूपाहवनीयादिशक्दवत्संस्कारवा-चिनो वर्हिरादिशन्दा इति चेत्॥ मैवम्। अन्वययतिरेकाभ्यां जातिवाचित्वात्। यच यच बहिरादिशच्द्रप्रयोगस्तच तच जातिरित्यस्या व्याप्तेलेकि वेदे च नास्ति व्यभिचारः। संस्कारव्याप्रेसु लीकिकप्रयोगे व्यभिचारो दृश्यते। क्वचिद्देशविशेषे लीकिकव्यवहारे जातिमाचमुपजीव्य विना संस्कारं ते शब्दाः प्रयुज्यन्ते । बर्हिरा-

दाय गावो गता इति । क्रस्यमाज्यमिति । पुरोडाशेन मे माता प्रहेलकं ददातीति च । तस्माज्जातिवाचिनः । प्रयोजनं तु विहेषा यूपावटमवस्तृशातीत्यच विना संस्कारेशास्त्ररशिसिंडः ॥

अव गुरुमतमाह ॥

वर्हिरादी निमिन्नस्य दुर्वचलाच मेति चेत्। जातेस्तच निमिन्नलान्नद्युक्ता चोदना प्रमा ॥ २५॥

स्पष्टो ऽर्थः॥

#### नवमाधिकरणमारचयति ॥

प्रोष्त्रणीः संस्कृतिजीतियोंगी वा सर्वभूमिषु ।

तथोक्तेः संस्कृतिजीतिः स्याद्रद्रेः प्रवलनतः ॥ २६॥

अन्योन्याश्रयतो नाद्यो न जातिः कल्यशक्तितः।

योगः स्यात्कृप्तशक्तित्वात्कृप्तिव्याकरणाङ्गवेत् ॥ २७ ॥

द्र्णपूर्णमासयोः श्रूयते । प्रोक्षणीरासादयेति । तत्र प्रोक्षणीशब्दस्याभिमन्तरणासादनादिसंस्कृतिः प्रवृत्तिनिमित्तम् । कुतः । सर्वेषु वैदिकप्रयोगप्रदेशेषु संस्कृतानामेवापां प्रोक्षणीशब्देनोच्यमानलादित्येकः पक्षः । लोके जलकीडायां प्रोक्षणीभिरुद्वेजिताः स्म इत्यसंस्कृतास्वपु प्रयोगाद्वर्हिरादिशब्दवज्जाती रूढलादुद्क्तवज्ञातिः प्रवृत्तिनिमित्तम् । न च प्रकर्षणोक्ष्यतः आभिरिति योगो ऽ च शङ्कनीयः । रूढेः प्रवलवादिति पक्षान्तरम् ॥ तच न तावत्संस्कारो युक्तः । अन्योन्यान्त्रयतात् । विहितेष्वभिमन्त्रणादिषु संस्कारेष्वनुष्ठितेषु पश्चात्संस्कृतास्वपु प्रोक्षणीशब्दप्रवृत्तिः । तत्प्रवृत्ती सत्यां प्रोक्षणीशब्देनापो ऽ नूद्याभिमन्त्रणादिविधिरिति । नापि जातिपक्षो युक्तः । उदक्जाती प्रोक्षणीशब्दस्य वृद्धव्यवहारे पूर्वमकृप्तनेतः परं शक्तः कल्पनीयलात् । ततो गोशब्दवदश्वकणिशब्दवच रूढो न भवति । योगस्तु व्याकरणेन कृप्तः । सोपसर्गाडातोः करणे ल्युद्प्रत्ययेन व्युत्पादनात् । तस्मात्प्रोक्षणीशब्दो योगकः । घृतादेः प्रोक्षणनं प्रयोजनम् ॥

दशमाधिकरणमारचयति ॥

रूढियोंगो योगरूढिवा निर्मन्थ्यस्य वर्तनम्। आद्यौ पूर्ववदन्यो ऽ चिरजातेनावनीतवत् ॥ २५॥

ऋषिचयने श्रूयते । निर्मन्थ्येनेष्टकाः पचनीति । तत्र निर्मन्थ्यशच्दस्य स्वार्थे कीदृशी वृत्तिरिति संशये विद्रिरादिशच्दवञ्चीकिकवैदिकसाधारएयाद्वद्भूजाती रूलिएयेकः पद्यः । प्रोक्षणीशच्दवद्भूदेरक्कृप्तवादरिणिनर्मन्थनजन्यताञ्च योग इति पद्यान्तरम् ॥ लौकिकनिर्मन्थनेन चिरिनर्मन्थनेन च जन्यं वारियतुं योगरूढिः पद्भजादिशच्दवदाश्रयणीया । श्राधानकाले निर्मन्थ्यगाईपत्ये नित्यं धृतोऽिपश्चिरिर्मिथतः । सद्य एवालौकिकमन्थनेन जातो ऽिपरिचरिनर्मिथतः । तेनेष्टकाः पच्यन्ते । यथा पुराणनूतनयोर्घृतयोर्नवनीतजन्यत्वे समाने ऽिप योगरूद्धा नृतन्तमेव नावनीतिमिति व्यवद्भियते । तद्वत् ॥

## एकादशाधिकरणमारचयति ॥

चातुर्मास्याद्यपर्वप्रोक्तायेयाद्यष्टकान्तिके।
वैश्वदेवेति शन्दोक्तो गुणः संघस्य नाम वा ॥ २० ॥
नामले रूपराहित्याद्विधिर्गुणता ततः।
ऋग्न्यादिभिर्विकल्यन्ते विश्वदेवास्तु सप्तमु ॥ ३० ॥
ऋन्द्याष्टी यजेतेति तत्संघे नाम वर्णितम्।
ऋविधिले ऽ पर्थवत्स्यानाम प्राक्प्रवणादिषु ॥ ३१ ॥
इज्यन्ते ऽ च यजन्ते वा विश्वे देवा इतीदृशी।
निरुक्तिर्ने विकल्पः स्यादृत्पस्युत्पन्विश्वष्टतः ॥ ३२ ॥

चातुमीस्ययागस्य चलारि पर्वाणि । वैश्वदेवी वरुणप्रधासः साकमेधः श्रुना-सीरीयश्रेति । तेषु प्रथमे पर्वण्यष्टी यागा विहिताः । आग्नेयमष्टाकपालं निर्व-पति । सीम्यं चरुम् । सावित्रं द्वाद्शकपालम् । सारस्वतं चरुम् । पीष्णं चरुम् । मारुतं सप्तकपालम् । वैश्वदेवीमामिष्णाम् । द्यावापृथिष्यमेककपालमिति । तेषा-मष्टानां यागानां संनिधाविद्मासायते । वैश्वदेवेन यजेतेति । तचाग्नेयादीन्यागा-यजेतेत्यनूद्य वैश्वदेवश्च्येन देवतारूपो गुणस्तेषु विधीयते । यद्यपि वैश्वदेष्यामा- मिक्षायां विश्वदेवाः प्राप्तास्तथाप्याग्रेयादिषु सप्तसु यागेष्वप्राप्तलाहिधीयनो । तेष्वप्यन्यादिदेवताः सन्तीति चेत् । तिहं गत्यभावात्तेषु देवता विकल्यन्ताम् । नामधेयते तु नाममाचस्याविधेयलाह्रव्यदेवतयोरभावेन यागस्याच स्वरूपासंभवाच्छ्र्यमाणो विधिरनर्थेकः स्यात् । तस्मान्नुणविधिरिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ उत्पित्तन्वाच्छ्र्यमाणो विधिरनर्थेकः स्यात् । तस्मान्नुणविधिरिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ उत्पित्तन्वाच्छ्रीर्विहितानायेयादीनष्टौ यागान्यजेतेत्यन्द्वाष्टानां संघे वैश्वदेवश्च्हो नामलेनोपवर्ण्यते । न च विधिलाभावे ऽ पि नामोपदेश्वयय्यम् । प्राचीनप्रवणे वैश्वदेवन्य यजेतेत्यादिषु वैश्वदेवश्च्देनैकेनैवाष्टानां संघस्य व्यवहर्तय्यलात् । नामप्रवृत्तिनिमत्तभूता निरुक्तिर्द्विधा । श्रामिष्ठायागे विश्वेषां देवानामिज्यमानतया तन्तसहचिरतार्थानां सर्वेषां छन्त्रन्यायेन वैश्वदेवलम् । श्रथवा । विश्वे देवा श्रप्टानां कर्तार इति वैश्वदेवलम् । तथा च बासणम् । यद्विश्वे देवाः समयजन्त तद्वैश्वदेवस्य वैश्वदेवलमिति । देवताविकल्पस्तु समानवललाभावाच युज्यते । श्रग्न्यादय उत्पत्तिशिष्टलाह्रवलाः । विश्वे देवा जन्यचिश्वरलाद्वेलाः । तसाद्वैश्वदेवश्चरः कर्मनामधेयम् ॥

अच गुरुमतमाह ॥

गुणनामत्मत्देहादप्रमा चोदनेति चेत्। नोक्तन्यायेन संघस्य नामधेयत्ननिर्णयात् ॥ ३३॥

स्पष्टी ऽर्थः ॥

## हादशाधिकरणमारचयति ॥

यद्वादशकपालेष्टेवैश्वानया श्रननारम्। श्रुतमष्टाकपालादि तद्गुणो नाम वा स्नुतिः ॥ ३४ ॥ श्रुन्तभावादष्टतादेनीम स्यादियहोचवत्। द्रव्यं द्रव्यान्तरे नो चेद्गुणस्तर्हि फले तसी ॥ ३५ ॥ वाक्येक्यमुपसंहारादिस्पष्टं तत्नु वाध्यते। नानागुणविधौ तसादंश्वारांशिसंस्नुतिः ॥ ३६ ॥

काम्येष्टिकारांडे श्रूयते । वैश्वानरं हादशकपालं निर्वपेत्पुचे जाते । यदष्टाक-पालो भवति गायचैवैनं ब्रह्मवर्चसेन पुनाति । यन्नवकपालस्त्रवृतैवासिंस्तेजो दधाति । यद्दशकपालो विराजिवास्मिन्ननाद्यं दधाति । यदेकादशकपालस्त्रिष्ठुभैवास्मिनिद्रयं दधाति । यद्दादशकपालो जगत्यैवास्मिन्पश्रूदधाति । यस्मिन्नात एतामिष्टिं निर्वपति । पूत एव स तेजस्व्यनाद इन्द्रियावी पश्रुमाग्भवतीति । स्त्रवाष्टतादिसंख्वासामान्यात्पुरोडाशादीनां गायत्र्यादिरूपत्कलस्पना कृता । इष्टिन्धायके वाक्ये येयं द्वादशसंख्या तस्यामष्टत्वादिसंख्वानामन्तर्भावात्ताः संख्या निमिन्नीकृत्वापिहोत्रशब्दाशकपालादिशब्दाः कर्मनामधेयानीत्येकः पक्षः । नात्र द्वादशकपालश्रब्दः संख्वापरः । क्षितु पुरोडाशद्व्यपरः । द्वादशसु कपालेषु संस्कृत इति व्युत्पन्नेः । एवमेवाष्टाकपालादिशब्दा स्त्रपि । तथा सति द्रव्यस्य द्वान्तरे ६ नन्तर्भावान्तामधेयस्य निमिन्नं नास्तीति चेत् । एवं तर्हि पुरोडाशद्व्य- रूपो गुणो विधीयताम् । न चोत्पन्तिशिष्टद्वादशकपालपुरोडाशावरुद्वनादष्टाकपालादेरनवकाश इति वाच्यम्। त्रस्ववर्चसादिफलाय तद्विध्यपपन्नेरित्यपरः पक्षः॥ स्त्रयमपनुपपन्नः । बहूनां गुणानां विधी वाक्यभेदापन्नेः । न च भिन्नान्येवैतानि वाक्यानीति वाच्यम् । वैश्वानरं द्वादशकपालं निर्वपेदिति विहितस्य यस्मिन्नात एतामिन्युपसंहारेण वाक्यैकत्वावगमात् । तस्मादंशैरष्टाकपालादिभिरंशी द्वादशकपालः स्त्र्यते ॥

अत्र गुरुमतमाह ॥

ञ्जगुणलादनामलादमन्त्रलादनन्वये। ञ्जष्टलाद्यप्रमाणं चेन्नार्थवादतयान्वयात्॥ ३०॥

उक्तरीत्या गुणानं नामतं च न संभवति । उक्तमपुरुषामन्त्रणाद्यभावाच मन्त्र-त्वम् । ञ्जतो ऽ ष्टाकपालादीनामनन्वयादपामाएयं वाक्यस्येति चेत् । मैवम् । स्तावकानेनान्वयस्योक्तानात् ॥

## चयोदशाधिकरणमारचयति॥

यजमानः प्रस्तरो ८ च गुणो वा नाम वा स्तुतिः। सामानाधिकराणेन स्यादेकस्यान्यनामता ॥ ३८ ॥ गुणो वा यजमानो ८ स्तु कार्ये प्रस्तरलक्षिते। अंशांशिलाद्यभावेन पूर्ववनाच संस्नुतिः ॥ ३९ ॥ अर्थभेदादनामलं गुणश्वेत्प्रह्रियेत सः। यागसाधकताडारा विधेयप्रस्तरस्तुतिः॥४०॥

इदमास्नायते। यजमानः प्रस्तर इति। तत्र यजमानस्य प्रस्तरश्च्दो नामधेयम्। प्रस्तरस्य वा यजमानश्च्दो नामधेयम्। कृतः। उद्विदा यागेनेत्यादाविव सामानाधिकरएयादित्येकः पश्चः। गुणविधिरित्यपरः पश्चः। तदापि यजमानकार्ये जपादी प्रस्तरस्याचेतनस्य सामध्याभावाद्गुण्यं नास्ति। प्रस्तरकार्ये सुग्धारणादी यजमानस्य शक्तत्वाद्यजमानस्यो गुणो विधीयते। एवं सित पश्चाच्छुतस्य प्रस्तरश्चरस्य कार्यरुखक्ते ६ पि प्रथमश्चुतो यजमानश्च्रो मुख्यवृद्धिभविष्यति। न चात्र पूर्वत्यायेन स्तुतिः संभवति। श्रष्टाकपालद्वादशक्यालयोरिव प्रस्तरयजमानयोरंशांशित्वाभावात्। वायुर्वे श्रेपिष्ठा देवता। कर्जो ६ वस्द्वा इत्यादिवत्स्तुतिरिति चेत्। न। श्विप्रत्वादिधमैवत्कस्यचिदुत्कर्षस्याप्रतीतेः। तस्मान्नामगुणयोरत्यत्तरनिति प्राप्ते बूमः॥ गोमहिषयोरिवार्थभेदस्यात्यन्तप्रसिद्धतान्नामत्वं न युक्तम्। गुणपश्चे तसी प्रहरणस्य प्रस्तरकार्यत्वाद्यजमाने प्रहते सिति कर्मलोपः स्यात्। तस्माद्विधेयः प्रस्तरो यजमानश्चेन स्तूयते। यथा सिंहो देवदत्त इत्यच सिंहगुणेन शौर्योदिनोपेतो देवदत्तः सिंहश्चेन स्तूयते। तथा यजमानगुणेन यागसाधनतेन युक्तः प्रस्तरो यजमानश्चेन स्तूयते। एवं यजमान एककपाल इत्यादिषु द्रश्चम्॥

चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥ आग्रेयो ब्राह्मणो ऽ चापि पूर्ववत्सर्वनिर्णयः। द्वारं तु मुखजन्यतमाग्रेयत्वेन संस्तवे ॥ ४१॥

इदमास्रायते । आग्रेयो वे ब्राह्मण इति । अचात्यन्तप्रसिष्ठार्थभेदादाग्रेयशच्दो न ब्राह्मणस्य नामधेयम् । नाष्यग्रिदेवतारूपो गुणो विधीयते ॥ आग्रेयं सूक्तमाग्रेयं हिविरित्येवं देवतातिष्ठतस्य सूक्तहिविषयत्वास्य ब्राह्मणः सूक्तम् । नापि हिवः । अतः संबन्धवाचितिष्ठतान्तेनाग्रेयशच्देन ब्राह्मणः स्तूयते। यद्यपि ब्राह्मणे नाग्रि-संबन्धः । तथाप्यग्रिसंबन्धो मुखजन्यत्वगुणो ब्राह्मणे विद्यते । तथा चाग्रिब्राह्मण-योर्मुखजन्यत्वं किसंश्विदर्थवादे समास्रायते। प्रजापितरकामयत प्रजाः सृजेयेति।

स मुखतस्तिवृतं निरिममीत । तमिर्योदेवतान्वसृज्यत गायची छन्दो रथन्तरं साम ब्राह्मणो मनुषाणामजः पत्रूनाम्। तसात्ते मुख्याः । मुखतो ह्यसृज्यन्तेति । त-सादाग्रेयशब्दः स्तावकः। एवमैन्द्रो राजन्यो वैश्यो वैश्यदेव इत्यादिषु दृष्टव्यम् ॥

### पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

ञ्रादित्यो यूप इत्यच स्तुतिरादित्यशच्दतः। द्वारं चास्रुषसारूपं घृताक्ते तैजसे ९ स्ति तत् ॥ ४२॥

ज्ञादित्ये यच्चसुर्गम्यं तेजस्वितं तद्यूपे ऽ पास्ति । घृताक्तस्य यूपस्य तेजस्वित्वा-ध्यवसायात्। तत ज्ञादित्यशच्देन यूपः स्तूयते। एवं यजमानो यूप इत्यत्र चस्नुर्ग-म्यस्योधेवस्य समानताद्यजमानशच्देन यूपः स्तूयते ॥

## षोडशाधिकरणमारचयति ॥

पश्वो ऽ न्ये गवाश्वेभ्यो ऽ पश्वो वा इति श्रुतम् । श्रजादिष्वपश्रुतं यहुणो वादो ऽ थवास्तु तत् ॥ ४३॥ स्तुत्यभावाद्वणस्तेषु पश्रुकार्यनिषेधनम् । श्रश्रकात्विषेधस्य घटाद्यर्थाभिधायिना ॥ ४४॥ पश्वो ऽ पश्रुश्चेत प्राशस्याभावसाम्यतः । लक्ष्यास्त्व निमित्तं तु प्रशंसैव गवाश्वयोः ॥ ४५॥

इदमास्रायते । अपश्वो वा अन्ये गोअश्वेभ्यः पश्वो गोअश्वा इति । तचाजादिषु श्रूयमाणं यदपशुलं तस्यार्थवादलं न संभवति । पश्रुत्वनिषेधमाचेण स्तुतेरभावात् । ततः पश्रुकार्यनिषेधस्यो गुणो विधीयत इति चेत् ॥ मैवम् । अजादिपश्रुविधिवयर्थ्यप्रसङ्गेन निषेड्रुमश्क्यत्वात् । अपश्रुशब्दः पश्रुव्यतिरिक्तं घटादिपदार्थमभिद्धाति । तिस्मिन्घटादौ गवाश्ववत्प्राशस्यं नास्ति । सो ऽ यं प्राश्स्याभावोऽजादिषु पश्रुष्वस्तीत्यनेनाभिप्रायेण पश्चव एव सन्तोऽप्यजादयो घटादिसाम्यादपश्रुशब्देन लक्ष्यत्ते । पूर्वच यजमानकार्यसिडिरायये मुखजत्वम् । आदित्यवत्तेजस्वितं च यजमानादिशब्दानां प्रस्तराद्यर्थेषु प्रवृत्तिनिमित्तम् । तत्प्रवृतिष्मलं प्रस्तरादिप्रशंसा । इह त्यपशुशब्दस्याजादिषु प्रवृत्ती गवाश्वयोः प्रशंसैव

निमित्तं फलं च । हिप्रकारा हि प्रशंसा । वस्तुनि विद्यमानगुणोत्कर्ष एकः प्रकारः । स्तावकेन शब्देन संपादिनो गुणोत्कर्षो ऽ परः प्रकारः । गवाश्वयोरजादिभ्य
उत्कर्षो लोकसिङो यः सो ऽ च निमित्तम् । श्रजादयः स्वभावतः पश्चो ऽ पि
सन्तो गवाश्वो प्रत्यपश्चः संपन्नाः । ईहशो गवाश्वयोमेहिमेति स्तुतिः फलम् ।
तस्सादपश्चो वा इत्ययमर्थवादः ॥ श्रयमेव न्याय उदाहरणान्तरेऽपि योजनीयः ।
श्रयज्ञो वा एष यो ऽ सामेत्येकमुदाहरणम् । श्रमन्तं वा एतद्यद्खन्दोममित्यपस्मुदाहरणम् । श्रिमहोचदर्शपूर्णमासादिर्यज्ञो ऽ पि सामहीनत्वादयज्ञो भवति ।
ईहशः साम्नो महिमा । छन्दोमश्चरेन चतुर्विश्वश्वतृश्वलारिशे ऽ हाचतारिश इत्येते
चयः स्तोमा उच्यन्ते । श्रक्षरसंख्यासाम्येन गायचीचिष्ठुन्तगतीछन्दोभिगीयमानत्वान्तेषां विष्ठुतिः सामत्राह्मणे द्रष्ट्या । श्रतः सन्त्यमि चतुर्दश्राचादिकं छन्दोमरहितत्वादसन्तं भवति । ईहश्र्म्छन्दोमानां महिमेत्येवं स्तावकत्वादर्थवादवम् ॥

### सप्तदशाधिकरणमारचयति ॥

मृष्टीरुपद्धातीति ये मन्ताः मृष्टिलिङ्गकाः।
विधेयास्ते गुणलेन वादो वाच गुणे विधिः ॥ ४६॥
आख्यातेनाभिसंबन्धादविध्यन्तरयोगतः।
लिङ्गप्रकरणप्राप्तेर्मन्त्राणां विध्यसंभवात् ॥ ४९॥
ताननृद्येष्टकाधानं विद्ध्यात्स्तोष्यते यतः।
यथा सृष्टेत्यनेनातः सृष्टीरित्यर्थवादगीः ॥ ४८॥
एकयास्तुवतेत्यादौ मन्त्रसंघे कचिच हि।
सृष्टिशच्दस्तथापुक्तिः सृष्टिशच्देन भूमतः ॥ ४९॥

अयिचयने श्रूयते । सृष्टीरूपद्धातीति । सृष्टिशन्दोपेता मन्त्रा यासामिष्टका-नामुप्धाने विद्यन्ते ता इष्टकाः सृष्टय इत्युच्यन्ते । सृष्टिमानासामुप्धाने मन्त्र इति विगृद्य तद्वानासामुप्धान इत्यादिव्याकरणसूत्रसिद्धप्रक्रियया तिबष्पादनात् । सृष्टिशन्दोपेताश्चोपधानमन्त्रा एकयास्तुवतेत्यस्मिन्ननुवाके समास्नाताः । ब्रह्मासृ-ज्यत भूतान्यसृज्यन्तेत्यादिना सृजतिधातोस्तेषु प्रयुक्तवात्ते मन्त्रा अत्र सृष्टिशन्दे-नोपधाने गुण्यतेन विधीयन्ते । कुतः । उपद्धातीत्यनेनाख्यातेनाभिसंबन्धात् । न चार्थवादलमस्य संभवति । विध्यन्तरेण सहैकवाक्यलाभावादिति प्राप्ते ब्रमः ॥ अग्निचयनप्रकरणे पिंतत्वात्तेषां मन्त्राणां सामान्यतश्चयनसंबन्धो ऽ वगम्यते । विशेषसंबन्धः सृजतिलिङ्गाद्वगनाव्यः। तथा सित प्राप्तताच ते मन्त्रा अच वि-धीयनो । किंतु तान्मन्त्राननूद्येष्टकोपधानं विधीयते । सृष्टिशच्देनानुवादस्तु वस्य-माणार्थवादोपपत्त्यर्थः । यथा मृष्टमेवावरून्ड इति वस्यमाणो ऽर्थवादः । यदि विधिवाक्ये मन्त्राणामनुवादकः सृष्टिशन्दो न स्यात्। तदानीमर्थवादे सृष्टिशन्दप-योगाडिध्यर्थवादयोवैंयधिकरायभ्रमः स्यात्। तसान्मन्त्रानुवादी सृष्टिशन्द्रो न गु-णविधायकः। किंत्वर्थवादः॥ ननु प्रथममन्त्रे सृजतिधातुने प्रयुक्तः। एकयास्तुवतः। प्रजा ऋधीयनोति तत्पाठात्। वाढम्। तथापि वितीयादिषु बहुषु मन्त्रेषु सृजति-धातुप्रयोगाङ्गमरूपं सादृश्यमस्ति। यच सर्वाणि वाक्यानि सृष्टिशन्द्रोपेतानि। तच यथा सृष्टिभूमता तथाचापीति भूमगुणयोगेन सृष्ट्यसृष्टिसंघे सृष्टिशब्द्रप्रयोगः॥

अष्टादशाधिकरणमारचयति ॥

मृष्टिवत्प्राणभृत्तच सादृश्यं लिङ्गभूमतः। अनेकमन्त्रगो लिङ्गसमवायो विशिषते ॥ ५०॥

प्रार्णभृत उपद्धातीत्यनापि सृष्टिन्यायेन मन्त्रविधिरिति पूर्वपक्षः ॥ लिङ्गप्र-करणप्राप्तमन्त्रानुवादेनेष्टकोपधानविधिः। एतस्यैव प्राणान्द्रधातीत्यस्य वस्यमा-णार्थवादस्योपपत्तये प्राणभृच्छच्देन मन्त्रानुवादः। पूर्वच वितीयादिमन्त्रेषु सृष्टि-लिङ्गानां वाहुल्यम् । इह तु प्रथममन्त्र एव प्राणभृह्मिङ्गमासायते । ऋयं पुरीभु-वस्तस्य प्राणों भीवायन इत्येकस्यैव मन्त्रस्य प्राणभृत्वे ऽ पि ऋचिणो गछनी-तिवत्तत्तहचिताः सर्वे मन्ताः प्राणभृच्छन्देन लक्ष्यनो । तदेवं यजमानकार्यसि-द्यादयो गुणवृत्तिहेतवो निणीताः। तथा चोक्तम्। तत्तिविजातिसारूपप्रशंसा-लिङ्गभूमभिः। षड्भिः सर्वेच शब्दानां गौगी वृत्तिः प्रकल्पितेति ॥

एकोनविंशाधिकरणमारचयति ॥ शकरा उपधन्ने ऽ क्तास्तेजो वै घृतमन किम्। तैलादिनाञ्जिता स्रक्ता घृतेनेवाषवाञ्जनम् ॥ ५९ ॥ तैलादिनापि मुख्यलादसंजातिवरोधनात्।
अप्राप्तार्थनतिश्वास्य विधेवीदाइलिलतः ॥ ५२ ॥
सामान्यमननुष्टेयं विशेषस्तु विधी न हिं।
घृतेनैवाञ्जनं वाक्यशेषात्संदिग्धनिर्णयात् ॥ ५३ ॥
अर्थवादगता चेयं स्तुतिर्घृतमुपेयुषी।
बोधयनी विधेयतं घृतस्य गमयेद्विधिम् ॥ ५४ ॥

श्रक्ताः शकेरा उपद्धाति तेजो वै घृतमिति श्रूयते । मृत्तिकामिश्राः श्रुद्रपाषाणाः शकेराः । ताश्र घृततिलवसादीनामन्यतमेन द्रव्येणाञ्जनीयाः । कुतः ।
श्रञ्जनसाधनसामान्यवोधकस्य विधिवाक्यस्य घृतविशेषवोधकाद्येवादात्प्रवलतात् । तत्प्रावल्ये च मुख्यतादयस्त्रयो हेतवः । स्वार्थतया विधेर्मुख्यत्म् । प्रथमश्रुतत्वाच्चासंजातिवरोधित्म् । श्रनिधगतार्थवोधकताद्प्राप्तार्थतम् । श्रर्थवादस्तु
विधिस्तावकत्वाच मुख्यः । चरमश्रुतत्वात्तांजातिवरोधी । ज्ञातार्थानुवादित्वात्प्राप्रार्थः । तस्माद्येन केनायज्ञनमिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ विधिवाक्येन किमज्ञनसामान्यं
विधीयते तिर्वशेषो वा। नाद्यः । सामान्यस्याननुष्ठेयत्वात् । न द्वितीयः । घृततिलादिविशेषवाचकश्रन्दाभावात् । तत उक्तरीत्या प्रवलमपि विधिवाक्यमनुष्ठानयोग्ये
विशेष संदेहजनकत्वाचिर्णयहेतुमर्थवादमपेक्षते । न तु तेन सह विरुध्यते । अर्थवादे ऽ पि घृतस्य विधिनास्तीति चेत् । न । विधेरुन्नेयत्वात् । तेजो वै घृतमित्येवं
तेजस्त्वेन घृतस्य स्तूयमानताद्विधेयत्वं गम्यते । स्तूयते स विधीयत इति न्यायात् ।
तेन विधेयत्वेन विधायकः श्रन्थः कल्यते घृतनाक्ता इति । तस्माहृतेनैवाञ्चनम् ॥

विंशाधिकरणमारचयति॥

सुवेणाय स्वधितिना हस्तेनावद्यतीत्यमी।
आज्ये मांसे पुरोडाशे संकीर्णा वा व्यवस्थिताः॥ ५५॥
व्यवस्थापकराहित्यात्सुवाद्या अव्यवस्थिताः।
व्यवस्थापकताशकेस्तद्वशेन व्यवस्थितिः॥ ५६॥

सुवेणावद्यति । स्वधितिनावद्यति । हस्तेनावद्यतीति श्रूयते । अचावदेयेष्वा-ज्यमांसपुरोडाशेषु हविःष्वमी सुवाद्या अवदानहेतवः संकीर्णाः । कुतः । व्यव-



स्थापनस्य शन्दस्याभावादिति चेत्॥ मैवम्। शक्तेर्थ्यवस्थापनत्वात्। आख्यातानामर्थं बुवतां शक्तिः सहनारिणीति न्यायात्। नटे भुङ्के नांस्यपात्रां भुङ्क इत्यच लौनिनास्तत्तवस्तुशस्त्रमुसारेण व्यवस्थां नल्पयितः। नट आसीनः नांस्यपात्राः मोदनं निधायेति। वेदे ऽ प्यञ्जलिना सक्तृन्पदाव्ये जुहुयादित्यच यद्यपि विहस्तसं-योगो ऽ ज्ञलिस्तथापि गुरुदेवतादिप्रसादनार्थाञ्जलिविनिश्वद्रसंयोगो न भवति। नाहशे ऽ ज्ञलौ सक्तृनामवनाशाभावात्। ञ्चतः सामर्थ्यात्संयुक्तप्रसृतिवयात्मको मध्यगतावनाशोपेतो ऽ ज्ञलिर्गृहीतः। एवमचापि द्रवद्रव्यस्याज्यस्य सुवो यो-ग्यः। छेदनीयमांसस्य शस्त्रविशेषः स्विधितः। संहतस्य पुरोडाशस्य हस्त इत्यनेन प्रकारेण सुवाद्या व्यवस्थिताः॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे प्रथमस्याध्यायस्य चतुर्थः पादः। समाप्तश्च प्रथमो ऽध्यायः॥

Vol. I.

## श्रीगणेशाय नमः

प्रमाणमुपजीव्यलाह्मथमे ऽध्याय ईरितम् । मानाधीनस्य धर्मस्य हितीये भेद उच्यते ॥ ०॥ अनेन प्रथमहितीययोरध्याययोः पूर्वीत्रस्माव उपपादितः ॥

हितीयाध्यायस्य प्रथमपादे प्रथमाधिकरणे प्रथमवर्णकमारचयित ॥ विधिवाक्ये पदेः सर्वेरपूर्वे प्रतिपाद्यते । प्रत्येकमथवेकेन सर्वेस्तप्रतिपादनम् ॥ १ ॥ फलान्वयितासर्वेषां प्रधानान्वयलाभतः । लाघवादेकवोध्यत्वं तच्छेषस्तु पदान्तरम् ॥ १ ॥

विधिवाक्यमदृष्टार्थमिक्लमचोदाहरणम्। विधिवाक्ये याविता पदािन सिता तािन सर्वािण कियाकारकसंबन्धमनाहत्य प्रत्येकमपूर्वस्य प्रतिपादकािन । कुतः। अपूर्वस्य फलतेन सर्वेषां पदानां फलान्वियाकात्। अपूर्वप्रतिपादनाभावे ऽपि कियाकारकयोः परस्परान्वयो ऽस्त्येविति चेत् । सत्यम् । तथािप प्रधानान्वयो लभ्यते। फलं हि प्रधानम्। पुरुषार्थतया साध्यमानलािदिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ अपूर्वस्यात्मनमदृष्टलादेककल्पनयेव वाक्यस्योपपत्तावनेककल्पने गौरवं स्यात्। तस्मादेकमपूर्वमेकेन शब्देन प्रतिपाद्यते। पदान्तरं तु तच्छेषतयान्विति ॥ ननु यस्य पदस्यार्थो ऽपूर्वस्य कल्पकस्तत्पदार्थस्य फलसाधनतया फलं प्रत्युपादेयत्विधेयत्यगुण्यान्यस्य पर्यान्यस्य पर्त्याचान्यस्य पर्त्ताचान्यस्य पर्त्याचान्यस्य पर्त्याचान्यस्य पर्त्याचान्यस्य पर्त्याचान्यस्य पर्त्याचान्यस्य पर्वाचान्यस्य पर्त्याचान्यस्य पर्त्याचान्यस्य पर्ति चित्र । मेवम् । उद्घिदा यजेत पर्त्यकानामान्यस्य स्याचान्यस्य स्याचान्यस्य स्याचान्यस्य सित्याचान्यस्य स्याचान्यस्य सित्याचान्यस्य स्याचान्यस्य स्याचान्यस्य स्याचान्यस्य स्याचान्यस्य स्याचान्यस्य सित्याचान्यस्य स्याचान्यस्य स्याचानस्य स्याच

पदमपूर्वप्रतिपादकम्। न च धर्मभेदिचिन्तां प्रस्तुतां परित्यज्य किमित्यपूर्वे चि-न्यत इति वाच्यम्। अपूर्वस्यैव धर्मलात्॥

हितीयवर्णकमारचयति ॥

द्रव्यादिशन्दतो ऽपूर्वधीभीवार्थपदादुत । द्रव्यादीनां फलार्थत्वात्त छन्देन ह्यपूर्वधीः ॥ ३ ॥ क्रियाद्वारमृते द्रव्यं फलेन न हि युज्यते । भावनावाचिनो ऽपूर्वमाख्यातादवगम्यते ॥ ४ ॥ धात्वर्थव्यतिरेकेण भावना नेति चेन्न तत् । सर्वधात्वर्थसंबद्धः करोत्यर्थो हि भावना ॥ ५ ॥ धात्वर्थः करणं तस्यां समानपदवर्णितः । द्रव्याद्युपकृतिर्दृष्टा धात्वर्थोत्याद्नात्मिका ॥ ६ ॥

इदमास्रायते । सोमेन यजेत । हिरएयमाचेयाय ददाति । तस्मात्सुवर्णे हिरएयं भार्यम् । श्येनेनाभिचरत्यजेत । चिचया यजेत पशुकाम इत्यादि । तच सोमहिर-एयशन्दी द्रव्यवाचिनी। सुवर्णशन्दो गुणवाची। श्येनचित्राशन्दी कर्मवाचिनी। नैरेतेर्द्रेत्यादिशन्देरपूर्वं प्रत्येति । कुतः । द्रव्यादीनां सिडक्ष्पाणां साध्यं फलं प्रति साधनलसंभवात् । यागदानादिरूपसु भावार्थः स्वयमपि फलवत्साध्यरूपलाच साधनं भवितुमहिति। ततो द्रव्यादीनां फलं प्रति करणलाह्व्यादिशन्दा अपूर्वप्र-त्यायका इति प्राप्ते बूमः ॥ क्रियां विना द्रव्याणि फलं साधियतुं न क्षमन्ते। पचि-क्रियामन्तरेण काष्ठस्थास्यादीनामोदनसाधकलाद्र्भनात्। अतो भावनावाचिना यजितद्दानीत्याख्यातेनापूर्वे प्रतीयते ॥ ननु धालर्थे एव भावना तद्त्या वा । न तावज्ञालर्थः। तस्य तां प्रति करणलोक्तेः। न ज्ञितीयः। धालर्थव्यतिरिक्तायाः क्रियाया दुर्लेस्थलादिति चेत्। मैवम्। सर्वधालर्थसंबद्धरूपेण लक्षयितुं शक्य-लात्। तदुक्तमाचार्यैः। धालर्थव्यतिरेकेण यद्यपेषा न लस्यते। तथापि सर्वसा-मान्यरूपेणैवावगम्यत इति। अन्यैरणुक्तम्। सिडसाध्यस्वभावाभ्यां धात्वर्थो डि-विधस्तयोः। अन्योत्पादानुकूलात्मा भावना साध्यह्विपणीति। पचतीत्युक्ते पाकं करोतीत्येतमधे सर्वे जनाः प्रतियन्ति । तत्र पाकः पक्तिः पचनमित्येतैः शब्दैर्थ-वहियमाणो लिङ्गकारकसंख्यायोग्यो धालर्थः सिडस्वभावः। करोतीत्यनेन व्यव-

हियमाणी लिङ्गाद्यपेतः साध्यस्वभावः। तत्र सिह्नस्वभावद्योतनाय यथा घञ्य-त्ययादयो विहिताः। तथा साध्यस्वभावद्योतनायाख्यातप्रत्ययविधिः। स चा-ख्यातप्रत्ययार्थे ओदनोत्पत्तेरनुकूलः। ततो भवितुरोदनस्य प्रयोजकव्यापारवासि-जनोन भावनाशच्देनीच्यत इत्यन्ये भावनापद्या अयुक्ताः। प्रयत्नो भावनेति चेत्। न। रथो गच्छतीत्यच तद्भावप्रसङ्गः। स्यन्द इति चेत्। न। मानसत्याग-ह्पे यजतावव्याप्तेः । उभयसाधारणमुदासीनलविच्छेदसामान्यं भावनेति चेत् । शन्द्भावनायामन्याप्तिः। न हि शन्दस्य विभोरचेतनस्य स्यन्दः प्रयत्नो वास्ति। लिङ्लेड्लोट्तव्यप्रत्ययमाचगता शन्द्रभावना । सर्वाख्यातगतार्थभावना । तदु-क्तम्। अभिधाभावनामाहुरत्यामेव लिङ्कादयः। अर्थात्मभावना लन्या सर्वाख्यातेषु गम्यत इति ॥ किं च । स्यन्दादिवादिनो ऽपि न स्वरूपेण स्यन्दादीनां भावनात-माहुः। किंत्वन्योत्पादानुकूलं स्वरूपम्। तसादसादुक्तैव भावना यथा पचतीत्य-भीदनफलोत्पत्यनुकूला । तथा यजतीत्यच स्वर्गादिफलोत्पत्यनुकूला । तस्यां च फलभावनायां प्रत्ययवाच्यायामेकपदोपात्तत्वेन प्रत्यासन्नतात्रकृत्यर्थः करणम्। न तु द्रव्यादि। तस्य पदानारोपात्तलेन विप्रकृष्टलात्। साध्यरूपो ऽपि प्रकृत्यर्थः स्व-साधननिष्पादितः सञ्छक्नोति फलं साधयितुम्। द्रव्यादीनां तु प्रकृत्यर्थोत्पादनेन दृष्ट एवोपकारः । द्रव्यादिनिष्पादितेन धातुवाच्येन यागादिकरणेन स्वगादिफ-लोत्पत्ती सत्यां येयमनुकूलव्यापारात्माकृतिशन्दाभिधेया फलोत्पादना सेयं यज्या-दिधातूनामन्यतमेन केनापि नाभिधीयते। सर्वधात्वर्थानुयायित्वात्। ऋतो न भा-वनायाः प्रकृत्यर्थेतमाशिङ्कतुं शकाम्। अस्तु तर्हि धातर्थसामान्यमेव भावनेति चेत्। न । प्रति धालयं विलक्ष्यम्हपतात्। अत्यिष्ठि पाकस्यीदनं प्रत्यानुकूस्यम्। ञ्चन्यच चलनस्य संयोगविभागौ प्रति। ञ्चन्यया फलविभागानुपपत्तेः। भिन्नासु भावनाव्यक्तिषु भावनात्मामान्यमनुवर्ततां नाम। नैतावता प्रकृत्यर्थसामान्यं तद्ग-वति । तस्माडिशेषरूपात्सामान्यरूपाच यज्यादिधातुवाच्यादन्यैवाख्यातप्रत्ययवा-च्या भावना। तथा सित यजेतेत्यचाख्यातस्य भावयेदित्यर्थो भवति। तच किं भा-वयेकेन भावयेकाथं भावयेदित्याकाङ्कायां स्वर्गे भावयेद्यागेन भावयेदग्न्यन्वाधा-नप्रयाजावघातादिभिरुपकारं संपाद्य भावयेदित्येवं भाव्यकरऐतिकर्तव्यतासमर्प-खेनाकाङ्कापूरणात्रकरणास्नातः सकलः शन्द्रसंद्र्भी भावनावाचिन आख्यातस्यैव

प्रपचः। भाव्याद्यंशचयवती सेयमर्थभावनेत्युच्यते। सा सर्वापि शच्दभावना या भाव्या। विधायको लिङ्कादिः करणम्। अर्थवादसंपादिता स्तुतिरितिकर्तव्यता। सेयं शच्दभावना लिङ्कादिभिरेव गम्यते। अर्थभावना सर्वेराख्यातप्रत्ययेर्गम्यत इत्युक्तम्। तस्यां चार्थभावनायां स्वर्गस्य भाव्यतं किमयोगादवगम्यते। प्रकृत्यर्थस्य करणतं तृतीयाश्रुत्या। तथा च श्रूयते। दर्शपूर्णमासाभ्यां स्वर्गकामो यजेत। चिचया यजेत पश्रुकाम इति। तच्च करणत्वमपूर्वकल्पनामन्तरेण न संभवतीत्यभिधास्यते। तसादाख्यातप्रत्ययानाङ्गावार्थपदादपूर्वं गम्यते। चिन्ताप्रयोजनं तु। पूर्वपक्षे द्रव्याद्यपचारे प्रतिनिध्यभावः। सिङ्घाने तु तसङ्गाव इति॥

### हितीयाधिकरणमारचयति ॥

अपूर्वसदसद्भावसंशये सित नास्ति तत्।
मानाभावात्मलं यागात्मिध्येन्द्रास्त्रप्रमाणतः ॥ ७ ॥
श्रिणिकस्य विनष्टस्य स्वर्गहेतुत्वकल्पनम् ।
विरुद्धं मान्तरेणातः श्रेयो ऽपूर्वस्य कल्पनम् ॥ ७ ॥
अवान्तर्व्यापृतिवी शिक्तवी यागजोच्यते।
अपूर्वमिति तद्भेदः प्रक्रियातो ऽवगम्यताम् ॥ ९ ॥

पूर्वाधिकरणे वर्णकाभ्यां यदिद्मुक्तमपूर्वस्थैकमेव परं प्रत्यायकं तच्च यजेतेत्यास्थातान्तभावार्थपदमिति तद्नुपपन्नम्। अपूर्वसिद्धावे मानाभावात्। यजेतेत्याभ्यां प्रकृतिप्रत्ययाभ्यां करणभावनयोरिभधानात्। अपूर्वाभावे कालान्तरभाविस्वर्गसाधनतं विनश्वरस्य यागस्यानुपपन्नमिति चेत्। न। शास्त्रप्रामाण्येन तदुपपत्तेरिति प्राप्ते बूमः ॥ दर्शपूर्णमासाभ्यामिति तृतीयाश्रुत्या तावद्यागस्य स्वर्गसाधनतं प्रमितम्। तद्यथोपपद्येत तथावश्यं भवतापि कल्पनीयम्। तच किं
यावत्मलं यागस्यावस्थानं कल्पते। किंवा विनष्टस्यापि स्वर्गात्पादनम्। नाद्यः।
यागे श्वणिकत्मस्य प्रत्यश्चसिद्धन्तात्। न द्वितीयः। मृतयोर्दपत्थोः पुचोत्पत्यदर्शनात्। अतो मानान्तरविरुद्धाद्भवदीयकल्पनादस्पदीयमविरुद्धमपूर्वकल्पनं ज्यायः। कल्पिते ऽप्पपूर्वे तस्यैव स्वर्गसाधनलाद्यागस्य स्वर्गसाधनलश्चुतिर्विरुध्येतिति
चेत्। न। यागावान्तरस्यापारो ऽपूर्विमित्यङ्गीकारात्। न सुद्यमननिपतनयोर-

वान्तरव्यापारयोः सन्त्रे नुढारस्य साधनतमपैति। यदि व्यापारवतो यागस्य नाशे व्यापारो न तिष्ठेत्। तर्हि यागजन्या काचिच्छक्तिरपूर्वमस्तु । शक्तिव्यवधाने ऽ पि यागस्य साधनतमविरुडम्। श्रीष्य्यव्यवहिते ऽ यगी दाहकताङ्गीकाराद्यथाङ्गार-जन्यमीष्ण्यं शानोष्वयङ्गारेषु जलेऽनुवर्तते। तथा यागजन्यमपूर्वे नष्टेऽपि यागे कर्तर्यात्मन्यनुवर्तताम्। तस्मादस्त्यपूर्वम्। तडिशेषस्तु संप्रदायसिङ्यागप्रक्रियया-वगन्तव्यः ॥ तथा हि प्रक्रिया पूर्वाचार्येरित्थं दर्शिता । प्रथमं तावत्फलवाक्येन कर्मणः फलसाधनता बोध्यते। यागेन स्वर्गे कुर्यादिति। कथं विनश्चरेण फलं कर्तव्यमित्यपेक्षायामपूर्वं कृत्वेत्युच्यते । कथमपूर्वं क्रियत इत्यपेक्षायां यागानुष्ठा-नप्रकारेगोति । तचापूर्वे दर्शपूर्णमासयोरनेकविधम् । फलापूर्वे समुदायापूर्वमृत्य-च्यपूर्वमङ्गापूर्वे चेति । येन स्वर्गे आरभ्यते तत्फलापूर्वम् । अमावास्यायां चया-णां यागानामेकः समुदायः। पौर्णमास्यामपरः। तयोर्भिन्नकालवर्तिनोः संहत्य फलापूर्वारम्भायोगात्तदारम्भाय समुदायइयजन्यमपूर्वेद्ययं कल्पनीयम् । तयोरेके-कस्यारभायेकेकसमृदायवर्तिनां चयाणां यागानां भिन्नलक्ष्यवर्तिनेन संघाता-पत्त्यभावाद्यागचयजन्यानि चीरयुत्पत्त्यपूर्वाणि कल्पनीयानि । तेषां चाङ्गोपका-रमन्तेरणानिष्यत्रेरङ्गानां चानेकश्चणवर्तिनां संघातासंभवादङ्गापूर्वाणि कल्पनी-यानि । तत्र लयं विभागः । संनिपत्योपकारकार्यवघातादीनि द्रव्यदेवतासंस्का-रहारेण यागस्वरूपस्यैवातिशयाधानेन तदुत्पत्यपूर्वनिष्पत्ती व्याप्रियन्ते। तद्वारेण फलापूर्वे आरादुपकारकाणि तु प्रयाजादीन्युन्पत्यपूर्वेभ्यः फलापूर्वेनिष्पत्तौ साक्षा-देव व्याप्रियनो । एवं प्रकारभेदे सत्यपि सर्वाएयङ्गान्यपूर्वनिष्यत्तावनुयाहकाणी-त्येकह्रपेगोत्यंभावेन स्वीकियनो । अनयेव दिशा सर्वचापूर्वप्रक्रियावगन्तव्या ॥

ञ्चन गुरुमतमाह॥

Vol. I.

यागिकया सूक्ष्मरूपा परमाखात्मसंश्रिता। यावत्फलं नियोगाख्यं नापूर्विमिति चेच तत्॥ १०॥ मानहीनं क्रियासीह्म्यं नियोगस्तु लिङ्कादिना। अभिधेयः पृथग्यागादपूर्वं कार्यमस्यतः॥ ११॥

गुरुणा यिनयोगाख्यमपूर्वमिभिप्रेयते तन्नास्ति । कुतः । अन्तरेणैव तदपूर्व फलनिष्पत्तेः । न च यागनाशात्कथं फलिसिडिरिति वाच्यम् । न हि यागिकया सर्वातमना नश्यित। किंतु सूक्ष्मरूपत्वेनादृश्या सती स्वर्गदेहारम्भकेषु यागसंबन्धि-द्रव्यगतपरमाणुषु यागकर्तेशात्मिन वावस्थाय फलमास्मत इति पूर्वपक्षः ॥ नैत-द्युक्तम्। उक्ते ऽ र्थे प्रमाणाभावात्। न च नियोगे ऽ पि मानाभावः शङ्कनीयः। वैदिकलिङ्कादीनां तदिभधायकत्वात्। ततो धात्वर्थातिरिक्तं कालान्तरभाविकाम्य-फलसाधनमपूर्वमित्ति॥

तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

अवघातादिनापूर्वमुत्पाद्यं विद्यते न वा । यजत्यादिवदस्त्येव वाक्यवैयर्थ्यमन्यथा ॥ १२ ॥ दृष्टे तुषविमोके तु नापूर्वे द्रव्यतन्त्रतः । स्याद्यजत्यादिवैषम्यं नियमापूर्वेकृहचः ॥ १३ ॥

द्र्भपूर्णमासयोः श्रूयते । त्रीहीनवहिन । तर्गुलान्पिनष्टीति । तचावघातपे-षणे अपूर्वजनके । विहितधाल्षेलाद्यज्ञत्यादिधाल्षेवत् । विपक्षे विधिवाक्यवैय-र्थ्यस्पो वाधकस्त्रको ऽ वगान्तव्यः । तुषविमोकचूर्णलयोर्द्षष्टप्रयोजनयोर्लोकसिङ्क्तेन ताद्र्थ्ये ऽ वघातपेषणयोविधिव्येषेः स्यात् । तस्पादस्यपूर्वमिति प्राप्ते त्रूमः ॥ हष्टफले संभवत्यपूर्वे न कल्पनीयम् । यज्ञत्यादिदृष्टान्तस्तु विषमः । तच हि किन्याप्राधान्येन द्रव्यपारतन्त्र्याभावादपूर्वसाधनलं क्रियाया युक्तम् । इह तु विहीनिति कर्मकारकविभक्त्या विहीणामीप्तिततमलेन प्राधान्यावगमाद्रव्यपरतन्त्रो ऽ वघातो द्रव्य एवातिश्यं कुर्यात् । न लपूर्वे जनयित न च विधिवयर्थ्यम् । नखिनर्भेदादिना तृषविमोकसंभवे ऽ प्यवधातेनैवासो कर्तव्य इति यो नियमस्तस्य नियमस्यापूर्वहेन्तुलेन विधेयलात् । तस्पान्नास्यवधातादिजन्यमपूर्वम् ॥

अच गुरुमतमाह ॥

हितीयां सक्तुवद्गङ्का नियोगे ८ न्वीयतां क्रिया। साह्यादिति न मन्तव्यं दृष्टस्याचीपपन्नितः ॥ १४॥

सक्तु बुहोतीत्य ब द्रव्यप्राधान्यं परित्यज्य बितीयाया भक्तं कृत्वा क्रियाप्राधान्याय सक्तुभिर्जुहोतीति तृतीयालेन विपरिणामो वस्यते। तथा वीहिभिरवहन्तीति वि-परिणामेन प्रधानभूता क्रिया द्रव्यव्यवधानमन्तरेण साक्षादेव नियोगे ऽ न्वेत्विति

चेत् ॥ मैवम् । वैषम्यात् । तच होमेन सक्तुषु संस्कारो न संभवति । भसीभूता-नामन्यच विनियोगासंभवात् । इत्यभिप्रेत्य संस्कारकर्मत्वं परित्यक्तम् । इह दृष्टस्तु-षविमोकसंस्कार उपपद्यते । वितुषाणां तेषां पुरोडाशे विनियोगसंभवात् ॥

# चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

संमार्ष्टि सुच इत्यच किं प्रधानाख्यकर्मता।
गुणकर्मत्वमथवा दृष्टाभावे ऽ वद्यातवत्॥ १५॥
गुणकं नं हि संभाव्यं प्राधान्यं तु प्रयाजवत्।
ऋदृष्टकल्पनेनापि गुणकं स्याद्वितीयया॥ १६॥

दर्शपूर्णमासयोर्जुद्धादीनां दभैंः संमार्जनमासायते । सुचः संमाष्टीति । तच संमार्जनं प्रधानकर्म । कुतः । गुणकर्मलक्ष्णरहितलात्प्रधानकर्मलक्ष्रण्युक्तलाच । मूचकारो हि कर्मणां राशिइयं प्रतिज्ञाय तयोर्लक्षणं पूथक्सूचयामास । तानि बिधं गुणप्रधानभूतानि । यस्तु द्रव्यं चिकीर्थते गुणस्तच प्रतीयेत । तस्य द्रव्यप्रधा-नलात्। येसु द्रव्यं न चिकीष्येते तानि प्रधानभूतानि। द्रव्यस्य गुणभूतलादि-ति । यैः कर्मभिर्द्रव्यमुत्पादयितुं संस्क्तुं वेष्यते तेषु कर्मसु गुण्वम् । कुतः । तस्य कर्मणो द्रव्यप्रधानलात्। द्रव्यं प्रधानमस्येति बहुवीहिः। यूपं तस्रत्याहवनीयमा-द्धातीत्यादी यूपाहवनीयादिद्रव्यमुत्पादियतुमिष्यते । त्रीहीनवहिन तगुडुलान्पि-नष्टीत्यादी वीद्यादिद्रव्यं संस्कर्तुमिष्टम् । प्रयाजादिषूक्तवैपरीत्यात्प्रधानकर्मत्वम् । एवं सत्यवघातेन यथा वीहीणां तुषविमोको दृष्टः संस्कारः । तथा संमार्जनेन जुद्धादिषु कंचिदितश्यं न पश्यामः । अतो ऽ वघातवद्वुणकर्मत्वाभावात्प्रयाजा-दिवत्प्रधानकर्मत्विमिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ सुच इति द्वितीया कर्मकारके विहिता। कर्मलं चेप्सिततमले सति भवति । कर्तुरीप्सिततमं कर्मिति कर्मसंज्ञाविधानात् । कतुसाधनतेन च सुचां युक्तमीप्सिततमत्मम्। अतः प्रधानभूताः सुचः। तथा सति संमार्जनिकयाया गुणकर्मत्वमवघातवद्भविषति। यदि सुक्षु दृष्टी ऽ तिशयो न स्यात्। तर्छपूर्व कल्पनीयम्॥

पज्जमाधिकरणमारचयति ॥

प्रजगं शंसतीत्यादौ गुणतीत प्रधानता । दृष्टा देवसृतिस्तेन गुणता स्तोत्रशस्त्रयोः ॥ १७ ॥ सृत्यर्थते स्तीतिशंस्योधीत्वोः श्रीतार्थवाधनम् । तेनादृष्टमुपेत्यापि प्राधान्यं श्रुतये मतम् ॥ १८ ॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते। प्रजगं शंसित। निष्केवस्यं शंसित। श्राज्यैः स्नुवते। पृष्टैः स्नुवत इति। प्रजगनिष्केवस्यशन्दी शस्त्रविशेषनामनी। श्राज्यपृष्टशन्दी तृ व्यास्थाते। श्रप्रगीतमन्त्रसाध्या स्नुतिः शस्त्रम्। प्रगीतमन्त्रसाध्या स्नुतिः स्नोत्रम्। तयोः स्नुतशस्त्रयोर्गुणकमेलं युक्तम्। कुतः। तुषविमोकवदृष्टार्थलाभात्। पत्यमानेषु मन्त्रेष्वनुस्परणेन देवता संस्क्रियत इति प्राप्ते बूमः॥ स्नोतव्याया देवत्तायाः स्नावकेर्गुणैः संवन्धकीर्तनं स्नौतिशंसितधालोवाच्यो ऽ र्थः। यदि मन्त्रवाक्यानि गुणसंवन्धाभिधानपराणि। तदा धालोर्मुख्यार्थलाभाच्छुतिरनुगृहीता भविष्यति। यदा तु गुणद्वारेणानुस्परणीयदेवतास्वरूपप्रकाशनपराणि मन्त्रवाक्यानि स्युः। तदा धालोर्मुख्यार्थो न स्यात्। लोके हि देवदत्तश्चतुर्वेदाभिद्ध इत्युक्ते स्तुतिः प्रतीयते। तस्य वाक्यस्य गुणसंवन्धपरतात्। यदा तु देवदत्तस्वरूपपरता यश्चतुर्वेदी तमानयेत्यादी तत्र न स्नुतिप्रतीतिः। तस्य चतुर्वेदसंवन्धद्वारेण देव-दत्तस्वरूपोपलस्यणपर्तेन गुणसंवन्धपरताभावात्। तत्तश्चाज्येर्देवं प्रकाशयेत्। पृष्टेर्देवं प्रकाशयेदित्येवं विध्यर्थपर्यवसानाद्वालोर्मुख्यार्थो वाध्येत। ततो धातुश्चनिमवाधितुं स्नोत्रशस्त्रयोः प्रधानकर्मत्वमभ्यपेतव्यम्॥ तत्र दृष्टं प्रयोजनं नास्तीति चेत्। ततो ऽ पूर्वमस्तु॥

षष्टाधिकरणमारचमति॥

देवांश्व याभियंजत इत्याख्यातं तु मन्त्रगम्। विधायकं न वान्येन समलात्ति द्यायकम्॥ १९॥ यच्छन्द्रादेः स्रीणशक्तिने विधिस्त्रिविधं ततः। स्राख्यातमभिधानं च प्रधानगुणकर्मणी॥ २०॥

अयं मन्त्र आसायते । देवांश्व याभिर्यजते ददाति च ज्योगित्ताभिः सचते

गोपितः सहेति । अयमर्थः । गोपित्येजमानो याभिगोंभिर्देवान्यजते याश्व गा ब्राह्मणेभ्यो ददाति चिरमेव ताभिः सह परलोके ऽ वितष्ठत इति । तच यथा ब्राह्मणेभ्यो ददाति चिरमेव ताभिः सह परलोके ऽ वितष्ठत इति । तच यथा ब्राह्मणेभयो ददाति चिरमेव ताभिः सह परलोके ऽ विधायकम् । तथा मन्त्रगतम्पिति चेत् ॥ मेवम् । यद्धन्द्रादिना विधिशक्तेः श्वीणत्वात् । सिति हि यद्धन्द्रे तस्य वाक्यस्यानुवादकावं प्रतीयते । न तु विधायकत्वम् । यद्धन्द्रोदित्यादिशन्द्रेन्तोत्तमपुरुषामन्त्रणादयः । विहेर्देवसदनं दामीत्युत्तमः पुरुषः । अगीदगीन्विहरेन्यामन्त्रणम् । एवं ब्राह्मणे ऽपि यस्योभयं हिवर्गात्तमार्द्धिदित्युदाहरणीयम् । तसा-दाख्यातस्य प्रधानकर्मविधायकावं गुणकर्मविधायकावं चेत्येवं हावेव प्रकारो न भवतः । किंत्वभिधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधायकाविधा

## सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

श्चहे बुधिय मन्त्रं म इति मन्त्रस्य लक्ष्णम् । नास्त्यस्ति वास्य नास्त्येतद्याप्त्यादेरवारणात् ॥ २१ ॥ याज्ञिकानां समाख्यानं लक्षणं दोषवर्जितम् । ते ऽ नुष्ठानस्मारकादौ मन्त्रश्चरं प्रयुक्षते ॥ २२ ॥

आधान इदमास्नायते । अहे वृद्धिय मन्त्रं मे गोपायेति । तत्र मन्त्रस्य लक्ष्णं नास्ति । अव्याप्यितव्याप्योवारियतुमशकालात् । विहितार्थाभिधायको मन्त्र इत्युक्ते वसन्ताय किपञ्चलानालभत इत्यस्य मन्त्रस्य विधिष्टपतादव्याप्तिः। मनन-हेतुर्मन्त्र इत्युक्ते ब्राह्मणे ६ तिव्याप्तिः। एवमसिपदान्तो मन्त्र उन्नमपुरुषान्तो मन्त्र इत्यादिलक्षणानां परस्परमव्याप्तिरिति चेत् ॥ मैवम् । याज्ञिकसमाख्यानस्य निर्दोषलक्षणानां परस्परमव्याप्तिरिति चेत् ॥ मैवम् । याज्ञिकसमाख्यानस्य निर्दोषलक्षणानां । तञ्च ससाख्यानमनुष्ठानस्याकादीनां मन्त्रतं गमयित । उरु प्रथस्वेत्यादयो ६ नुष्ठानस्याकाः । अपिमीळे पुरोहितमिन्त्यादयः स्तुतिष्ट्याः । इषे नेत्यादयस्त्वानाः । अप आ याहि वीतय इत्यादय आमन्त्रणोपेताः । अपी-दमीन्वहरेत्यादयः प्रेषष्ट्याः । अधःस्तिदासीदुपरिस्तिदासीदित्यादयो विचारष्ट्याः । असे अस्तिके ६ स्नालिके न मा नयित कश्चनेत्यादयः परिदेवनष्ट्याः । पृक्कामि ता परमन्तं पृथिव्या इत्यादयः प्रश्नष्ट्याः । वेदिमाहः परमन्तं पृथिव्या

इत्यादय उत्तरहृपाः। एवमन्यद्युदाहार्यम्। ईदृशेष्वत्यन्तविज्ञातीयेषु समाख्या-नमन्तरेण नान्यः कश्चिदनुगतो धर्मो ऽस्ति यस्य लक्षणत्वमुच्येत । लक्षणस्यो-पयोगश्च पूर्वाचार्येदेशितः । ज्ञुषयो ऽपि पदार्थानां नान्तं यान्ति पृथक्कशः। लक्षणेन तु सिद्धानामन्त यान्ति विपश्चित इति । तसादिभयुक्तानां मन्त्रो ऽय-मिति समाख्यानं लक्षणम् ॥

## अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

नास्त्येतड्डास्रणेत्यच लक्षणं विद्यते ८ थवा । नास्तीयन्तो वेदभागा इति क्रुप्नेरभावतः ॥ २३॥ मन्त्रश्च ब्राह्मणं चेति डी भागी तेन मन्त्रतः । अन्यड्डास्सणमित्येतद्ववेड्डास्स्यलक्ष्मणम् ॥ २४॥

चातुर्मास्येष्विद्मासायते । एतड्डास्रणान्येव पञ्च हवींषीति । तच ब्रास्रणस्य लक्ष्यां नास्ति । कुतः । वेदभागानामियज्ञानवधारयेन ब्राह्मयाभागेष्वन्यभागेष् च लक्ष्रणस्याव्याप्यतित्याप्योः शोधयितुमशक्यतात्। पूर्वीक्तो मन्त्रभाग एकः। भागान्तराणि च कानिचित्पूर्वेहदाहर्तुं संगृहीतानि । हेर्तुर्निवेचनं निन्दा प्रशंसा संशयो विधि:। परिक्रया पुराकल्पो व्यवधारणकल्पनेति । तेन ह्यनं क्रियत इति हेतुः। तद्द्भो दिधलमिति निर्वचनम्। अमेध्या वै माषा इति निन्दा। वायुर्वे श्रेपिष्ठेति प्रशंसा । तद्मचिकित्सज्जुहवानि मा हौषिमिति संशयः । यजमानेन संमितीडुखरी भवतीति विधिः। माषानेव मद्यं पचतेति परकृतिः। पुरा ब्राह्मणा अभेषुरिति पुराकल्पः। यावतो **ऽश्वान्प्रतिगृह्तीयान्नावतो वारु**र्णाश्चतुष्कपाला-निर्वपेदिति विशेषावधारणकल्पना। एवमन्यद्युदाहार्यम्। न च हेलादीनामन्य-तमङ्गासणमिति लक्ष्रणम्। मन्त्रेष्वपि हेलादिसङ्गावात्। तथा हि । इन्दवी वा-मुश्रनित हीति हेतुः। उदानिषुर्महीरिति तसादुद्कमुत्र्यत इति निर्वचनम्। मो-घमचं विन्दते अपचेता इति निन्दा। अपिर्मूधी दिवः क्कुदिति प्रशंसा। अ-धःस्विदासीदुपरिस्विदासीदिति संगयः। कपिञ्चलानालभत इति विधिः। सहस्र-मयुता दददिति परकृतिः। यज्ञेन यज्ञमयजना देवा इति पुराकल्पः। इतिकरण-वहुलं बाससमिति चेत्। न। इत्यद्दा इत्ययज्ञया इत्यपच इति बाससो गायेदि-

त्यसिन्त्राह्मणेन गातचे मन्ते ६ तिच्याप्तेः । इत्याहेत्यनेन वाक्येनोपनिवर्डं ब्राह्मणिमिति चेत् । न । राजा चिद्यं भगं भक्षीत्याह । यो वा रक्षाः श्रुचिरसीत्याहेत्यनयोर्भन्त्रयोरितच्याप्तेः । श्राख्यायिकारूपं ब्राह्मणिमिति चेत् । न । यमयमीसंवादसूक्तादावितच्याप्तेः । तस्माचास्ति ब्राह्मण्ठश्रणिमिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ मन्त्रब्राह्मण्डणे हावेव वेदभागावित्यङ्गीकारान्मन्त्रलक्ष्मणस्य पूर्वमिनिहितत्वादविषष्टो
वेदभागो ब्राह्मणिमत्येतस्रक्षणं भवतीति ॥

#### नवमाधिकरणमारचयति ।

जहप्रवरनामां किं मन्त्रतास्त्यथवा न हि। मन्त्रास्तदेकवाक्यतान्त तल्लक्षणवर्जनात् ॥ २५॥

अपये जुष्टं निर्वपामीत्यस्य सीर्ये चरी सूर्याय जुष्टं निर्वपामीत्येवं पदान्तरप्रक्षेप जहः। अदीक्षिष्टायं बास्सण् इत्यस्य मन्त्रस्य शेषत्तेन प्रयोगकाले बास्सणनामधे-यिवशेषं तदीयं प्रवरं चैवं पठिनतः। असी देवदत्तोऽमुष्य पुनोऽमुष्य पीनोऽमुष्य नप्तामुष्याः पुनोऽमुष्यः पीनोऽमुष्य नप्तितः। आङ्गिरसवार्हस्पत्यभारहाजगोन इति च। एतेषामूहप्रवरनामधेयानां मन्त्रत्यमस्ति। कुतः। मन्त्रेण सहैकवाक्यता-वगमादिति चेत्॥ मैवम्। याद्यकप्रसिद्धिक्ष्पस्य मन्त्रलक्ष्यस्योहादिष्वभावात्। न स्थ्येतार जहादीनमन्त्रकाराहे ऽधीयते। तस्मानास्ति मन्त्रत्वम्॥

# दशमैकादशहादशाधिकरणमारचयति॥

नक्सीमयजुषां लक्ष्म साङ्क्ष्यीदिति शङ्किते।

पादश्व गीतिः प्रश्चिष्टपाठ इत्यस्यसंकरः ॥ २६ ॥

इदमास्रायते। छहे बुधिय मन्त्रं मे गोपाय यमृषयस्त्रेविदा विदुः। ऋचः सा-मानि यजूंषीति चीन्वेदान्विदन्तीति चिविदः। चिविदां संबन्धिनो ऽध्येतारस्त्रे-विदाः। ते च यं मन्त्रभागमृगादिरूपेण चिविधमाहुस्तं गोपायेति योजना। तच चिविधानामृक्सामयजुषां व्यवस्थितं लक्षणं नास्ति। कुतः। साङ्कर्यस्य दुष्पिर-हरतात्। अध्यापकप्रसिद्धेर्दृग्वेदादिषु पिठतो मन्त्र इति हि लक्षणं वक्तव्यम्। तच्च संकीर्णम्। देवो वः सवितोत्पुनात्विद्धद्रेण पविचेण वसोः सूर्यस्य रिमन भिरित्ययं मन्त्रो यजुर्वेदे संप्रतिपन्नो यजुष्ठां मध्ये पिरतः। न च तस्य यजुष्ट्यमितः। तङ्गासणे सावित्र्यर्वेत्यृक्केन व्यवहतलात्। एतत्साम गायन्नास्त इति प्रति-द्वाय विंचित्साम यजुर्वेदे गीतम्। अधितमस्यच्युतमित प्राण्संशितमसीति चीिण यजूंषि सामवेदे समान्नातानि। तथा गीयमानस्य साम्न आश्रयभूता ऋचः सामवेदे समान्नायनो। तस्मान्नास्ति लक्षणमिति चेत्॥ न। पादादीनामसंकीर्ण-लक्षणलात्। पादवन्थेनार्थवन्थेन चोपेता वृत्तवडा मन्त्रा ऋचः। गीतिरूपा मन्त्राः सामानि। वृत्तगीतिवर्जितवेन प्रश्चिष्टपिरता मन्त्रा यजूंषीत्युके न का-पि संकरः॥

नयोदशाधिकरणमारचयति॥

प्रोष्यणीरासादयेति निगदिस्तिविधाहिः। यजुर्वेचिस्वधर्मस्य भेदादस्य चतुर्थता ॥ २० ॥ परप्रत्यायनार्थतादुचेस्वं यजुरेव सः। तक्षष्यणेन युक्तवाचेविध्यमिति सुस्थितम् ॥ २৮ ॥

प्रोक्षणीरासादयेध्यं वर्हिरुपसादय । अपीद्मीन्विहर । वर्हिः स्तृणीहि । इन्द्र आगन्छ । हरिव आगन्छेत्यादयो निगदा आसाताः । परसंबोधनाभा मन्त्रा निगदाः । एते च पूर्विक्तभ्य चुग्यजुःसामभ्यो वहिर्भूताश्चतुर्थप्रकाराः । कुतः । पाद्गीत्योर्श्वक्सामलक्षणयोरभावात् । प्रश्चिष्टपाठस्य यजुर्लक्षणस्य सन्त्रे ऽ पि धर्मभेदेन यजुष्यन्तर्भावानुपपत्तेः । उपांष्ट्र यजुषोद्येनिगदेनेति हि धर्मभेद इति प्राप्ते वृत्रः ॥ वहिर्वासणा भोज्यन्तां परिवाजकास्त्वन्तरित्यच सत्येव परिवाजकानां वासण्ये पूजानिमित्तो विशेषो यथा । तथा निगदानां यजुर्लक्षणोपेतत्वेन यजुषामेव सतां परप्रत्यायनिमित्त उद्येस्त्यधर्मः । ततो मन्त्राणां चैविध्यं सुर्क्षित्रम् ॥

चतुर्दशाधिकरणमारचयति॥

देवस्य तेति वान्यस्य भिन्नतमथवेकता । ऐन्यप्रयोजकस्याच दुर्वीधतेन भिन्नता ॥ २९॥ विभागे सित साकाङ्कस्यैकार्थतं प्रयोजकम्। तस्माद्वाक्येक्यमेतेन यजुरन्तो ऽ वधार्यते ॥ ३०॥

दर्शपूर्णमासयोर सायते । देवस्य ता सवितुः प्रसवे ऽ श्विनोवीहुभ्यां पूष्णो हस्ताभ्यामग्रये जुष्टं निर्वेपामीति। तच वाक्यानि भिन्नानि भवितुमहैन्ति। कुतः। एकत्विनयामकस्य दुर्वोधतात्। ऋषैंक्यं वाक्येक्ये प्रयोजकं स्यादिति चेत्। न। एकस्मिन्पदे ऽ तिव्याप्तेः । पद्समूहस्य वाक्यते समूहानामच बहूनां संभवाद्याक्य-भेदः स्यादिति चेत् ॥ मैवम् । यडिभागे साकाङ्क्षमविभागे चैकार्थ तदेकं वाक्य-मिति प्रयोजकस्य बोडुं शक्यताहिभागे साकाङ्क्षमित्युक्ते ६ तिव्याप्तिः स्यात्। स्योनं ते सदनं कृणोिम घृतस्य धारया सुसेवं कल्पयामि । तस्मिन्सीदामृते प्रति-तिर त्रीही णां मेध सुमनस्यमान इति । अत्र तस्मिन्नित्यादिपदसमूहस्य विभागे सित प्रकृतवाचितळ्टार्थेनिर्णयाय पूर्वपदसमूहसाकाङ्कलमित । अतस्तद्यव-छेत्रुमेकार्थमित्युच्यते । न हि तचैकार्थनमित्तं । पूर्वसमूहस्य सदनकरणमर्थः। उत्तरसमूहस्य पुरोडाशप्रतिष्ठापनम् । स्थोनं समीचीनम् । सुसेवं सुष्ठु सेवितुं यो-ग्यम् । मेध सारभूतपुरोडाशेत्यर्थः । अच इयोः पदसमूहयोवीक्यइयत्वमुभय-वादि सिडम् । तदेकार्थमित्यनेन व्यावत्यते । एकार्थमित्युक्ते ऽ तिव्याप्तिः स्यात् । भगो वां विभजतु । पूषा वां विभजितत्यनयोविभिन्नमन्त्रतेन संमतयोः पदसमू-हयोस्तात्पर्यविषयस्य द्रव्यविभागरूपस्यार्थस्येकतान्तद्यवन्छेतुं विभागे साकाङ्क-मित्युक्तम्। प्रकृते लग्गये जुष्टमित्यादिसमूहे पृथकृते पूर्वी देवस्य लेति समूहः सा-काङ्को भवति । एकीकृते तु कृत्वस्थैक एव निर्वापो ऽ र्थः । एतेनैकवाक्यलनिर्ण-येनानियतपरिमाणस्य यजुषो ऽ वसानं निश्चेतुं शक्यम् ॥

पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

इषे तार्दिर्मन्त्र एको भिन्नो वैकः क्रियापदे। असत्यर्थास्मारकत्वादेकादृष्टस्य कल्पनात् ॥ ३१॥ छेदने मार्जने चैतौ विनियुक्तौ क्रियापदे। अध्यादृते स्मारकत्वान्मन्त्रभेदो ऽर्थभेदतः ॥ ३२॥ इषे लोर्जे लेति श्रूयते। सो ऽ यं पदसमुदाय एको मन्तः। कुतः। अस्यादष्टार्थलेनैकस्यैवाद्दष्टस्य कल्पने लाघवात्। न चोरु प्रथस्वेत्यादिमन्त्रवदनुष्टेयार्थस्मारकतं संभवति। क्रियापदाभावेन तद्र्यप्रतीत्यभावादिति प्राप्ते श्रूमः॥ इषे
लेति क्छिनित्तः। कर्जे लेत्यनुमाष्टीति पलाशशाखायान्छेदनमार्जनयोरेती विनियुक्ती। ततस्तदनुसारेण क्छिनिद्ध। अनुमान्मीत्येवं क्रियापदे ऽध्याद्दते सत्यनुष्टेयार्थस्मारकत्वाद्र्यभेदेन वाक्यभेदाद्यजुर्मन्त्रभेदः। इष्यमाणायान्त्राय भोः पलाशशाखे लां छिनिद्ध। कर्जे रसाय वलाय वा लामनुमान्मीत्यर्थभेदः॥ एवमायुर्यञ्जेन
कल्पताम्। प्राणो यञ्चेन कल्पतामित्यादी क्रृप्तिसामान्यक्ष्पस्यार्थस्यकते ऽ प्यायुरादिभिभिन्नलाद्र्यभेदवाक्यभेदयोः स्पष्टलात्क्रृप्तीवाचयतीति क्रृप्तिबहुतस्य चोदितत्वाच यजुर्भेदी दृष्ट्यः॥

## षोडशाधिकरणमारचयति॥

या ते ऋपे रजेत्यध्याहारो यहानुषज्जनम् । तनूरित्यन्यशेषत्वाद्ध्याहारो ऽ च लौकिकः ॥ ३३ ॥ वेदाकाङ्का पूरणीया वेदेनेत्यनुषज्जनम् । ऋन्यशेषो ऽ पि बुडिस्थो लौकिकस्तु न तादृशः ॥ ३४ ॥

ज्योतिष्टोम उपसडोमेष्वेवमास्रायते। या ते अपे ऽ याशया तनूर्विष्टिश गहरेष्ठा। उपं वची अपावधीस्त्रेषं वची अपावधीत्स्वाहा। या ते अपे रजाशया।
या ते अपे हराश्येति। अयमर्थः। अयसा रजतेन हिरएयेन च निर्मिता अपेस्तिसस्तनवः। तास्वाद्या येयमुक्ता तनूः सातिश्येन वृड्या। गहरे तीक्ष्णे द्रव्ये
लोहे ऽ वस्थिता। तया तन्वा क्षुत्पिपासे उपपातकं वीरहत्यादिमहापातकं च
हतवानसीति। तथा च बासणम्। उपं वची अपावधीस्त्रेषं वची अपावधीत्स्वाहेति। अश्वनायापिपासे ह वा उपं वचः। एनश्च वैरहत्यं च त्रेषं वच इति।
तच स्वाहानाः प्रथमो मन्तः संपूर्णवाक्यतान्तिराकाङ्कः। हितीयतृतीययोराकाङ्कां
पूर्यातुमुचितो लीकिको वाक्यशेषो ऽध्याहर्तव्यः। न हि तनूर्विषष्ठेत्यादिभागस्त्रयोरन्वेतुं योग्यः। तस्य प्रथममन्त्रशेषतादिति प्राप्ते ब्रूमः॥ वैदिकयोर्मन्त्रयोराकाङ्का वैदिकेनैव वाक्यशेषेण पूरणीया। ततस्तनूर्विषष्ठेत्यादिभाग उन्नरयोर्मन्त्र-

योरनुषज्यते । यद्ययसावन्यमन्त्रस्य शेषस्तयापि बुडिस्यः सन्कल्पनीयादध्याहारा-त्संनिकृष्यते । तस्मादनुषङ्गः कर्तव्यः ॥

# सप्तद्शाधिकरणमारचयति ॥

नानुषङ्गो ऽ नुषङ्गो वाच्छिद्रेगोत्यस्य शेषिगा। वित्पतिस्वेत्यनाकाङ्कावतो नाचानुषज्यते ॥ ३५॥ करणत्वं कियापेक्षं किया चैका पुनात्विति। मन्त्रचये ऽ तस्तद्कारा सर्वशेषो ऽ नुषज्यते ॥ ३६॥

ज्योतिष्टोमे दीक्षाप्रकरणे पठ्यते। चित्पतिस्ता पुनातु। वाक्पतिस्ता पुनातु। देवस्ता सिवता पुनाति छिद्रेण पिववेण वसोः सूर्यस्य एष्टिमिभिरिति। तच तृती-यमन्त्रशेषो ६ छिद्रेणेत्यादिभागः प्रथमिहतीयमन्त्रयोनीनुषज्यते। कृतः। निराकाङ्कत्तात्। न हि चित्पतिस्ता पुनातु। वाक्पतिस्ता पुनातित्यनयोः शेषिणोः संपूर्णवाक्ययोः काचि छेषाकाङ्कास्त्रीति प्राप्ते त्रूमः ॥ मा भू छेषिणोराकाङ्का। तथापि शेषस्याकाङ्कास्त्रीति पिववेण रिष्मिभिरित्युक्तं करणत्वं हि कियामपेष्ट्रते। किया च पुनातित्येषा विष्विप मन्त्रेष्वेका। तथा कियया संवद्धः शेषः किया-दारा तृतीयमन्त्रे निरपेक्षे ६ पि यथान्वेति। तथा पूर्वयोरपन्वेतुमर्हति। तसा-दस्त्यनुषङ्गः ॥

# अष्टादशाधिकरणमारचयति ॥

गच्छतामिति शब्दस्यानुषङ्गो ऽ स्ति न वोपरि। सं यज्ञपतिरित्यच योग्यतात्तो ऽ स्ति पूर्ववत् ॥ ३७ ॥ तदेकवचनं मध्यमन्ते ऽ ङ्गानीत्यनेन हि। नान्वेति तद्यवायेन नोपर्यथनुषज्यते ॥ ३৮ ॥

अयीषोमीयपशी श्रूयते। सं ते प्राणो वातेन गच्छताम्। समङ्गानि यज्ञचैः। सं यज्ञपतिराशिषेति। अयमर्थः। भोः पशो तव प्राणो वातेन वाह्येन वायुना संगच्छताम्। तव हृद्याद्यङ्गानि यागविशेषैः संयुज्यन्ताम्। यज्ञपतिराशिषा सं-युज्यतामिति। तच यञ्जपतिरित्यिसंस्तृतीयमन्त्रे समित्युपसर्गस्य क्रियापदाकाङ्क-

लात्प्रथममन्त्रगतस्य गन्छतामिति पदस्यैकवचनानास्य यज्ञपतिशब्देनान्वेतुं यो-ग्यत्वात्पूववडुडिस्थलेन संनिहितलादाकाङ्कासंनिधियोग्यतासज्जावेन क्रियापद-मनुषज्यत इति प्राप्ते बूमः ॥ मध्यममन्त्रे वहुवचनानीनाङ्गानीत्यनेनान्वेतुमयी-ग्यत्वात्तद्यवायेन वुडिसंनिध्यभावाचास्त्यनुषङ्गः। ततो डितीयतृतीयमन्त्रयोर्यथो-चितं वाक्यशेषी ऽध्याहर्तव्यः॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे वितीयस्याध्यायस्य प्रथमः पादः॥

**डितीयपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयति** ॥ ददाति यजतीत्यादी भावनैकामुतान्यथा। ञ्जाख्यातैक्यात्तदेकानं धातुभेदो ऽ प्रयोजकः ॥ १॥ धातुभेदेन भिन्नलमाख्याते श्रूयते ततः। उत्पत्सेकानुरक्तवाद्मिद्यनो भावना मिषः ॥ २॥

इहैकप्रकरणगतान्यपर्यायधातुनिष्पचान्याख्यातानि यजति ददाति जुहोतीन्या-दीन्युदाहरणम् । तानि चैवं श्रूयन्ते । सोमेन यजेत । हिरएयमाचेयाय ददाति । दाक्षिणानि जुहोतीति । तेषु भावनावाचिन आख्यातस्यैकलाङ्गावनाया एकलं युक्तम्। न च धातुभेदाद्वावनाभेदः। तद्वाचित्वाभावेन धातोस्तस्यामप्रयोजकत्वा-दिति प्राप्ते त्रूमः ॥ अस्वाख्यातमेव भावनायाः प्रयोजकम् । तचाख्यातं प्रति-धातु भिन्नम्। न हि बहूनां धातूनामुपर्येक आख्यातप्रत्ययः श्रूयते। नापि व्या-करणे धानुसमूहादेकमाख्यातं विहितम्। तत आख्यातानां बहूनामेकैकधानुवि-शेषानुरक्तवेनोत्पन्नानां भावनावाचित्वेन यागदानहोमभावनाः परस्परं भिद्यन्ते॥

अव गुरुमतमाह ॥

नियोगैकलतः शास्त्रमभिन्नमिति चेन तत्। धातुभेदान्हास्तभेदे नियोगो भिद्यते वलात् ॥ ३॥ कर्मभेदिचना नाध्यायार्थः । किंतु शास्त्रभेदिचनोति गुरोर्मतम् । तच यजेत दद्याज्जुहुयादित्येतेषु लिङ्प्रत्ययवाच्यस्य नियोगस्यैकत्वाडातूनां नियोगवाचक-त्वाभावेनाप्रयोजकत्वादेकिनियोगार्थे कृत्वं शास्त्रमेकिमिति पूर्वप्रद्यः ॥ प्रतिधातु लिङ्प्रत्ययस्य भिन्नत्वाडात्वर्थानुबन्धभेदेन तिडिशिष्टे नियोगेऽ पि भेदस्य वार्यय-तुमशक्वतया नियोगानुसारिशास्त्रं भिन्निमित राडानाः ॥

# वितीयाधिकरणमारचयति ॥

सिमधो यजतीत्यादावेकत्वमृत भिन्नता। धातुप्रत्यययोरेक्यादेकत्वे भिन्नता कुतः॥४॥ अभ्यासात्कर्मभेदो ऽच नामत्वान्न विधिर्गुणे। विधित्वं श्रुतितो भाति संनिधेरनुवादता ॥५॥

दर्शपूर्णमासयोः श्रूयते । समिधो यजित । तनूनपातं यजित । इही यजित । बर्हियेजित । स्वाहाकारं यजतीति । तच पञ्चकृतः श्रूयमाणे यजतिपदे पूर्विक्तेषु यजितद्दातीत्यादिपदेष्विव धातुभेदो नास्ति येन भावनाभेद आशक्क्येत । तसा-दाख्यातेक्यप्रयुक्तं भावनेक्यमनिवार्यमिति चेत् ॥ मैवम् । यजतिपदाभ्यासेन कर्मभेदावगमात्। कर्मैकले ऽ भ्यासी निरर्थकः स्यात्॥ अथीच्येत। समिधी यज-तीत्यनेन प्रथमश्रुतेन वाक्येन विहितं समिन्नामकं यागमुपरितनैश्रतुर्भियेजति-परेरनू तनूनपादादयो देवतारूपा द्रव्यरूपा वा गुणाश्वनारी विकस्पिता विधी-यनो । ततो ऽ नुवादार्थत्वाचाभ्यासवैयर्थ्यमिति । तच । तनूनपादादिशच्दानां यागनामलेन गुणविधिलाभावात्। न तावदच देवताविधिः। चतुर्थीतिष्ठितयो-रश्रवणात्। नापि द्रव्यविधिः। तृतीयान्तत्वाभावात्। ततो ऽ ग्रिहोनं जुहोतीत्या-दाविव डितीयान्तानां युक्तं नामलम् । यतु चतुर्णामुपरितनानां यजितपदाना-मनुवादलं तदसत्। तेषां विधायकालात्। यथा समिधो यजतीत्यच यजतिपदे विधितं श्रुत्या प्रतीयते । तथान्येष्विप चतुर्षु परेषु विधितं श्रीतम् । अनुवादतं तु पुरोवाद्रह्मस्य समिधो यजतीत्यस्य संनिधिनावगम्यते। संनिधिश्च श्रुतेर्दुर्वेलः। विधिले च पूर्ववाक्यविहितस्य समिन्नामकस्य यागस्य पुनर्विधानायोगात्तनून-पादादिनामकानि यागानाराणि विधीयनो ॥ नन्वेवं सित संज्ञाभेदान्कर्मभेदः सं-पद्यते न लभ्यासात्। तथा सित वस्यमार्ग्यनाधिकरग्रेन संकीर्येत । मेवम् । वैष- म्यात् । अधिष ज्योतिरित्यिसिन्वस्थमाखोदाहरखे यागावगमान्प्रागेव संज्ञात्वाव-गमात्संज्ञायाः कर्मभेदहेतुत्वम् । इह तु विधायकैर्यजतिपदैर्यागेष्ववगतेषु भेदे चा-भ्यासादवगते भिन्नानां यागानां समित्संज्ञाया अन्याः संज्ञा अपेक्षिता इति तनू-नपादादीनां संज्ञानं पश्चादवगम्यते । तस्मादभ्यास एवाच भेदहेतुः ॥

# तृतीयाधिकरणमारचयति॥

एवं विद्यान्पोर्शमासीममावास्यामितीरितम् ।
कर्मान्यदृत पूर्वोक्तसमुद्रायानुवादकम् ॥ ६ ॥
कर्मान्तरं स्यादभ्यासाङ्गीवं द्रव्यं हि देवता ।
वार्वभ्रीत्यादितो लभ्यानुवादस्तु न युज्यते ॥ ९ ॥
वार्वभ्रीत्याज्यभागाङ्गव्यवस्थोक्तेर्न देवता ।
पोर्शेत्यनूद्यते पोर्शमासीयुक्तं चिकं तथा ॥ ६ ॥
श्रमेत्यपि समूहस्य द्वित्वसिद्धिः प्रयोजनम् ।
सहस्थितिः पोर्शमास्यामित्युक्तिभ्यां चिकं चिकं ॥ ९ ॥
विद्वद्वाक्यविधौ विध्यावृत्तिरायेयकादिना ।
विहितस्य फलिन्तेन प्राधान्यमितरे गुणाः ॥ १० ॥

इदमास्नायते। य एवं विद्वान्पीर्णमासीं यजते। य एवं विद्वानमावास्यां यजत इति । अत्र यजितना कर्मान्तरं विधीयते । न तु प्रकृता आग्रेयादयः षड्यागा अनूद्वन्ते । आग्रेयादयश्च कालसंयुक्तास्तिस्मित्मकरण एवमास्नायन्ते । यदाग्रेयो ऽ ष्टाकपालो ऽ मावास्यायां पौर्णमास्यां चाच्युतो भवित तावबूतामग्रीषोमावाज्यस्यैव नावुपांश्रु पौर्णमास्यां यजिति । ताभ्यामेतमग्रीषोमीयमेकादशकपालं पूर्णमासे प्रायच्छिदिति । ऐन्द्रं दथ्यमावास्यायाम् । ऐन्द्रं पयो ऽ मावास्यायामिति । एतेभ्यः प्रकृतेभ्यः षद्भ आग्रेयादिभ्यो विद्वद्वाक्यविहितस्य कर्मणो ऽ न्यते सित पूर्वाधिकरणन्यायेन विध्यभ्यास उपपद्यते । न च कर्मान्तरे द्रव्यदेवतयीरभावः । भ्रीवाज्यसङ्गावात् । अत एवोक्तम् । भ्रीवं साधारणं द्रव्यं देवता मान्त्रवर्णिनी । रूपवन्तौ ततो यागौ विधीयेते पृथक्तयेति । सर्वसी वा एतद्यज्ञाय गृह्यते यद्भवायामाज्यमिति भ्रीवस्य साधारणलं श्रुतम् । देवताया मान्त्रवर्णिन

कीलमित्यमुचेतव्यम् । तसाडार्चेची पौर्णमास्यामनूच्येते वृधन्वती अमावास्या-यामिति। वार्चघ्यी वृधन्वत्यी चर्ची क्रमेण कालड्योपेते कर्मणि विधीयेते। तचायिर्वृचािण जङ्घनदित्येको वार्चे झो मन्त्रः । तं सोमासि सत्पतिस्वं राजोत वृत्रहेत्यपरः । तयोरुक्तावग्रीषोमी पौर्णमासदेवते । एवमनन्तरास्नातयोर्वृधिधातु-युक्तयोर्भन्त्रयोरुक्तावग्रीषोमावमावास्यादेवते । आभ्यां द्रव्यदेवताभ्यां रूपलाद्या-गान्तरमत्र विधीयते। षड्यागानुवाद्वे तद्नुवादेन विधेयान्तरस्य कस्यचिद्दर्श-नाडिडडाक्यमनर्थकं स्यात्। न केवलं तदानर्थक्यम्। किंतु पौर्णमास्यां पौर्णमा-स्या यजेत । अमावास्यायाममावास्यया यजेतेत्येतदिप व्यर्थ स्यात् । न चैतत्का-लविधायकम्। यदामेय इत्याद्युत्पत्तिवाक्येरेव ति विधानात्। कर्मान्तरत्वे तु कालं विधास्यति । तसात्कर्मान्तरिविधिरिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ आस्तां तावद्र्व्यम् । देवता तु विधित्सितस्य कर्मान्तरस्य सर्वेषा न लभ्यते । वार्चघ्योर्वृधन्वत्योष्ट्याज्यभागदे-वताप्रतिपादकातात्। हीचे मन्त्रकाग्रे सामिधेनीरावाहननिगदं प्रयाजमन्त्रांश्वा-म्राय प्रयाजानन्तरभाविनोराज्यभागयोः क्रमेण वार्चघ्न्यो वृधन्वत्यो चाम्राते। लिङ्गं चामिविषयं सोमविषयं च तचोपलभ्यते । ततो लिङ्गक्रमाभ्यामाज्यभाग-विषयत्वमवगम्यते। यतु वार्चेघ्री पौर्णमास्यामित्यादिवाक्यं ति ह्यङ्गक्रमक्रृप्तयोरा-ज्यभागाङ्गयोर्भन्त्रयुगलयोः कालव्यये व्यवस्थामाचष्टे । न तु नूतनकमीङ्गतां त-योर्विद्धाति । अतो रूपराहित्याद्विद्वद्वाक्यं कमीन्तरविधायकं न भवति ॥ किं तर्हि पूर्वप्रकृतेष्वायेयादिषु षर्मु चिकारूपौ ही समुदायावनुवदित । न च काल-वाचिभ्यां पौर्णमास्यमावास्याशन्दाभ्यां यागानुवादानुपपत्तिः । तत्तत्कालविहि-तयोयागिवकयोरुपलक्षितत्वात् । न चानुवादो व्यर्थः । समुदायिवसिबेस्तत्प्र-योजनलात् । तत्सिडी च दर्शपूर्णमासाभ्यां स्वर्गकामी यजेतेत्यस्मिन्फलवाक्ये षड्यागविवस्वया द्विवचननिर्देश उपपद्यते। यद्युक्तमनुवादपक्षे पौर्णमास्यामि-त्यादिवाक्यवैयर्थ्यमिति तद्युक्तम् । कालविधानासंभवे ऽ येकैकस्य चिकस्य सह-प्रयोगविधानात्। आग्रेयोपांश्रुयाजाग्रीषोमीयाणां चयाणां पौर्णमासीकालवि-हितानां सहप्रयोगः पौर्णमास्येत्यनेन तृतीयैकवचनान्तेन विधीयते । एविमतर-चापि ॥ ननु विद्वद्वाक्यस्य कर्मान्तरविधायकत्वाभावे ऽ पि नानुवादकत्वम्। तस्य यागविधायक्तवाभ्युपगमात्। आयेयोऽ ष्टाकपाल इत्यादिवाक्यानि तु विहित-

यागानुवादेन द्रव्यदेवतालक्ष्णगुणविधायकानीति चेत्। न। तथा सत्येकेन वाक्येनानेकगुणविध्यसंभवात्। प्रतिगुणं पृथिवधी विध्यावृद्तिः प्रसज्येत। आगेयादिवाक्यानां विधायकते तु विशिष्टविधितान्नास्ति विध्यावृद्तिदोषः। तस्मादाग्रेयादिवाक्यविहितानां विडडाक्यमनुवादकम्॥ किं चानुवादक्यमन्ध्युपगम्य
कर्मान्तरिविधं वदतः प्रयाजादीनामाग्रेयादीनां च गुणप्रधानभावो न सिध्येत्।
तथा हि सिमिधो यजित। आधारमाधारयतीत्यादयः कालयोगरिहताः केचिडिधय
आसाताः। यदाग्रेयो ६ ष्टाकपालो ६ मावास्यायां च पौर्णमास्यां चेत्यादयः कालयुक्ता अपरे। तेषामुभयेषां प्रकृतत्वाद्र्यपूर्णमासाभ्यां स्वर्गकामो यजेतित वाक्येन सर्वेषां फलसंबन्धो बोधनीयः। दर्यपूर्णमासाभ्यामिति डिवचनमत्र बहुवचनत्वेन परिणेतव्यम्। विडडाक्यविहिते हे कर्मान्तरे प्रयाजादय आग्रेयादयश्चेत्येतेषु डित्वासंभवात्वर्वेषां च फलसंबन्धे राजसूयगतेष्टिपणुसोमवत्समप्राधान्यात्प्रयाजादीनां गुणभावो न स्यात्। त्रद्भावे चानङ्गत्वात्सौर्योदिविकृतिष्वाग्रेयादीनामिवातिदेशो न स्यात्। अनुवादपक्षे तु चिक्योः कालयोगेन दर्यपूर्णमासशब्दाईत्वात्समुदायिहत्वेन डिवचनाईत्वाद्याग्रेयादीनामेव फलसंबन्धेन प्राधान्यम्।
प्रयाजादीनां तु गुणभाव इति न को ६ पि दोषः। तसाडिइडाक्यमनुवादकम्॥

चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

उपांशुयाजिमत्येषो ६ नुवादो ६ नाथवा विधिः। विष्णादिवाक्ये विस्पष्टविधेरस्यानुवादता ॥ ११ ॥ जामिलोक्तेरन्तराल उपांशुगुणके विधी। सत्यर्थवादो विष्णादिस्तद्रपं भ्रीवमन्त्रतः॥ १२ ॥

इदमास्रायते। जामि वा एतद्यक्तस्य क्रियते। यदन्वज्वी पुरोडाशावुपांश्रुयाज-मन्तरा यजित । विष्णुरूपांश्रु यष्टव्यो ऽ जामित्वाय । प्रजापितरूपांश्रु यष्टव्यो ऽ जामित्वाय । अभीषोमावुपांश्रु यष्टव्यावजामित्वायेति । तच विष्ण्वादिवाक्येषु विहितस्य यागचयसमुदायस्यानुवाद इति चेत् ॥ मैवम्। आग्रेयाग्रीषोमीयपुरो-डाश्रहयनैरन्तर्यकृतस्य जामित्वदोषस्य वाक्योपक्रम उपन्यासात्पुरोडाश्योरन्तराले किंचिहिधित्सितम् । न ह्यन्तरालगुण्विशिष्टं विधेयं विष्ण्वादिवाक्येषु प्रतीयते। पूर्ववाक्ये तु तस्रतीयत इति विधायकं तहाक्यम्। न चाच यजतीति वर्तमाना-पदेशः शङ्कनीयः। पञ्चमलकारस्याश्रयणात्। श्रन्तरालकालवदुपांश्रृत्वगुणस्या-पि विशेषणतात्तिहिश्रिक्षमंण उपांश्रुयाजनामकत्वम्। सत्येवं गुणहयविशिष्ट-कर्मग्याद्येन वाक्येन विहिते विष्णादिवाक्यमर्थवादः स्यात्। न चाच विहित-यागानुवादेन देवताविधिः शङ्कनीयः। समाधातव्येन जामिलदोषेणोपक्रमादजा-मित्वेन समाधानेनोपसंहाराच। जामि वा इत्यादेरजामिलायेत्यन्तस्य सर्वस्य महा-वाक्यस्यैकत्वप्रतीतेः। न खल्वेकस्मिन्वाक्ये विधेयवाहुल्यं संभवति। न चाच वि-धित्तितस्योपांश्रुयाजस्य द्रव्याभावः। भ्रीवस्य तह्व्यत्वात्। नापि देवताया श्रभा-वः। नानाशाखासूपांश्रुयाजक्रमे पितत्वेवैण्वप्राजापत्याग्रीषोमीयमन्त्रेविकल्पेन देवताचयस्य प्रतीयमानत्वात्। तस्साद्यजतीत्येतिहधायकम्॥

#### पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

अमिहोत्राघारवाक्यमनुवादो ऽ थवा विधिः। अरूपतात्तु दध्यूर्ध्ववाक्येनोक्तमनूद्यते ॥ १३ ॥ गुण्यसिङ्कौ न दध्यादिर्गुणो दुष्टा विशिष्टता। रूपं दध्यादिमन्त्राभ्यामतो ऽ सौ गुण्यिनो विधिः ॥ १४ ॥

इदमास्रायते। अग्रिहोत्रं जुहोति। द्धा जुहोति। पयसा जुहोतीति च। इद-मपरमास्रायते। आघारमाघारयति। कर्ष्वमाघारयति। ऋजुमाघारयतीति च। तत्राग्रिहोत्रवाक्यं द्ध्यादिवाक्यविहितस्य कर्मसमुदायस्यानुवादः। आघारवाक्यं चोध्वीदिवाक्यविहितस्य। न लेतद्वाक्यद्वयं कर्मविधायकम्। कृतः। द्रव्यदेवता-लक्षणस्य यागरूपस्याभावादिति चेत्॥ तत्र वक्तव्यम्। किं द्ध्यादिवाक्येन गुणमात्रं विधीयते किंवा गुणविशिष्टकर्म। नाद्यः। अग्रिहोत्रादिवाक्यस्य लन्मते कर्मविधायकताभावेन गुणिनः कस्यचिद्सिङ्कौ गुण्यनुवादपुरःसरस्य गुणमात्र-विधानस्यासंभवात्। द्वितीये विधिगीरवं स्यात्। तद्य सत्यां गतावयुक्तम्। अ-तो ऽ ग्रिहोत्रादिवाक्यं कर्मविधायकम्। तत्र द्रव्यदिवाक्यैर्लभ्यते। देवता तु मान्तविणिकी। आघारे ऽ ष्येवं द्रव्यदेवते उन्नेतव्ये॥

# षष्टाधिकरणमारचयति॥

यज्ञत्यालभती एतावनुवादी विधी उत ।
गुह्णात्यवद्यतीत्याभ्यां विहिते ऽ र्षे ऽ नुवादिनी ॥ १५॥
नानुवादो ऽ पुरोवादे यज्यालभ्योरतो विधिः ।
यहणे सोमसंस्कारो ऽ वदाने पणुसंस्क्रिया ॥ १६॥

सोमेन यजेतेति श्रूयते । तचैन्द्रवायवं गृह्णाति । मैचावरुणं गृह्णातीत्यादीन्यिप श्रुतानि । एवमग्रीषोमीयं पश्रुमालभेतेति श्रूयते । तच हृदयस्याग्रे ऽ वद्यति । अथ जिह्नाया अथ वस्नस इत्यादीन्यिप श्रुतानि । तचैन्द्रवायवादिवाक्यैयागा विधीयने । इन्द्रवायवादिप्रातिपदिकेर्देवतानां तिह्नतेन सोमरसद्रव्यस्य च प्रतीय-मानलात् । एतेषां यहण्वाक्यविहितानां यागानां समुदायः सोमेन यजेतेत्यनेनान् ह्यते । तथावदानवाक्येषु हृदयादिद्रव्यं श्रुतम् । ततो द्रव्यविशिष्टा यागास्तच विधीयने । तदनुवादेन पश्रालभ्भवाक्ये ऽग्रीषोमह्या देवता विधीयते । तस्माद-वदानवाक्यविहितानां यागानां समुदायः पश्रुमालभेतेत्यनेनान् हृति प्राप्ते ब्रूमः ॥ सित हि पुरोवादे ऽनुवादो भवति । न चाच पुरोवादो ऽस्ति । सोमेन यजेतेत्यनेन प्रतीतस्यार्थस्य यहण्वाक्येष्वप्रतीतेः । न हि यहणं यजनं भवति । नापि तिहत्तप्रत्ययोक्तो रसः सोमलता । न च तिहतप्रत्ययः सर्वनामार्थे विहितः प्रकृतं वृते न तु रसमिति शङ्कनीयम् । धारया गृह्णातीति रसस्येव प्रकृतत्वात् । तथा पश्रुमालभेतेत्यनेन प्रतीतो ऽ श्रों नावदानवाक्येषु प्रतीयते । ततः पुरोवादाभावे ऽनुवादासंभवाद्यजत्यालभितभ्यां कर्मणी विधीयते । यहण्वाक्येसु देवनाविशिष्टः सोमसंस्कारो विधीयते । अवदानवाक्येश्र पश्रुसंस्कारः ॥

#### सप्तमाधिकरणमारचयति॥

श्राहुतीस्तिस इत्यन कर्मेंक्यमृत भिन्नता।
एकत्वं सकृदाख्यातात्संख्यावृत्त्या प्रयाजवत् ॥ १९ ॥
श्राख्यातमानं नो मानं संख्यया बहुकर्मता।
श्रावृत्त्येकादशतं तु प्रयाजे गत्यभावतः ॥ १८ ॥
पश्रूत्सप्तदश प्राजापत्यानित्यन भाष्यकृत्।

विचारमाह पूर्वच क्रियाचित्रस्फुटलतः ॥ १९ ॥ बहुत्वोपेतपशुभिर्देवयोगादभित्रता । एव ॥ रूपस्य तेन कर्मेंक्यं संख्या नाच क्रियागता ॥ २० ॥ देवतासंगतस्यैव तिह्नतार्थस्य पश्चिमः । बहुत्वसंगमो रूपसंख्यया तिन्क्रयाभिदा ॥ २१ ॥

तिस आहुतीर्जुहोतीति श्रूयते। तत्र जुहोतीत्येतदाख्यातं सिमधो यजतीत्या-दिवन्नाभ्यस्तम्। किंतु सकृदेवामातम्। तत एकिमदं कर्म। चित्रसंख्या तु त-स्यैव कर्मण आवृत्या नेतव्या। यथा प्रयाजेष्वेकादशत्वसंख्या पन्चानामेव प्रया-जानामावृत्या नीता। तद्वदिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ किमिद्माख्यातं पदान्तरितरपे-स्रमेव कर्मैक्ये प्रमाणमृत पदान्तरान्वितम्। नाद्यः। वाक्यांशस्य पदमात्रस्य प्रमितिजनकत्वाभावात्। द्वितीये चित्रसंख्याय विशेषितेनाख्यातेन कर्मबहुत्यं गम्यते। प्रयाजानां तु पूर्वमेव पन्त्रसंख्यावरुद्धत्वादावृत्तिमन्तरेणैकादशत्वं दुःसं-पादम्। इह त्येतद्विधितः पूर्वं कर्मण एकत्वसंख्यावरोधो नास्तीति वैषम्यम् ॥

तदेत दृत्तिकारोदाहरणं भाषकारो नानुमन्यते। कर्मवाचिन आहुतिशब्दस्य विशेषणेन चिश्रक्रेन कर्मबहुतस्य स्फुटतया पूर्वपक्षानुत्थानात्। इदं त्वचीदाहरणम्। सप्तद्श प्राजापत्यान्पश्रूनालभत इति । अच प्रजापतिर्देवता येषां पश्रूनां ते प्राजापत्या इति तिह्वत्रब्युत्पत्ती बहुत्वोपेताः पश्रव एकं द्रव्यम्। ततो द्रव्येक्याहेवतैक्याच्च यागस्य रूपमिम्बिमित्येकिमिदं कर्म । या तु सप्तद्शेति संख्या सा पश्रुद्रव्यगता। न तु पूर्वोदाहतिचत्संख्येव क्रियागता। तस्माच कर्मभेदमापादयतीति प्राप्ते बूमः ॥ अच प्रजापतिर्देवता यस्य पश्रोः स प्राजापत्य इति तिह्वतान्तं प्रातिपदिकं ब्युत्पाद्य पश्चात्तिहितात्विक्रात्रस्य पश्चाः कर्मबहुत्वविवक्षायामुत्पचे इमे द्वितीयाविभक्तिबहुवचने। तच प्रथमभावित्या द्वितीयाविभक्तेरेव तावत्तद्वितोत्पत्तिवेलायामन्वयो नास्ति। कृतः। पश्चान्द्राविनो बहुवचनस्यान्वयः। एवं सित प्राजापत्येत्यनेन तिह्वतान्तप्रातिपदिकेनैकं पश्चुद्रव्यमेकदेवतोपेतं यागस्य रूपं समर्थते। तादृश्चानां रूपाणां बहुत्वाय बहुवचनम् । बहुत्वविशेषः सप्तद्शेति निर्दिश्यते। तस्माद्व संख्यया कर्मभेदः। एवं सत्यष्टमे वस्त्यमाणं सप्तदश्यत्वामिकादिश्वपश्चगणविकृतित्वमुपपद्यते॥

# ऋष्टमाधिकरणमारचयति ॥

अधिष ज्योतिरित्यच गुणो वा कर्म वा पृथक्। गुणः सहस्रदानात्मा ज्योतिष्टोमे सनूदिते ॥ २२ ॥ अधेति प्रकृते छिच एतन्छन्दो ऽ यगं वदेत्। संख्ययेवान्यकर्मत्विमह नूतनसंज्ञ्या ॥ २३ ॥

अधिष ज्योतिरथेष विश्वज्योतिरथेष सर्वज्योतिरेतेन सहस्रदक्षिणेन यजेतेति श्रूयते। अत्र प्रकृतं ज्योतिष्टोममेष ज्योतिरित्यनूद्य तिसन्सहस्रदानलक्षणो गुणो विधीयत इति चेत् ॥ न । प्रकृतस्य ज्योतिष्टोमस्यायेत्यनेन च्छिन्नत्वात् । न चैवं सत्यथेष ज्योतिरित्युक्त एतळ्टो ऽ नुपपच इति वाच्यम्। संनिहितवाचिनैतळ्-च्देनातीतसंनिहितस्येवागामिसंनिहितस्यापि परामर्शसंभवात् । आगामिसंनि-हितश्व ज्योतिःशन्दार्थः । स च ज्योतिःशन्दो ऽ तीतमपरामृशनपूर्वसंज्ञारूपलान्-तनं किंचित्कमीभिधत्ते। ततो यथा पूर्वत्र संख्यया कर्मभेदः। तथानापि संज्ञया कर्म भिद्यते । विश्वज्योतिःसर्वज्योतिःशन्दयोरपयं न्यायो दृष्टव्यः ॥

#### नवमाधिकरणमारचयति॥

गुणः कमीनारं वा स्याद्वाजिभ्यो वाजिनं त्विति । गुणी देवाननूद्योक्तः समुचयविकल्पतः ॥ २४ ॥ ञ्जामिस्रोत्पन्निशिष्टलात्प्रवला तत्र वाजिनम्। गुणो ऽ प्रविषय कर्मान्यत्कल्पयेद्याजिदेवकम् ॥ २५ ॥

तप्ते पयसि द्थ्यानयति । सा वैश्वदेव्यामिक्षा वाजिभ्यो वाजिनमिति श्रूयते । घनीभूतः पयःपिराः श्रामिक्षा । जलं वाजिनम् । तत्रामिक्षाद्रव्यभाजो विश्वदेवा उक्ताः। ते वाजिभ्य इत्यनेनानूद्यन्ते। वाजो ऽ चमामिस्यारूपमेषामस्तीति तिच-ष्पत्तेः । ताननूद्य वाजिनद्रव्यरूपो गुणो विधीयते । तच्च द्रव्यमामिक्षाद्रव्येण सह समुचीयतां विकल्यतां वेति प्राप्ते ब्रुमः ॥ उत्पत्तिशिष्टेनामिखाद्रवेणावरुडे वै-श्वदेवयागे वाजिनद्रव्यस्योत्पचे शिष्टस्य प्रवेशाभावाहाजिनं वाजिशन्दार्थस्य देव-तानारतामापादयति । ततो द्रव्यदेवतालक्ष्यणस्य रूपस्य भिन्नतान्तर्मानारम् ॥

# दशमाधिकरणमारचयति॥

दिधहोमें ऽ न्यकर्मलं गुणी वान्यसु पूर्ववत् । निर्गुणलादिमहोचे युक्ती दध्यादिको गुणः ॥ २६॥

दभा जुहोतीति श्रूयते । तचामिहोचं जुहोतीत्येतसात्मकृतात्कर्मणो ऽ त्यह्धिहोमरूपं कर्मेति पूर्वत्यायेनावगम्यते । यथा पूर्वच वाजिनद्रव्येण कर्म भिद्यते ।
तथा दिधद्रव्येणेति चेत् ॥ न । वैषम्यात् । यथा वैश्वदेवो याग आमिस्रागुणावरुद्धः । तथामिहोचं न गुणान्तरावरुद्धम् । प्रत्युत निर्गुणलाद्गुणमाकाङ्कृति ।
तसादयं गुणविधिः ॥ एवं पयसा जुहोतीत्यादिषु द्रष्टव्यम् । पयोद्ध्यादीनां
सर्वेषामुत्पन्नशिष्टतया समवललादेकैकेन द्रव्येणामिहोचनिष्पत्तेश्व व्रीहियवविद्वकल्पः ॥

## एकादशाधिकरणमारचयति ॥

यहभ्रेन्द्रियकामस्य जुहुयादिति तत्पृथक् । गुणो वा भिद्यते कमे धालर्थस्य फलित्वतः ॥ २९ ॥ मलर्थगौरवादिभ्यो नान्यत्कमे फलाय तु । गुणो विधेयो धालर्थो विहितत्वादनूद्यते ॥ २৮ ॥

द्धेन्द्रियकामस्य जुहुयादिति श्रूयते। तदिदं प्रकृतादिमहोचादन्यकर्म। न तवच गुणविधिः। कृतः। इन्द्रियकामस्येत्युक्तस्य फलस्य धालर्थमन्तरेण द्रव्यमाचादिनिष्यत्तेरिति चेत्॥ मैवम्। कर्मान्तरिवधी दिधमता होमेनेन्द्रियं भावयेदिति मल्पेलक्षणाप्रसङ्गात्। गुणविशिष्टक्रियाविधी गौरवात्। प्रकृतहानाप्रकृतप्रक्रियाप्रसङ्गात्। गुणमाचं तु फलाय विधीयते। यद्यपि दक्षा जुहोतीति दिध प्राप्तं तथापि फलसंबन्धी न प्राप्तः॥ धालर्थाभावे फलासंभव इति चेत्। न। अपि-होचं जुहोतीति विहितस्य धालर्थस्यानूद्यमानतात्॥

# बादशाधिकरणमारचयति॥

उक्तायिष्टुतमेतस्य वारवन्तीयसाम हि। रेवतीष्वृक्षु कृत्वेति श्रुतं पश्रुफलाप्तये ॥ २०॥ रेवत्यादिर्गुणः कर्म पृथग्वा पूर्ववद्युणः। रेवतीवारवनीयसंबन्धाख्यः पशुप्रदः॥ ३०॥ साम्रो ऽ च फलकर्मभ्यां संबन्धे वाक्यभिन्नता। तेनोक्तगुणसंयुक्तमन्यत्कर्मीच्यते फले॥ ३१॥

चिवृद्यिष्टुद्यिष्टोमस्तस्य वायव्यास्वृष्ट्वेकविंशमियष्टोमसाम कृता ब्रह्मवर्च-सकामो यजेतेत्यस्य संनिधी श्रूयते । एतस्यैव रेवतीषु वारवन्तीयमग्निष्टोमसाम कृता पणुकामो ह्येतेन यजेतेति । अस्यायमर्थः । अग्रिष्टोमस्य विकृतिरूपः क-श्विदेकाहो ऽ ग्रिष्टुचामकः । स च पृष्ठस्तोचे चिवृत्स्तोमयुक्ततया चिवृदित्युच्यते । अपिष्टोमोक्ष्यादीनां सप्तानां सोमसंस्थानां मध्ये ऽ पिष्टोमसंस्थारूपलादिपष्टोम इत्युच्यते । प्रकृतौ नृतीयसवन आर्भवपवमानस्योपरि यज्ञायज्ञीयं साम गीयते । तेन च साम्रामिष्टोमयागस्य समायमानलादियष्टोमसामेत्युच्यते । तच्च प्रकृतौ यज्ञायज्ञा वो अग्रय इत्याद्यायेयीष्वृक्षु गीयते। अस्मिंस्विप्रष्टुति ब्रह्मवर्चसकामेन वायव्यास्वृक्षु तत्साम गातव्यम्। तच्च प्रकृताविवैकविंशस्तोमयुक्तम्। पश्रुकामस्य तु रेवतीर्नः सधमाद इत्यादिषु रेवतीष्वृक्षु वारवन्तीयं साम गायेदिति । तच रेव-तीनामृचां वारवन्तीयनामकेन साम्ना यः संबन्धः सो ऽ यं पत्रुफलायायिष्टुति विधीयते । एतस्यैवेति प्रकृतपरामर्शकेनैतच्छच्छेनान्यच्यावर्तकेनैवकारेण चाप्ति-ष्टुतः समर्थमाणलात्। यथा पूर्वाधिकरण इन्द्रियफलाय प्रकृते ऽ ग्रिहोचे दिध-गुणो विहितः। तद्वदिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ विषमो दृष्टान्तः। द्धी होमजनकलं न शास्त्रेण बोधनीयम्। तस्य लोकतो ऽ वगन्तुं शक्यतात्। फलसंबन्ध एक एव शा-स्त्रबोध्य इति न तत्र वाक्यभेदः । इह तु रेवत्यृगाधारकवारवन्तीयसाम्नो ऽ ग्रिष्टु-त्मर्भसाधनतं फलसाधनतं चेत्युभयस्य शास्त्रैकवोध्यतादुर्वारो वाक्यभेदः । तेन पशुफलकं यथोक्तगुणविशिष्टं कर्मान्तरमच विधीयते । एतन्छन्द एवकारश्च वि-धीयमानकमान्तरविषयतया योजनीयो ॥

चयोदशाधिकरणमारचयित ॥ वृष्ट्यवस्वर्गकामानां सीमरं स्तोचमीरितम् । निधनान्यपि हीषूर्गु इति वृष्ट्यादिकामिनाम् ॥ ३२ ॥ फलान्तरं किं वृष्ट्यादि हीषादीनामुतोदिते। सीभरे फलसंभिन्ने निधनं विनियम्यते ॥ ३३ ॥ फलान्तरं चतुर्थ्योक्तं वृष्टिकामाय हीषिति। सीभरस्य फलं वृष्टिं हीषित्युक्त्या विवर्धते ॥ ३४ ॥ नोक्तवृष्ट्यनकामानामत्यवं प्रत्यभिज्ञ्या। नियमे ऽ पि चतुर्थ्येषा ताद्थ्यादुपपद्यते ॥ ३५ ॥

यो वृष्टिकामो यो ऽ बाद्यकामो यः स्वर्गकामः स सौभरेण सुवीत । सर्वे वै कामाः सीभर इति समास्राय पुनः समास्रातम्। हीषिति वृष्टिकामाय निधनं कुर्यादूर्गित्यनाद्यकामाय ज इति स्वर्गकामायेति । सीभरं नाम सामविशेषः । निधनं नाम पञ्चभिः सप्तभिवा भागेरुपेतस्य साम्रो ६ निमो भागः । तस्मिन्न-धने हीषादयो विशेषाः सीभरसामसाध्यस्तोचफलेभ्यो वृष्ट्यादिभ्यो ऽ न्यानि वृष्ट्यादिफलानि जनयितुं विधीयन्ते । कुतः । हीषादिविधिवाक्ये वृष्टिकामाये-त्यादिना चतुर्थीश्रवणात् । तादर्थ्यं ब्रुवती हीषादीनां वृष्ट्यादिकामपूरुषशेषतं गमयति । तच्छेषलं च पुरुषाभिल्षितफलसाधनले सत्युपपद्यते । ततः सौभ-रस्य हीषिति निधनविशेषस्य च फलभूते हे वृष्टी भवतः । तदुभयमेलनान्महती वृष्टिरिति प्राप्ते बूमः ॥ सौभरविधी यो वृष्ट्यादिकामः स एव हीषादिविधी प्रत्यभिज्ञायते । ततः सौभरस्य फलभूता ये वृष्ट्यादयस्त एव हीषादिवाक्येष्वनू-द्यन इति न फलानारम् ॥ अयोच्येत । नूतनफलानाराभावाडीषादीनां च ना-नाशाखाध्ययनादेव सौभरे प्राप्तवादनर्थको ऽ यं विधिरिति । तन्न । फलचयका-मानां चयाणामनियमेनैव हीषादिषु मध्ये यस्य कस्यचिविधनस्य प्राप्ती विधेर्नि-यमार्थनात्। तादर्थ्ये तु फलान्तराभावे ऽ पि सौभरवाक्योक्तवृष्ट्यादिफलसाधने सौभरे हीषादीनां नियम्यमानतादुपपद्यते । तसाद्यं निधनविशेषनियमः । न विधि: ॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे हितीयस्याघ्यायस्य हितीयः पादः॥

तृतीयपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयति ॥
रथंतरं साम सोमे भवेत्तडहृहज्जगत् ।
ऐन्द्रवायवत्रुकाप्ययणयाश्च यहाः श्रुताः ॥ १ ॥
रथंतरादिसंयुक्तमन्यत्कर्माथवा गुणः ।
गायचादियुतात्पूर्वादन्यद्यावृत्तितो गुणेः ॥ २ ॥
सोमशन्द्रप्रकरणे ज्योतिष्टोमसमर्पके ।
यहायतं गुणस्तच व्यावृत्तिस्तु परस्परम् ॥ ३ ॥

ज्योतिष्टोमप्रकरणे श्रुयते । यदि रथंतरसामा सोमः स्यादैन्द्रवायवायान्यहा-न्गृह्णीयात्। यदि वृहत्सामा शुकायान्। यदि जगत्सामाययणायानिति। तत्र सोमशच्देन सोमलतासाधनको यागो विधीयते। तसिंश्व यागे माध्यन्दिने सवने पृष्ठस्तोचे रथंतरवृहज्जगन्नामकानि सामानि विकल्पेन विहितानि । अभि ला शुरियेतस्यां योना वृत्पन्नं रथंतरम् । लामिडि हवामह इत्येतस्यामुत्पन्नं वृहत् । जगतीछन्दस्कायामृच्युत्पद्मं जगत्। ऐन्द्रवायवी मैचावरुण आश्वनः शुक्को मन्थ्या-ययण उक्थ्यो ध्रुव इत्यादिनामका यहाः प्रातःसवने गृह्यन्ते । दारुपाचेषु सोम-रसस्य यहणात्रृहा भवन्ति । सोमयागस्य रथंतरसामोपेतत्वपक्ष एतेषु यहेष्वेन्द्र-वायवः प्रथमं यहीतव्यः । बृहत्सामीपेतत्वपक्षे शुक्तः । जगत्सामीपेतत्वपक्ष आ-ययणः प्राथमिक इति विषयवान्यस्यार्थः। तच प्रकृतो ज्योतिष्टोमो गायचादि-सामोपेतः । तद्यावृत्यर्थमिह रथंतरादयो गुणाः कीर्त्यन्ते । तसादैन्द्रवायवाय-लादिगुणोपेतानि कमीन्तराएयच विधीयन्त इति प्राप्ते ब्रूमः ॥ यदि रथंतरसामा सोमः स्यादित्युक्तो यः सोमशन्द्रस्तेन प्रकरणेन चाच ज्योतिष्टोमः समर्थते । स-मर्पिते तस्मिन्ययोक्तयहायतं गुणो विधीयते । न च रथंतरादिगुणानुवादेन ज्यो-तिष्टोमस्य व्यावृत्तिः संभवति । तस्य प्रातःसवनादौ गायचादिसामोपेतत्वे ऽ पि पृष्ठस्तोचे रथंतरादियोगस्यापि सङ्गावात्। विं तर्हि व्यावर्त्यत इति चेत्। रथंत-रबृहज्जगतां परस्परं व्यावृत्तिरिति वदामः । रथंतराद्यः पृष्ठस्तोचे विकल्पिताः । तच रथंतरानुवादेनेतरी पश्ची व्यावर्त्यते । एवमितरचापि । तसाद्वणविधिः ॥ ननु यः प्रकृतो ज्योतिष्टोमः सो ऽ स्थेषां सोमयागानां प्रकृतिः । न हि प्रकृती ज्गत्यामुत्पनं साम विहितमितः। अतं एव दशमाध्याये पन्तमपादस्य पन्नदशा-

धिकरणे प्रथमवर्णके यदि जगत्सामेति वाक्योक्तमाययणायतं विकृतो विषुवन्नामके मुख्ये ऽ हिन व्यवस्थापितम्। वाढम्। तथापि नाच कश्चिहिरोधः। आयय-णायत्ववाक्यं न कर्मान्तरिवधायकम्। किंत्वन्येन विहिते सोमयागे यच जगत्साम संभवति तच गुणविधायकिमत्येतावन्माचस्याच प्रतिपाद्यतात्॥

### हितीयाधिकरणमारचयति॥

राजसूयं प्रकृत्येष्टिरविष्ट्याख्या श्रुताच तु। विप्रश्तियविड्भेदाइविषां य्यत्ययः क्रमे ॥ ४॥ विप्रादेरनुवादः स्थात्प्रापणं वानुवादगीः। व्यत्ययाय चयाणां च राजलात्प्राप्तिरस्ति हि ॥ ५॥ न राज्ययोगाद्राजलं श्रुत्तियलं तु तस्त्रतः। अप्राप्तप्रापणं तस्माच रथंतरतुल्यता ॥ ६॥

राजसूयप्रकरणे काचिदिष्टिरविष्टिनामका श्रूयते। आप्रेयमष्टाकपालं निर्वपति हिरायं दक्षिणा। ऐन्द्रमेकाद्शकपालमृष्ठमो दक्षिणा। वैश्वदेवं चरं पिशङ्गी प्रशिही दक्षिणा। मैवावरुणीमामिश्वां वशा दक्षिणा। वार्हस्यत्यं चरं शितिपृष्ठी दिक्षिणीत। तस्यामवेष्टी हिवषां क्रमव्यत्ययः श्रूयते। यदि वाद्यणो यजेत वार्हस्यत्यं मध्ये निधायाहुतिं हुत्वा तमिष्ठारयेत्। यदि राजन्य ऐन्द्रम्। यदि वैश्यो वैश्वदेविमिति। तच यथा पूर्वाधिकरण ऐन्द्रवायवायत्वं व्यवस्थापयितुं यदिश्वर्युक्तेन वाक्येन रथंतरं निमित्तवेनानूदितम्। एवमचापि पञ्चमस्थाने श्रूयमाणं वार्हस्यत्यं चरं मध्ये तृतीयं स्थाने स्थापयितुं यदि वाद्यण इत्येतिविमित्तवेनानूद्यते। वित्रीयस्थाने श्रुतस्थेन्द्रस्य तृतीयस्थाने ऽ वस्थापयितुं यदि राजन्य इत्यनुवादः। वैश्वदेवस्य तु स्वत एव तृतीयस्थाने श्रवणात्तच मध्ये निधानविधिर्वित्यानुवादः। ननु राजकर्तृके राजसूये बाद्यणवैश्ययोः प्राप्यभावाचानुवादो युक्त इति चेत्। न। तयोरिप राज्ययोगहेतुकृतराजशन्दार्थेत्वादिति प्राप्ते बूमः॥ राज्यशन्दः श्वत्त्वयजातौ रुढः। न तु राज्ययोगस्तस्य प्रवृत्तिनिमत्तम्। प्रत्युत राज्यशन्दस्य राजयोगः प्रवृत्तिनिमत्तम्। राज्ञः कर्मेति विगृद्ध राजप्रातिपदिकस्यो-परि प्रत्ययविश्वविधानाद्वाद्यणवैश्ययोः प्रजापालनेन राज्यशन्द उपचारितः। परि प्रत्ययविश्वविधानाद्वाद्यणवैश्वयोः प्रजापालनेन राज्यशन्द उपचारितः।

तसादवेष्टी वासण्वेश्यो पूर्वमप्राप्तावनेन वचनेन प्राप्ते ॥ ननु राजमूयस्य राजकर्तृकलात्तदन्तर्गताया अवेष्टेरिप तथालात्तस्यां व्राह्मण्वेश्ययोः प्रापणमयुक्तमिति चेत्। मैवम्। अन्तरवेष्टी तद्संभवेऽिप राजमूयाद्वहिः प्रयुज्यमाना-यामवेष्टी तत्संभवात्। तसादच व्राह्मणादिकर्तृकं यथोक्तगुणविशिष्टं कर्मान्तरं विधीयत इति न रथंतरादितुस्यलम्। यदिशब्दस्तु निपातलादनर्थकोऽधीन्तरः वाची वेत्युवेयम्॥

# तृतीयाधिकरणमारचयति॥

वसन्ते विप्र आद्ध्यात्त्रचैवोपनयीत तम्। अनुवादः प्रापणं वानुवादः कालसिष्ठये ॥ ७ ॥ अन्तरेणायिविद्याभ्यां कमानुष्ठित्यसंभवात्। कृषे आधानोपनीती प्राप्ता विप्राद्यस्ततः ॥ ६ ॥ लौकिकायेः पुस्तकाच तिसद्वेनीस्ति कल्पनम्। कालविप्रादिसंयुक्तमतो ऽ प्राप्तं विधीयते ॥ ९ ॥

वसन्ते ब्राह्मणो ऽ यीनाद्धीत । यीष्मे राजन्यः । शरिद् वैश्य इति श्रूयते । वसन्ते व्राह्मणमुपनयीत । यीष्मे राजन्यम् । शरिद् वैश्यमिति च । तच वसन्ता-दिकालविशेषं विधातुं ब्राह्मणाद्यो ऽ नूद्यन्ते । न च तेषां प्राप्यभावः । क्रत्वनु-ष्ठानन्यथानुपपत्या क्रुप्तवात् । न ह्याहुत्याधारभूतमियमनुष्ठानप्रकारज्ञापिकां विद्यां च विना कमीनुष्ठानं संभवति । श्रिपिश्च नाधानमन्तरेणास्त्रीति ब्राह्मणादि-कर्तृकमाधानं कल्पयति । विद्या चोपनयनपूर्वकाध्ययनमन्तरेणासंभवन्ती ब्राह्मणाद्युपनयनं कल्पयति । विद्या चोपनयनपूर्वकाध्ययनमन्तरेणासंभवन्ती ब्राह्मणाद्युपनयनं कल्पयतीति तच प्राप्तिरिति चेत् ॥ मैवम् । लौकिकायौ होतुं पुस्तक्षपाठेनाधिगन्तुं च शक्यत्वेनाधानोपनयनयोरकल्पने ब्राह्मणादीनामप्राप्तेः । तस्माहसन्तादिकालविशिष्टे ब्राह्मणादिकतृके आधानोपनयने अच विधीयते ॥

# चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

यहास्रायणयज्ञेन स्वर्गकामी यजेत तत्। कमीन्तरं गुणो वोक्तद्शिदी फलसिडये ॥ १०॥ गुणस्यास्याप्रसिद्धतान्तर्मभेदो ऽ च संज्ञ्या । गुणो चुत्पत्तिशेषाभ्यामावृत्याख्यो न नाम तत् ॥ ११ ॥

दर्शपूर्णमासप्रकरणे श्रूयते। दाक्षायणयञ्जेन स्वर्गकामो यजेतेति। तच दाक्षायणश्रन्थवाच्यस्य कस्यचिद्रुणस्य लोके प्रसिद्धभावादुिद्वदािदवद्यिजसामानािध-करण्येन कर्मनामलाद्येष ज्योतिरित्यादिवदपूर्वसंज्ञायां कर्मान्तरिविधिरिति चेत्॥ न। दाक्षायणश्रन्थस्यावृित्ववाचकातात्। तच्च श्रन्थिनवेचनाङ्गाक्यशेषाङ्यावगम्यते। तथा हि । अयनमित्यावृित्तरुच्यते। दक्षस्येमे दाक्षाः। तेषामयनिमिति तिविवेचनम् । दक्ष जत्ताही पुनःपुनरावृत्तावनलस इत्यर्थः। तदीयानां प्रयोगाणामावृत्तिदेष्क्षायणश्रन्थः। तथा चावृत्त्या युक्तः प्रकृतो दर्शपूर्णमासात्मको यज्ञो दाक्षायणयज्ञः। आवृत्तिप्रकारस्तु द्वे पीर्णमास्यौ यजेत द्वे अमावास्ये इत्यादिवाक्यशेषादवगम्यते। ततो दथ्यादिवत्प्रसिद्धार्थनादृत्याख्यगुणविधः। न तृ्द्विदादिवत्कर्मनामधेयम्॥ एवं साकंप्रस्थायीयेन यजेत पश्चताम इत्यचापि द्रष्टव्यम्। अमावास्यायागे द्वी द्वी दोही संपाद्य चतसृणां दिधपयसोः कुम्भीनां सहप्रस्थापनं साकंप्रस्थायः। तद्यक्तो दर्श्वागः साकंप्रस्थायीयः। तथा सित प्रकृते दर्श्वगंगे पश्चरुक्ताय साकंप्रस्थायाख्यो गुणो विधीयते॥

# पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

वायव्यः श्वेत आलभ्यो भूत्ये सीर्यं चरं तथा।
निर्वपेड्मसतेजो-र्थमीषामुष्टिनिरुप्तयोः ॥ १२ ॥
गुणौ श्वेतं चरं किंवा यावत्किषतकर्मणी।
फलार्थे अथवा यागौ विशिष्टौ विहिताविह ॥ १३ ॥
श्वेत्यं वायुस्पृगीषायामायेये च रिवप्रभे।
चर्रगुणश्वरः स्थाली निर्वापस्तु तदाश्चितः ॥ १४ ॥
फलहानेने तिकंतु यावचोदितकर्म तत्।
द्रव्यादिरूपसंपन्नेरवार्या यागतार्थिकी ॥ १५ ॥

अनारभोदमासायते । वायवां श्वेतमालभेत भूतिकाम इति । सौर्ये चरं निर्व-पेइसवर्चसकाम इति च। तथा दर्शपूर्णमासयोरिदमास्नातम् । ईषामालभेतेति। चत्रो मृष्टीनिर्वपतीति च। ईषा श्कटगतो लाङ्गलद्राहवदीर्घः काष्टविशेषः। तस्या ञ्रालम्भः स्पर्शः । तमेतं पूर्णमासगतमीषालम्भमनूद्य तस्यामालभ्याया-मीषायां श्वेतत्वं गुणो विधीयते । तस्य च श्वेतकाष्ठस्य वायुना स्पृश्यमानत्वाद्या-यव्यता संभवति । तथा चतुर्भुष्टिनिर्वपणमनूद्य , त्रर्स्गुणलेन विधीयते । चरः स्थाली । सा च निर्वापस्यात्रयः । निरुप्तस्य हिवष आग्रेयतया सूर्यवन्प्रभासंब-न्धात्मीर्यत्वम् । भूतिबसवर्चसे फले च सर्वकामिकयोर्दशेपूर्णमासयोः पूर्वसिडे एवानूद्येते । तस्माद्गुणविधी इत्येकः पूर्वपद्यः । न हि फलपदयोर्नित्यवच्छुतयोः संभवत्प्रयोजनयोश्व पास्तिकानुवादलमानर्थकां वा युक्तम्। तसाद्वरणफलविशिष्टे कमानारे विधीयेते । तदापि यागस्याश्रवणादालम्भनिवापयोरेव श्रवणाद्यावदु-क्तकर्मविधिरिति बितीयः पूर्वपक्षः ॥ श्वेतपशुचरुद्रव्ययोवीयुसूर्यदेवतयोश्व स्पष्टं प्रतीयमानतया रूपवतोयागयोरार्थिकयोवारियतुमश्रक्यत्वाद्व्यदेवताविशिष्टयो-यागयोर्विधरभ्युपगन्तव्यः। भूतिकामो वायव्येन श्वेतेन पशुना यजेत। ब्रह्मवर्च-सकामः सौर्येण चरुणा यजेतेत्येवंविधो ऽ धिसिह्यो विधिः। द्रव्यदेवतासंबन्धक-ल्यितस्य यागस्य लिङ्प्रत्ययेन कर्तव्यताविधावालम्भनिवीपयोधीलर्थयोः का गतिरिति चेत्। अनुवाद इति ब्रूमः। तत्प्राप्तिस्तार्थिकी। निर्वापालस्भावन्तरेण तन्नद्यागामिहेः। तस्माद्यागविधिरिति राह्यानः॥

#### षष्टाधिकरणमारचयति ॥

वत्सालम्भो यजिः स्पर्शो वा वायव्यादिवद्यजिः। स्पर्शः स्याद्देवराहित्यात्संस्कारः प्रायपाठतः॥ १६॥

अमिहोनदोहाधिकारे श्रूयते। वत्समालभेतेति। तत्र विमतो वत्सालम्भी यजिः स्यात्। प्राणिद्रव्यकालम्भलात्। वायव्यालम्भवदिति चेत्॥ न। देवतारहितत्वेन तहैषम्यात्। किं च। अयं वत्सालम्भो ऽ मिहोनाङ्गसंस्कारः। तत्प्राये पितत्वात्। इतरसंस्कारवत्। तसादयं स्पर्शमानविधिः॥

# सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

चर्रभवित नैवार उपधन्ने चर्र त्विति। यागः स्यादुपधानं वा यागः शेषोक्तदैवतः ॥ १७ ॥ यागत्वानिश्वये शेषो नापेस्थो ६ तो यजिः कृतः। किं तूपधानमाचलं यावदुक्तं चरी स्थितम् ॥ १৮ ॥

श्रमी श्रूयते। नैवारश्रर्भवतीति। चरमुपद्धातीति च। तच नीवारचरुद्रव्यको यागो विधीयते। न चाच देवताया श्रभावः। बृहस्पतेवा एतद्वं यन्नी-वारा इति वाक्यशेषेण देवतासिद्धेः। उपधानं तु यागोपयुक्तस्य प्रतिपन्निः। स्विष्टकृदादिवदिति प्राप्ते श्रूमः॥ यागविधी निश्चिते सति पश्चाद्देवतायामपेक्षिनायां वाक्यशेषवलाद्देवताक्रृप्तिः। इह तु देवताकल्पनेन यागविधित्वनिश्चय इत्यन्योन्याश्रयः। तस्मादिहोपधानमाचं विधीयते॥

# अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

पर्यमिकृतः पालीवत उत्मृज्यत इत्यसी।
यागो गुणो वा यागः स्यादन्वयाव्यवधानतः ॥ १९ ॥
प्रत्यभिज्ञातमालभ्यमनूद्योत्सर्गशन्दतः।
गुणं पर्यमिकृत्याख्यं वत्त्रपुत्तरिनवृत्तये ॥ २० ॥
न दृष्टा परिसंख्याच चोदकात्प्राग्विधी सति।
पर्यमिकरणानाङ्गरीतिः कृत्रोपकारतः ॥ २१ ॥

ताष्ट्रं पात्नीवतमालभेतेति प्रकृत्येदमास्नातम्। पर्यपिकृतं पात्नीवतमुत्तृजन्तीति। तच पर्यपिकृतश्चेत संस्कृतपशुद्रव्यस्य पात्नीवतश्चेत पत्नीवन्नामक्वेत्वतासंबन्धस्य च प्रतीयमानतादयं यागविधिः। एवं सित पर्यपिकृतपात्नीव-तश्च्ययोरव्यवहितान्वयो लभ्यते। सिडान्ती तु पर्यपिकृतमुत्तमुजनीत्यन्वयं वाञ्चिति। तदा व्यवहितान्वयो दुवादः। तस्माडायव्यपशुवद्यागविधिरिति प्राप्ते ब्रूमः॥ अनारभ्याधीतत्वाचास्ति वायव्ये प्रकृतप्रत्यभिज्ञा। इह त्वालभ्यतेन प्रकृतः पशुः पात्नीवतश्चेत प्रत्यभिज्ञायते। तमनूद्य पर्यपिकृतश्च्यान्वितेनोत्सृजतीत्याख्यानेन पर्यपिकरणाख्यो गुणो विधीयते। न च प्रकृतिगतस्य पर्यपिकरणस्य विकृती

चोदकेन प्राप्ततादनर्थको ऽ यं विधिरिति वाच्यम् । उपितनाङ्गाननुवृत्तेविधिप्र-योजनलात् ॥ नन्वेवं सित पिरसंख्या स्यात् । सा च दोषचयदुष्टा । स्वार्थत्या-गो ऽ न्यार्थस्वीकारः प्राप्तवाधश्वेति चयो दोषाः । पर्यमिकरणवाक्ये स्वार्थो वि-धिस्यज्येत । अन्यार्थो निषेधः स्वीक्रियेत । चोदकप्राप्तान्युपरितनाङ्गानि वाध्ये-रन् । मैवम् । पर्यमिकरणोत्तरभावीन्यङ्गानि नानुष्ठेयानीत्येतस्याः परिसंख्याया अनङ्गीकारात् । कथं तिर्हे तिबवृत्तिः । आर्थिकीति वृप्तः । चोदकप्रवृत्तेः प्रागेवायं विधिः प्रवर्तते । प्रत्यक्षोपदेशस्य शीधबुिष्ठजनकतया कल्यातिदेशात्प्र-वलतात् । तथा सत्युपिदेष्टेरेवाङ्गिर्नराकाङ्कायां विकृतौ चोदकस्याप्रवृत्येवो-परितनान्यङ्गानि न प्राप्यते । न चानेन न्यायेन पर्यमिकरणात्प्राचीनानामप्र्याप्तिरिति वाच्यम् । विधीयमानस्य पर्यमिकरणस्य नृतनले सत्युपकारकल्पना-पत्या प्रकृतौ यत्कृप्तोपकारं पर्यमिकरणं तदवस्थापन्नस्येवाच विधेयत्वात् । प्रकृतौ च प्राचीनाङ्गानेक्तरभाविन एवोपकारः क्षृप्त इत्यचापि ताद्दशस्येव विधा-नात्पर्यमिकरणानाङ्गरीतिः सिध्यति । एवं च सत्युत्मृजतीत्याख्यातेन यथो-क्तपर्यमिकरणविधावर्थसिष्ठ उपितनाङ्गोत्मर्गो धातुनानूद्यते । तदेवमचगुण-विधिः ॥

## नवमाधिकरणमारचयति ।

यददाभ्यं गृहीतिति गृह्कात्वंश्रुमिति इयम् । तद्यागो वा गुणो यागः स्याददाभ्यांश्रुनामतः ॥ २२ ॥ यहयोरेव नाम स्यादानन्तर्याडिधिस्तयोः । गुणो ऽ तस्तस्य वाक्येन ज्योतिष्टोमाभिगामिता ॥ २३ ॥

अनारम्य श्रूयते । एष वै हिवषा हिवयेजित यो ऽ दाभ्यं गृहीला सोमाय यजत इति । परा वा एतस्यायुःप्राण एति यो ऽ शुं गृह्णातीति च । तचादाभ्य- शब्दस्य ज्योतिरादिवदपूर्वनामलाज्ञन्नामको यागो यजत इत्याख्यातेन विधीयते । अंशुमित्यच यजतेरश्रवणे ऽ पि नामविशेषवलादेवापूर्वयागविधिः । न चाच द्रस्यदेवतयोस्भावः । यहणलिङ्गेन ज्योतिष्टोमविकृतिलावगतौ तदीयविध्यन्ता- तिदेशेन तिसहेरिति प्राप्ते बूमः ॥ भवलदाभ्यांशुशब्दयोनीमलम् । ते च नामनी

यहयोरेव स्याताम्। न तु यागयोः। गृहीलेति शन्दस्यानन्तरमेव पाठात्। यजनिस्तु व्यवहितः। ताहशो ६ पि यजिरंशुवाको नास्ति। तसाद्गृहयोरेवाच विधिः। यहणं च ज्योतिष्टोमगतस्य सोमरसस्य संस्काररूपो गुणः। ऐन्द्रवायवादियहण-समानलात्। यद्यप्यच न प्रकृतो ज्योतिष्टोमस्त्रथापि तत्संवन्धियहण्डारा वाक्या- ज्ञ्योतिष्टोमगामिलम्। ऋत एव सोमायादाभ्यं गृहीलेति निर्दिश्यते॥ ऋषवा तैत्रिरीयाणां षष्ठकार्षे षष्ठप्रपाठके प्राकरिणकं विनियोजकवाक्यं द्रष्टव्यम्। तसाज्ज्योतिष्टोमे गुणविधिः॥

# दशमाधिकरणमारचयति॥

श्रियं चिनुत इत्यच यागो वा संस्कृतिर्येजिः। लिङ्गेन यागनामताद्यजिना चानुवादतः ॥ २४ ॥ रूद्या द्रव्यस्य नामेतद्दद्रेराधानविद्यतिः। संस्कृतिः संस्कृते वहाविष्टोमो विधीयते ॥ २५ ॥

य एवं विद्यानियं चिनुत इत्येवं विधाय श्रूयते । अधातो ऽ यिमियिष्टोमेनानुयजित तमुक्थ्येन तं घोडिशना तमित्राचेणेत्यादि । अचाियश्च्रो यागवची ।
स्तोचशस्त्रादेः क्रतुलिङ्गस्य श्रूयमाण्त्वात् । तच लिङ्गमेव श्रूयते । अपेः स्तोचमग्गेः शस्त्रमिति । षडुपसदो ऽ गेश्चित्यस्य भवन्तीित च । यदि लिङ्गं प्रापकापेक्षम् । तिर्हे यजिना तदनुवादः प्रापको ऽ स्तु । अपिमियिष्टोमेनानुयजतीत्येतिसिन्वाक्ये ऽ गिं यजतीित यजिसामानाधिकरण्यादुपांश्च यजतीितवद्यागनामत्वम् । अधोच्येत । अनुशन्दस्याियशन्देनान्वयाद्यज्यन्वयो ऽ गिष्टोमस्येति । तथाप्येः पुरोयजने सत्यिषष्टोमस्यानुयजनं संभवित । देवदत्तमनुगन्छिति
यज्ञदत्त इत्यच देवदत्ते पुरोगमनदर्शनात् । तस्मादियं चिनुत इत्यचाियनामको
याग आख्यातेन विधीयते । चिनोतिस्विष्टकािभरियं चिनुत इति वाक्यप्राप्तस्य
चयनस्य सोमयागविकृतित्यप्राप्तस्य यहसमुदायस्येवानुवाद इति प्राप्ते ब्रूमः ॥
अपिन्दो रूद्या विदूद्यमाचष्टे । रूदिश्च कृप्तत्या लिङ्गादिकल्याद्यागवािचत्वावलीयसीति न यागनामत्वम् । न चाच यागरूपमस्ति । द्रव्यदेवतयोरसिद्येः ।
अतो ऽ गिमादधीतेत्युक्ताधानवदियं चिनुत इत्युक्तं चयनमिगद्रव्यसंस्कारः । न च

संस्कृतस्य नियोगाभावः । ऋग्रिमग्रिष्टोमेन यजत इत्यादिवाक्यैरग्रिष्टोमादौ वि-नियोगात् । तस्मात्संस्कारिवधिः ॥

एकादशाधिकरणमारचयति॥

मासं जुहोत्यियहोचं गुणो ऽ त्यत्कर्म वा गुणः। अनूद्य प्राप्तकर्माच मासो ऽ प्राप्तो विधीयते ॥ २६ ॥ उपसिद्धश्चिति नित्ये तासामसंभवात्। अनेकस्याविधेश्वान्यत्कर्म प्रकरणान्तरात् ॥ २९ ॥

कुराडपायिनामयने श्रूयते । मासमियहोचं जुहोति । मासं दर्शपूर्शमासाभ्यां यजेतेति । अत्र प्राप्तं नित्यायिहोत्रमनूद्य मासलक्ष्णो गुणो ऽ प्राप्तत्वाडिधीयत इति चेत् ॥ मैवम् । किं मास एव विधीयत उतोपसिङ्गश्चिरिनेत्युक्ता उपस-दो ऽ पि । नाद्यः । उपसदामपि नित्यायिहोत्रप्राप्तिरहितानां लन्मते विधातव्य-लात्। न डितीयः। प्राप्ते कर्मग्यनेकगुणविधी वाक्यभेदापत्तेः। ननु मा भूत्तर्हि गुणविधिः। कमीन्तरने किं प्रमाणिमिति चेत्। प्रकरणान्तरिमिति बूमः। न द्येतिवायाग्रिहोत्रस्य प्रकरणम्। असंनिहितलात्। अयनं लेतत्प्रकरणम्। अयन-मारभ्याधीतत्वात्। का तर्हि नित्यायिहोचे गुणविधिशङ्केति चेत्। प्रकरणस्यास-मर्पकावे ऽ प्यमिहो चश्चेरेनेतासमर्पणादेषा शङ्का भवति । सा च वाकाभेदापत्या निराकृता। तथा सित स्वतः सिद्धं प्रकरण्भेदं निराकृत्य प्रकरण्कियापादनेन गुणं विधापयितुं प्रवृत्तस्यायिहोत्रशन्दस्य शक्तौ निरुद्वायां तदवस्यः प्रकरणभेदो नि-त्यायिहोचादिदं कर्म भिनित्त। अयिहोचशच्दो धर्मातिदेशार्थ इति सप्तमे वस्यते॥ ननूपसन्मासाभ्यां विशिष्टमिदं कर्म विधीयते। ततो वाजिनन्यायेन गुणभेदात्कर्म-भेदः। न प्रकरणभेदादिति चेत्। न। वैषम्यात्। उपादेयतया विधेयो गुणो वा-जिनम्। मासस्वनुपादेय इत्येकं वैषम्यम्। द्रव्यत्वेन रूपानार्गतं वाजिनम्। मासो न तथेत्यपरं वैषम्यम् । परमार्थतस्तव प्रथमतरप्रतीतेन प्रकरणभेदेन सिखं कर्म-भेदं गुण्भेद उपोडलयति । ततः प्रकरणान्तरमेवाच भेदहेतुः ॥

# बादशाधिकरणमारचयति ॥

अष्टाकपालमायेयं रुक्कामः प्राकृते फलम् । कमीन्यद्वा फलं भानात्पूर्वेन्यायाप्रवेशनात् ॥ २८॥ मा भूद्भिन्नं प्रकरणं कमीन्तरमसंनिधेः । अनारभ्याधीतमेतद्र्पं लन्यूनमीक्षते ॥ २०॥

अनारभ्य श्रूयते। आग्रेयमष्टाकपालं निर्वपेद्रुक्काम इति । हक्कामस्तेजस्कामः। अनेष्टीनां प्रकृतिभूतदर्शपूर्णमासगतमायेययागमनूद्य तच तेजस्कामरूपं फलं वि-धीयते। कुतः। वाक्येनाग्रेयफलसंबन्थस्य भासमानतात्। न च पूर्वोक्तमासाग्रि-होत्रन्यायेन कर्मान्तरत्वम्। वैषम्यात्। तत्रायनमारभ्याधीतत्वादस्ति प्रकरणान्त-रतम्। इह तनारभ्याधीतत्वेन प्रकरणमेव तावचास्ति। कुतो ८ च प्रकरणान्तर-त्वम्। किं च मासो ऽ नुपादेयः। अग्निहोचानुसारेण संपादियनुमशकातात्। फलं तूपादेयम् । दार्शपौर्णमासिकायेयानुसारेण तेजसः कामियतुं शकालात् । तस्मा-त्मलविधिरिति प्राप्ते ब्रुमः ॥ प्रकारणानारनाभावे ऽ प्यनारभ्याधीतनादसंनिधिर-स्येव। स एवाच कर्म भिनति। न चाच वाजिनन्यायेन कर्मभेदः। ऋष्टाकपाल-द्रव्याग्रिदेवतात्मनो रूपस्योभयचैकविधलात्। यदि प्रकरणान्तरत्वमप्यसंनिधिकृ-तमित्यसंनिधिरेव मासायिहोचे कर्मभेदहेतुः। तर्हि तस्यैवायं प्रपञ्चो ऽ स्तु। फलं च मासवदनुपादेयम् । अन्यथा साधनवदफलतप्रसङ्गात् । कामना च विषय-सीन्दर्यज्ञानात्स्वत एवोत्पद्यते । न तु विधिश्रवणात्संपद्यते । यद्यधिकरणयो-न्यायभेदः । यदि वा न्यायैक्यम् । सर्वेषा तेजस्कामेष्टिः कर्मान्तरम् ॥ काम्ये-ष्टिकाराडपिठतेष्वेन्द्रायमेकादशकपालं निर्वपेत्प्रजाकाम इत्यादिष्वयमेव न्यायो दष्टबः॥

# चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

यजेत्समे पौर्णमास्यां यावज्जीवं तथेतया। अन्नाद्यकाम इत्यादी कर्मभेदो ऽ थवा गुणः ॥ ३०॥ विध्युपादानयोरैकादेशादेरनुपत्तितः। आवश्यके कर्मविधी तन्नेदः पुनहक्तितः॥ ३१॥ देशादियोगस्याप्राप्तिविधिन होकता तयोः। पुंशन्दयोर्थापृतिनात्पुनरुत्त्या ननूद्यते ॥ ३२॥

द्र्भपूर्णमासप्रकरणे देशकालिनिमत्तान्यासायनो । समे यजेत । पौर्णमास्यां यजेत । यावज्जीवं द्र्भपूर्णमासाभ्यां यजेतित । अविष्ठप्रकरणे फलमासातम् । एतयान्नाद्यकामं याजयेदिति। आदिशब्देन संस्कारो गृहीतः। स च द्र्भपूर्णमासप्रकरणे समासातः। शेषं स्विष्ठकृते समवद्यतीति । तत्र देशकालिनिमत्तफलसंस्कारा अनुष्ठेयतादनुपादेयाः। अत एव न विधेयाः। उपादानविधिशब्दयोः पर्यायतात्। ततः कर्मविधिरित्यवश्यमभ्युपेयम्। तच प्रकरिणनो द्र्शादेः पूर्वविहितस्यैविभिवाक्येः पुनर्विधाने समिधो यजतीत्यादिवदभ्यासादेव कर्मभेद इति प्राप्ते ब्रूमः॥ देशादीनामविधेयते ऽ पि विहितकर्मणा सह तेषां संबन्धो विधीयनाम्। स च कर्मवत्पूर्वं न विहित इत्यप्राप्तवाहिधिमहिता। यदुक्तमुपादानविधिशब्दी पर्यायाविति तदसत्। अपवृत्तप्रवर्तनं विधानम्। तच्च पुरुषविषयः शब्दि व्यापारः। अनुष्ठितस्यानुष्ठानमुपादानम् । तच्च कर्मविषयः पुरुषव्यापार इति महान्भेदः। यो ऽ पि दर्शादीनां पुनर्विधिः सो ऽ पि देशादिसंबन्धं विधातुं कर्मानुवाद इति न कर्मभेदमावहित । सिमधो यजतीत्यादौ विधेयगुणान्तराभावेनानुवादासंभवात्पुनर्विधानं भेदहेतुरिति वैषस्यम् ॥

चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥

दर्शपूर्णमासप्रोक्त आग्नेयः केवलो ऽ यसौ। दर्शे यदिति वाक्याभ्यां कर्मान्यद्वानुवादगीः ॥ ३३॥ अभ्यासादन्यकर्मत्वं दर्शेष्टौ द्विः प्रयुज्यताम्। एकावप्रत्यभिज्ञानादनूक्त्रीन्द्रायसंसुतिः ॥ ३४॥

यदाग्रेगो ऽ ष्टाकपालो ऽ मावास्यायां च पौर्णमास्यां चाच्युतो भवतीति काल्डिये विहितम् । तदाग्रेगो ऽ ष्टाकपालो ऽ मावास्यायां भवतीत्येकस्मिन्काले पुनर्विहितम् । तचाविशेषपुनःश्रुतिलक्ष्णेनाभ्यासेन प्रयाजानामिव भेदः । तथा सत्याग्रेययागस्य दर्शकाले डिःप्रयोग इति चेत् ॥ न । प्रत्यभिज्ञानादाग्रेयस्यैक्ते सत्येककालवाक्यस्यानुवादकावात्। न चानुवादो व्यर्थः। विधेयैन्द्राग्रस्तुत्यर्थवात्।

यद्ययायेयो ऽ ष्टाकपालो ऽ मावास्यायां भवति तथापि न केवलेनायिना सा-धुर्भवति । इन्द्रसहितो ऽ ग्रिः समीचीनतरः । तसादैन्द्राग्रः कर्तव्य इति विधेय-स्तुतिः । प्रयाजवैषम्यं तूक्तमेवानुसंधेयम् ॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे हितीयस्याध्यायस्य तृतीयः पादः॥

चतुर्थपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयति ॥

यावज्जीवं जुहोतीति धर्मः कर्मणि पुंसि वा। कालनात्कर्मधर्मी ऽतः काम्य एकः प्रयुज्यताम् ॥ १ ॥ न कालो जीवनं तेन निमित्तप्रविभागतः। काम्यप्रयोगो भिन्नः स्याद्यावज्जीवप्रयोगतः ॥ २ ॥

वहृ चब्राक्षणे श्रूयते । यावज्जीवमियहोचं जुहोतीति । तच यावज्जीवशक्दो मरणाविधकालपरः । तत्कालसंबन्धश्च प्रकृते काम्यायिहोचे पूर्वमप्राप्तवाज्जुहोनीत्वनूदिते कर्मणि विधीयते । तथा सत्यस्य वाक्यस्य नित्यप्रयोगविधायकत्वाभावेन वाक्यान्तरविहितः काम्यप्रयोग एक एवापिहोचस्य पर्यवस्यित । स च काम्यप्रयोगो ऽभ्यसितव्यः । सकृदनृष्टानस्यायिहोचं जुहुयात्स्वर्गकाम इत्यनेनेव सिज्ञतात् । यावज्जीविमत्यस्य कालविधेवैयर्थ्यप्रसङ्गात् । तस्मादयं काम्यकर्मणो ऽभ्यासिह्यये कालक्ष्यधर्मविधिरिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ यावज्जीवशक्दो न कालस्य वाचकः। किंतु लक्षकः। वाच्यार्थस्तु कृत्कजीवनम् । न च जीवनं कर्मधर्मवेन विधातुं शक्यम् । तस्य पुरुषधर्मत्वात् । तं च पुरुषधर्मे निमित्तीकृत्यायिहोचप्रयोगो विधीयते । न चाच कर्मभेदः । तडेतूनां शक्यान्तरदीनामभावात् । न चाभ्यासस्त्रडेतुः। निमित्तविशेषसङ्गावेनाविशेषपुनःश्रुतेरभावात् । ञ्चतः प्रयोगभेदः पर्यवस्यित । जीवनस्याच निमित्तवात् । सित निमित्ते नैमित्तिकस्य त्यागायोगान्तित्यतमर्थसिङ्गम् । न च जीवननेरन्तर्येण प्रयोगनेरन्तर्यापितिः। सायंप्रातःकालयोविहितत्वात् । तसाज्जीवनस्य पुरुषधर्मत्वान्नित्वकाम्यप्रयोगौ भिन्ती ॥

हितीयाधिकरणमारचयति ॥

शाखाभेदात्कर्मभेदो न वा कमीच भिद्यते। दृष्टं काठकनामादि बहुभेदस्य कारणम् ॥ ३॥ यन्यद्वारादिना ह्येते युज्यन्ते भेदहेतवः। रूपादिप्रत्यभिज्ञानादभिन्नं कर्म गम्यते ॥ ४॥

काठककाखमाध्यन्दिनतेत्तिरीयादिशाखासु दर्शपूर्णमासाख्यं कमीस्नातम्। तत्र शाखाभेदात्कर्म भिद्यते । कुतः । भेदकारणानां नामभेदादीनां वहुलमुपलम्भात् । काठककाखादिको नामभेदः । कारीरीवाक्यान्यधीयानाः केचिच्छाखिनो भूमी भोजनमाचरिता । शाखान्तराध्यायिनो नाचरनीति धर्मभेदः । एकस्यां शाखाया-मधीता इषे वित्यादयो मन्त्राः पलाश्शाखाछेदादयः क्रियाश्व शाखान्तरे ६ पधी-यन्त इति पुनस्किः । एवमशक्त्यादयो भेदहेतव उदाहायाः । न ह्यस्यायुषा मनु-षेण सर्वशाखाध्ययनपूर्वकं कमीनुष्ठानं कर्तुं शक्यम् । तस्माच्छाखाभेदेन कर्मभेद इति प्राप्ते बूमः ॥ ह्याद्यभेदादेकं कमीप्रेयाष्टाकपालादियागह्यं यदेवेकस्यां शा-खायां तदेवान्यवाणुपलभ्यते । दर्शपूर्णमासाभ्यां यज्ञेतित यागह्यः पुरुषव्या-पारश्वेकविधः । दर्शपूर्णमासाविति कर्मनामाणेकम् । स्वर्गकाम इति फलसंब-न्यो ६ प्येकः । तस्मादिभिन्नं कर्म । पूर्वपश्चहेतवस्वन्यथा संगच्छन्ते । काठकादिकं ज्योतिरादिवन्न कर्मनाम । काठकेन यज्ञेतत्यश्रवणात् । काठकमधीत इति प्रयो-गाद्गन्थनामेत्यवगन्तव्यम् । भूभोजनादिरध्ययनधर्मः । पुनस्क्रिस्थेतृभेदान्न दुष्यति । श्रन्थायुषापि शाखान्तरस्थोपसंहारन्यायेन कर्मानुष्ठानुं शक्यते । तस्मादनन्यथा-सिष्ठह्मप्रत्यभिज्ञानाच्छाखाभेदे ६ पि कर्म न भिद्यते ॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे डितीयस्याध्यायस्य चतुर्थः पादः। समाप्तश्च डितीयो ऽध्यायः॥

# श्रीगगेशाय नमः

हितीये कर्मणां भेदे सिद्धे भिचकियास्वयम् । वुभुत्सितः शेषशेषिभावो ऽ तो ऽ चाभिधीयते ॥ ०॥ अनेन हितीयतृतीययोरध्याययोः पौर्वापर्ये निरूपितम् ॥

तृतीयाध्यायस्य प्रथमपादे प्रथमाधिकरणमारचयति ॥
ञ्रशान्दी शेषता शान्दी वा न शाद्धप्रतीतितः।
क्रियाकारकसंसर्गमाचे चुत्पित्तसंभवात् ॥ १ ॥
गुणप्रधानभावेन संसर्गे ६ नाभेवत्यसौ।
चुत्पित्तसंभवात्तच शान्द्रता स्यात्क्रियादिवत् ॥ २ ॥

यदिदमस्मिस्तृतीयाध्याये प्रतिपादितं शेषतं न तच्छान्दम्। कुतः। केनापि शन्देन शेषतस्याप्रतीयमानतात्। युत्पन्नो हि शन्दः प्रत्यायकः। युत्पन्निश्च न शेषशेषिभावे क्वचिदृष्टा। लोके सर्वेच क्रियाकारकात्वयस्यैव युत्पत्तिप्रयोजकात्दर्शनात्। अतः शेषताया अशान्द्रतान्नायमध्याय आरम्भणीय इति चेत्॥ मै-वम्। अन्वये शेषशेषिभावस्यान्तभावात्। न हि गुणप्रधानभावमन्तरेणान्वयः संभवति। इयोर्गुणयोः परस्पराकाङ्कारहितत्वेनान्वययोग्यताभावात्। एवं इयोः प्रधानयोरिष । अतो युत्पत्तिसंभवात्कियाकारकतद्व्यो यथा शान्दः। तथा तद्व्यान्तर्गतः शेषशेषिभावो ६ पि शान्दः। तस्मादयमध्याय आरम्भणीयः॥

वितीयाधिकरणमारचयति ॥

स्वरूपहेतू न स्तो ऽ च स्तो वा नैवानिरूपणात्। पारार्थ्ये शेषताहेतू रूपं तेनोपलक्षितम् ॥ ३॥ न तावद्य शेषतस्य स्वरूपं निरूपियतुं शकाते। तथा हि। शेषतं नाम किमविनाभूततं प्रयोज्यतं वा विध्यत्तविहिततं वा। नाद्यः। षड्यागानामविनाभूतानां परस्परशेषत्वप्रसङ्गात्। न हितीयः। पुरोडाशकपालेन तुषानुपवपतीत्यय
तुषोपवापं प्रति शेषस्यापि कपालस्य तत्प्रयोज्यताभावात्। न तृतीयः। विध्यादिविहितस्य पलाशशाखाद्यस्य सत्यपि शेषत्वे विध्यत्तविहितत्वाभावात्। तस्माबास्ति शेषतायाः स्वरूपम्। नापि हेतुरिस्तः। विमतः शेषः। एवंत्वादिति कस्यचिद्वेतोरिनिरूपणादिति प्राप्ते त्रूमः॥ विमतः प्रयाजादिः शेषः। परार्थत्वात्।
भृत्यादिवदिति हेतुः सुनिरूपितः। अविनाभूतत्वादीनां लक्षणानां दुष्टते ऽ पि
परार्थः शेष इति लक्षणस्यादुष्टतात्। तेन लक्षित आकारः स्वरूपम्। न च पारार्थ्यस्यैव हेतुते लक्षणत्वे च साङ्कर्यम्। आकारभेदेन तज्ञेदात्। दृष्टान्ते गृहीतव्याप्तिं सहायीकृत्य बोधक आकारो हेतुः। इतरव्यावृत्या बोधक आकारो लक्षणम्। तस्मान्नेष्ठिषताया हेतुस्वरूपे विद्येते॥

तृतीयाधिकरणमारचयति॥

किं द्रव्यगुणसंस्कारमात्रं शेषो ऽ थवा फलम्।
पुमान्कर्म च पद्यौ हावादेयौ मतभेदतः ॥ ४॥
शेषतमुपकारितं द्रव्यादावाह बादरिः।
पारार्थ्ये शेषता तच्च सर्वेष्वस्तीति जैमिनिः ॥ ५॥

स्म्यकपालादिकं द्रव्यम्। अरुणिमादिको गुणः। अवधानप्रोक्षणादिकः संस्कारः। एतेषु विष्वेव शेषलम्। स्वर्गः फलम्। तकामी पुरुषः। दर्शपूर्णमासी कर्म। न हि फलादीनां चयाणां शेषलमिस्तः। उपकारितस्य शेषललक्षणस्य फलादिष्वभावादिति बादरेमेतम्॥ पारार्थ्यं तल्लक्षणमभिप्रेत्य फलादयो ऽ पि शेषा इति जैमिनेमेतम्। तथा च चीणि सूचाणि पठ्यन्ते। कर्माण्यपि जैमिनिः फलार्थेतात्। फलं च पुरुषार्थेतात्। पुरुषश्च कर्मार्थेतादिति। तचोपकारित्वमितिव्याप्तम्। प्रधानभूते ऽ पि स्वामिनि गर्भदासोपकारित्वदर्शनात्। तस्माज्जैमिनिमतमेव मुख्यसिद्धानाः॥

# चतुर्थाधिकरणमारचयति॥

श्रुता त्रीसाज्यसान्नाय्यधर्माः साङ्कर्यगामिनः। व्यवस्थिता वा साङ्क्ष्यै फलापूर्वेण संगतेः ॥ ६ ॥ श्रवान्तरापूर्वेसत्वात्साक्षात्तेनैव संगती। श्रुत्या व्यवस्थापितास्ते सा हि प्रकरणोत्तमा ॥ ९ ॥

वीहिधमी अवघातप्रोक्षणादयः। आज्यधमी उत्पवनावेक्षणादयः। साचाय्य-धर्मा दोहनातत्र्वनादयः । ते सर्वे फलहेतुतया दर्शपूर्णमासापूर्वेण संगद्धनो । अवान्तरापूर्वस्य कस्यचिदभावात्। एकेनैवापूर्वेण फलिसिडावपूर्वान्तरस्य कल्प-काभावात्। फलापूर्वप्रयुक्त्या चानुष्टीयमाना धर्मा यस्मिन्कस्मिन्नपि द्रव्ये ऽ नुष्टि-ताः फलापूर्वं जनयन्येवेति साङ्कर्ये प्राप्ते त्रूमः ॥ आग्रेयादयः षड्यागा भिन्नक्ष-णवर्तिनो विनश्वराः संभूय फलापूर्वे जनयितुं न शक्कविना । ततस्तज्जननसमर्था-न्यायेयादिजन्यानि षडवान्तरापूर्वाणि कल्यानि। तेषु पुरोडाशद्रव्यक्तयागजन्यापूर्व वीहिधमीणां प्रयोजकम्। प्रत्यासन्नलात्। फलापूर्वे तु तेन व्यवहितम्। एवमा-ज्यधर्माणां सान्नाय्यधर्माणां च तत्तद्र्य्यकयागजन्यावान्तरापूर्वेणिव साह्यात्संगतिः। तथा सित तत्तदपूर्वप्रयुक्ताः संस्कारास्तत्तदपूर्वसाधनप्रकृतिद्रव्येष्वेव व्यवतिष्ठन्ते॥ ननु दर्शपूर्णमासप्रकरणमत्र संस्काराणां विनियोजकम्। तच्च सर्वप्रकृतिद्रव्यसाधा-रणमिति तदवस्थमेव साङ्कर्यम्। अथोच्येत। तुषविमोकस्य वीहिष्वेव संभवात्ते-ष्वेवावघातः। न ताज्यसाद्माय्ययोः। एवं विलापनमाज्य एव। दोहनादिकं सा-बाय्य एवेति। वाढम्। दृष्टार्थानां धर्माणां व्यवस्थितते ऽ पदृष्टार्थाः प्रोक्षणाद्यः संकीर्येरचेवेति चेत्। मैवम्। वीहीन्ग्रोक्षति। आज्यमवेक्षत इत्यादिहितीयाश्रुत्या व्यवस्थापितत्वात्। श्रुतिश्च प्रकरणाइलीयसी। तस्माद्मवस्थिता धर्माः॥

# पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

द्रव्यस्य स्प्रायकपालादेः साङ्क्ष्ये वा व्यवस्थितिः। यज्ञायुधतं सर्वेषां समनोनात्र संकरः ॥ ৮॥ वाक्यस्योज्जननादेः स्याड्डियर्थ्यं संकरे सित। अनुवादो ह्यायुधोक्तिव्यवस्था तेन पूर्ववत् ॥ ९॥

दर्शपूर्णमासयोः श्रूयते । स्मचश्च कपालानि चामिहोत्रहवर्णी च श्रूपं च कृष्णाजिनं च शम्या चीलूखलं च मुसलं च हषचीपला चैतानि वै दश यज्ञायु-धानीति । स्फ्यशच्देन खद्गाकारकाष्ट्रमुच्यते । अपिहोत्रहवणी निर्वापसाधनं का-ष्टपाचम्। शम्या मुसलाकारकाष्टम्। तच बीह्यादिद्रव्येष्टववघातादिसंस्काराणां साङ्क्यें निराकृते ऽ पि स्फ्यकपलादिद्रव्याणामुङ्जननपुरोडाशश्रपणाद्यङ्गक्रियासु साङ्क्यं निराकर्तुमशकाम्। येन केनापि द्रव्येण यस्यां कस्यांचित्क्रियायां कृताया-मपि श्रूयमाणस्य यज्ञायुधनस्याविरोधात्। न ह्यव्यवस्थामानेण यज्ञसाधननमपे-तीति प्राप्ते बूमः ॥ स्फर्यनोडन्ति । कपालेषु श्रपयति । अग्रिहोत्रहवर्या हवींषि निर्वपति । शूर्पेण विविनक्ति । कृष्णाजिनमधस्तादुलूखलस्यावस्तृणाति । शम्यया दृषद्मुपद्धाति । उलूखलमुसलाभ्यामवहन्ति । दृषदुपलाभ्यां पिनष्टीत्येतेषां वि-शेषसंयोगबोधकानां वाक्यानां वैयर्थ्य साङ्कर्यपक्षे प्रसज्येत । व्यवस्थापक्षे ऽ पि संबन्धसामान्यबोधकं यज्ञायुधवाक्यमनर्थकमिति चेत्। न। उज्जननादिवाक्यसि-डाथीनुवादलात्। न च वैपरीत्येनोडननादिवाक्यानामेवानुवादलमिति वाच्यम्। बहुवैयर्थ्यस्य जद्यन्यतात्। न चात्यनां यज्ञायुधानुवादस्य वैयर्थ्यम्। यज्ञायुधानि संभरन्तीत्यासादनविधानायोपयुक्तत्वात् । तस्मादवघातादिसंस्कार इव स्फ्यकपा-लादिद्रव्याणि व्यवस्थितानि ॥

षष्टाधिकरणमारचयति ॥

क्रीणात्यरुणयेत्येतत्संकीर्णं वा क्रयेकभाक्। क्रयेणानन्वयात्कीर्णः सर्वद्रव्येषु रिक्तमा ॥ १०॥ द्रव्यद्वारा क्रये योगात्तद्वागे चान्वयः पुनः। साक्षात्क्रये गुणस्यार्थाद्वये संनिहिते नसी ॥ ११॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते । अरुण्या पिङ्गास्थैकहायन्या सोमं क्रीणातीति । तचारु-णाश्रन्दो ऽ रुण्यिमानं गुणमाचष्टे । गुणिविषयतया प्रयुज्यमानस्यापि नागृहीत-विशेषणा विशिष्टबुर्डिरिति न्यायेन गुणबोधकत्वात् । अन्वयव्यतिरेकाभ्यां गुण-माचे तद्युत्पत्तेश्व। तस्य चारुण्यिमगुणस्य तृतीयाश्चुत्या सोमक्रयसाधनतं प्रतीयते। तचानुपपत्तम् । अमूर्तस्य गुणस्य वासोहिर्ण्यादिवत्क्रयसाधनतासंभवात् । तत- स्तृतीयाश्रुतेर्विनियोजकालाभावेन प्रकरणस्याच विनियोजकालं वक्तव्यम् । प्रकरणं च यहचमसाद्यखिलद्रव्येष्वरुशिमानं निवेशयति । न चानेन न्यायेन पिङ्गास्येक-हायनीशन्दार्थयोरिप सर्वेद्रव्यगामिलं शङ्कनीयम्। तयोः शन्दयोर्द्रव्यवाचित्वात्। पिङ्गलवर्णे ऋक्षिणी यस्या गोः सा पिङ्गाक्षी। एवमेकहायनी। यद्यपेकगोवा-चिनौ शन्दौ तथापि विशेषराभूतधर्मभेदान्छन्दद्वयम् । तच्च युगपन्प्रवृत्तं सद्वर्मद्व-यविशिष्टं गोद्रव्यं क्रयसाधनलेन विद्धाति । न चेतरह्रव्यमितरद्रव्ये निवेशयितुं शस्त्रम् । अरुणिमगुणस्तु द्रव्येषु विशेषणत्वेनान्वेतुं योग्यत्वात्तेषु निवेश्यते । तत्रै-षाक्षरयोजना । अरुणयेत्येतत्पृष्यवाक्यम् । तत्र तृतीयाश्रुत्या प्राकरिणकानि सा-धनद्रव्याणि सर्वाण्यनूद्य प्रातिपदिकेन गुणी विधीयते। यानि ज्योतिष्टोमे सा-धनद्रव्याणि तानि सर्वाएयरुणानि कर्तव्यानीति। तस्मान्नुणः संकीर्णे इति प्राप्ते ब्रूमः॥ यद्यपमूर्तो गुणस्त्रथापि हायनवदिक्षवच गोद्रव्यं व्यविक्ठनितः। तच द्रव्यं साधनमिति तद्वारा गुणस्य क्रयेणान्वयो भवति । एवं सित वाक्यभेदो न भवि-चित ॥ ननु वाक्यभेदाभावे ६ पि लक्ष्मणा दुवारा । गुणवाचिनः शब्दस्य गुणि-द्रव्यपरत्वाङ्गीकारात्। मैवम्। गुणस्यैवाच तृतीयाश्रुत्या साधनत्वमुच्यते। तच द्रव्यद्वारमन्तरेश न संभवतीत्यथापत्या द्रव्यावच्छेदकलं कल्यते । तर्हि यहचम-सादिद्रव्यमणविद्धद्यतामिति चेत्। न। तस्य द्रव्यस्य क्रयसाधनलाभावेन तदव-छेदकगुणस्य श्रूयमाणक्रयसाधनलासिडेः ॥ तर्हि वाससा क्रीणात्यजया क्रीणा-तीति वस्तादीमां क्रयसाधनतात्तदवन्छेदो ऽ स्त्वित चेत्। न। तेषां क्रयान्तरसा-धनलात्। न हि तचामिहोचे पयोद्ध्यादिविकल्यवन्त्रयानुवादेन वस्त्रादिद्रव्यवि-कल्पो विधीयते । अनुवाद्यस्य क्रयमाचस्यामिहोचवद्न्यंचाविधानात् । ततो वस्त्रादिद्रव्यविशिष्टाः क्रयानारविधयः । न हि स्ववाक्यगतमेकहायनीद्रव्यमुपेद्र्य वस्त्राद्यवच्छेदो युक्तः । तस्मान्क्रयेण साक्षादन्वितयोर्द्रव्यगुणयोः पश्चादर्थापत्त्या परस्पराव छे दक्तवेनान्वयः। तथा सत्यारु एयविशिष्टेकहायन्या की गातीत्यर्थः पर्य-वस्यति । तस्मादारुग्यगुगः ऋयहेतुमेकहायनीमेव भजते ॥

सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

संमार्षि यहमित्येको यहः शोध्य उताखिलः।
एक उद्देश्यसंख्याया उपादेयवदादरात्॥ १२॥
प्राधान्यात्रतुणावृत्तेरेकत्वमनपेक्षितम्।
तिक्षियो वाक्यभेदो ऽतो द्रव्योक्त्या सर्वशोधनम्॥ १३॥

सोमे श्रूयते। दशापिवचेश यहं संमाष्टीति। दशापिवचं वासःखराः। तच यथा पश्रुना यजेतेत्यचोपादेयपश्रुगतमेकालं विविद्यातम्। तइदुद्देश्ययहगतमप्येकालं विविद्यात्यम्। किं च। यहशब्दस्य जातिवाचित्तेन जातेः संस्कार्यत्वे सित तदाश्र्यभूते यिमाक्तिस्विप द्रव्ये ऽनुष्ठितेन संस्कारेश जातिः संस्कृता भवित। तसादेक एव यहः शोधनीय इति प्राप्ते श्रूमः॥ यहिमिति डितीयया यहस्योदेश्यतया प्रयोजनवत्तया च प्राधान्यं गम्यते। यहं प्रति गुणः संमार्गः। प्रति प्रधानं च गुण आवर्तनीय इति न्यायेन यावन्तो यहाः सिन्ति ते संमार्जनीयाः। एवं निश्चये सित संमार्जियतव्ययहेयत्ताया अबुभुत्तितत्वादुद्देश्यगतमेकालं श्रूयमाण्यविविद्यतम्। अशोच्येत। नेदमुद्देश्यगतम्। किंतु स्वयं विधेयमिति। तच। वाक्यभेदापत्तेः। यहं संमृज्यात्तं चैकिमत्येवं विधेयार्थभेदाडाक्यभेदः। पश्रुना यजेतेत्यच तु यागं प्रति गुणभूतः पश्रुः। न हि प्रति गुणं प्रधानस्यावृत्तिरिति कश्चिन्यायो ऽस्ति। तत इयत्ताया बुभुत्तितत्वाच्छूयमाण्येकत्वं विविद्यतमिति वैषम्यम्। न च जातिः संस्काया। तस्या अमूर्तेलात्। ततो जातिहारा द्रव्यलस्का यहण्यः। तच चावृत्तिरुक्ता। तस्या अमूर्तेलात्। ततो जातिहारा द्रव्यलस्का यहण्यः। तच चावृत्तिरुक्ता। तस्या अमूर्तेलात्। ततो जातिहारा द्रव्यलस्का यहण्यः। तच चावृत्तिरुक्ता। तस्या स्रमूर्तेलात्। समार्जनीयाः॥

#### अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

चमसादि च संमृज्याची वा तस्यास्ति मार्जनम्।
एकत्ववद्गहलस्याप्यनादरणसंभवात्॥ १४॥
ऋवाधी ८ चादरे हेतुवीक्यभेदस्तु नैव हि।
चमसादी च संमार्गः श्रुत्या तिहवयापैणात्॥ १५॥

यहमित्यच प्रत्ययार्थभूतमेकालं यथा न विविद्यतम्। तथा प्रातिपदिकार्थस्य यहत्वस्थायविवद्या संभाव्यते। ततो यहशन्दस्य सोमपाचोपलक्षकालानुहासामिव चमसानामि संमार्गेण सोमरसैकिनिईरणप्रयोजनसंभवाच चमसादयो ऽ पि सं-मार्जनीया इति प्राप्ते त्रूमः ॥ एकतं वाक्यभेदेन दुष्टलाच विविक्षतम्। ऋदुष्टं तु यहतं कुतो न विवस्थेत । ततः सत्यिप प्रयोजने प्रमाणाभावाचमसादौ नास्ति संमार्गः । न च विषयापेक्षया तत्कल्पनम् । यहश्रुत्येव तिंद्वषयसमर्पणात् । तसाचास्ति संमार्गः ॥

## नवमाधिकरणमारचयति॥

भवेत्सप्तदशारित्नवीजपेयस्य यूपकः।
उन्मानं द्रव्यगं वाजपेयस्याङ्गं पशोरुत ॥ १६॥
आनन्तर्यात्रकरणात्कमीङ्गं घोडशित्यदः।
ऊर्ध्वपाचे खादिरेऽ ये संयुज्यान्वेति कर्मणा ॥ १९॥
यूपद्वारा पशोरङ्गं पश्रुद्वारा च कर्मणः।
सौमिकत्वाद्वाजपेये यूपो नास्ति पश्रुं विना ॥ १८॥

वाजपेयप्रकरणे श्रूयते । सप्तद्शारित्वाजपेयस्य यूपो भवतीति । तच यूपद्र्यातं सप्तद्शारित्वाजपेयक्रमेणो ऽ ङ्गम् । सप्तद्शारित्व-शब्द्वाजपेयशब्द्योरानन्तर्यात् । प्रकरणं चैवमनुगृद्धते । यदि कर्मणः साक्षादूर्ध्व-मानं न संभवेत् । तिर्हे वाजपेयगतं खादिरमूर्ध्वं यत्वोडशिपाचं तिसम्बद उन्मानं प्रथमं संयुज्य तद्वारा कर्मणान्वेतीति प्राप्ते ब्रूमः ॥ सप्तद्शारित्वर्यूप इति सामान्ताधिकरण्याद्यूपेन साक्षात्मंवध्यते । तस्य च यूपस्य पश्चङ्गनादुन्मानं यूपद्यारा पश्चरङ्गं भवित । तस्यापि पश्चोवाजपेयाङ्गन्वात्पश्रुद्धारा कर्मणो ऽ ङ्गम् । यद्यपि वाजपेययूपशब्द्योरानन्तर्यमित्ति तथापि वाजपेयस्य सोमयागतया साक्षाद्यूप-संबन्धाभावात्पश्रुव्यवधानमभ्युपेयम् । वाजपेयस्येति षष्ठ्याः संबन्धमाचवाचिन्वेन व्यवहितसंबन्धमप्यसावभिधत्ते । देवदत्तस्य नप्नेतिवत् । यत्तु सप्तद्शारित्वा-जपेययोरानन्तर्यं यत्त प्रकरणं तदुभयमिवरुद्धम् । पश्चङ्गत्वे ऽ प्यन्ततो वाजपेयाङ्गन्वाङ्गीकारात् । किं च । पूर्वपक्षे यूपशब्देन षोडशिपाचं लक्षणीयम् । सिद्धान्ते तु नासौ दोषः ॥

दशमाधिकरणमारचयति॥

श्रभिकामं जुहोतीति युक्तं कर्नाखिलस्य तत्। किंवा प्रयाजमानस्य कृत्सकर्तृयुतं भवेत् ॥ १९ ॥ प्रयाजाभिकमण्योः क्रियालादुभयोरिष । मिथःसंबन्धराहित्यानीवं ते ऽ पि समत्वतः ॥ २० ॥ कर्तृयोगाददोषश्चेत्समानेयं समाहितिः । ततः प्रयाजसान्धियात्रकर्नेवास्य संयुतिः ॥ २१ ॥

दर्शपूर्णमासयोः प्रयाजसमीये श्रूयते । श्रभिकामं जुहोतीति । तत्र होमकाले यदेतदाहवनीयमभितः संचरणं तत्कृत्वदर्शपूर्णमासकत्री संबध्यते । न तु प्रयाजमानकत्री । कृतः । श्रभिकमणस्य क्रियारूपस्य कारकताभावेन प्रयाजक्रियया संबन्धासंभवादिति चेत् ॥ मैवम् । क्रियारूपत्वादेव दर्शपूर्णमासक्रिययापि संबन्धासंभवात् । श्रयोच्येत । श्रभिकमणं कर्तृकारकेण साक्षात्संबध्यते । तद्द्वारा कृत्वदर्शपूर्णमासकर्मणा संबध्यत इति । तदेतत्समाधानं प्रयाजसंबन्धे ऽ पि समानम् । श्रतः संनिधिवलात्प्रयाजकत्री संबध्यते ।

एतदेवाधिकरणं वार्त्तिककारमतेनारचयति ॥

यहा विल्तं सान्निध्यादस्ति प्रकरणे ततः। दशैदिप्रक्रियाधीते क्रमणे स्यात्तदङ्गता ॥ २२ ॥ अवान्तरप्रकरणं सिमधो यज्ञतीत्यतः। तन्मध्यपाठात्तस्याङ्गं तहारा दशैशेषता ॥ २३ ॥

श्रसिचिप मते तावेव विषयसंश्यो । पूर्वोत्तरपश्चहेतुमाचमन्यत् । प्रयाजसं-निधितो ऽ पि दर्शपूर्णमासप्रकरणस्य प्रवलनात् । प्राकरिणकेषु कृत्लेष्वभिक्र-मणं निविशत इति पूर्वपश्चः ॥ सिमधो यजतीत्यारभ्याचातमवान्तरप्रयाज-प्रकरणम् । तन्मध्ये ऽ भिक्रमणमाचातम् । तस्य चाभिक्रमणविधेरुभयतः प्रया-जविषयैवीक्यैः संदृष्टताद्भिक्रमणं प्रयाजमाचे निविशत इति राज्ञानाः । श्च-सिचपि पश्चे महाप्रकरणं न विरुध्यते । प्रयाजज्ञारा दर्शपूर्णमासयोनिवेशात् ॥ एकादशाधिकरणमारचयति ॥

उपव्ययत इत्यस्य सामिधेन्यङ्गताथवा। दशाङ्गता प्रक्रियेषावान्तरातो ऽ स्विहायिमः ॥ २४॥ लिङ्गादयेरङ्गभूतैर्निवित्संज्ञकमन्त्रकैः। विन्छेदे सति दशाङ्गं महाप्रकरणोक्तितः ॥ २५॥

द्रीपूर्णमासप्रकरणे विश्वरूपो वे लाष्ट्र इति प्रपाठके सप्तमाष्टमयोरनुवाकयोः सामिधेनीबास्रणमासातम्। नवमे निवित्संज्ञकानामये महानिस बास्रणभारते-त्यादीनां मन्त्राणां त्रास्रणम् । दशमे काम्याः सामिधेनीपक्षाः । एकादशे तूप-वीतमेवं विहितम्। निवीतं मनुषाणां प्राचीनावीतं पितृणामुपवीतं देवानामु-पव्ययते देवलक्ष्ममेव तन्तुस्तेति । तच पूर्वन्यायेन सामिधेनीप्रकरणस्यावान्तर-स्याङ्गीकारात्सामिधेन्यङ्गमुपवीतमिति चेत्॥ न। निविद्यास्रणेन सामिधेनीप्रक-रणस्य विच्छेदितत्वात्। न च निविदामिष सामिधेन्यङ्गतया तत्प्रकरणपाठाद-विच्छेदक्तविमिति वाच्यम्। लिङ्गेन निविदामग्यङ्गत्वावगमात्। आहुत्यधिकरण-भूतमपिं संबोध्य महानसीत्यादिभिनिविद्याच्येरपेरुत्साहजननाय तद्रुणा आवे-द्यनो । ञ्चत एव निर्वचनमेवं श्रूयते । निविद्धिन्येवेदयत् । तिचिविद्यं निविन्न-मिति ॥ ननु सम्यगिध्यते ऽ यियाभिर्ऋग्भिस्ताः सामिधेन्य इति युत्पत्त्या ता अपव ज्वलनहारेणाग्न्यथा एवेति चेत्। सन्तु नाम। नैतावता परस्परमङ्गाङ्गि-भावः ॥ ननु विच्छिद्यतां सामिधेनीप्रकरणम् । निवित्प्रकरणेनोपवीतस्य निवि-दङ्गलं स्यादिति चेत्। न। पूर्वोत्तरानुवाकयोर्निविदामश्रवणेन प्रकरणाभावात्॥ संनिधिना तदङ्गलिमिति चेत्। न। काम्यसामिधेनीभिर्थावधानात्॥ न च का-म्यसामिधेन्यङ्गता शङ्कनीया। संनिधितः प्रकरणस्य प्रवलनात्। तस्माद् प्रया-जन्यायाभावाद्दर्भपूर्शमासाङ्गमुपवीतम्॥

हादशाधिकरणमारचयति ॥

वैकङ्कतादिकं पाचं पवमानहिवःष्वय । यज्ञे ऽ खिले प्रकरणादाधाने ऽ न्वितमस्तु तत् ॥ २६ ॥ अनर्थकं तदङ्गेषु हिवः व्वेवावितष्ठते । नाधानहिवषां साम्याद्याच्याद्यञ्जे ऽ खिले भवेत् ॥ २९ ॥

श्राधानप्रकरणे दारुपाचं होमार्थ यज्ञार्थं च श्रूयते। तसाद्वारणो वे यज्ञान्वरः स्याच्च लेतेन जुहुयाद्वैकङ्कतो यज्ञावचरः स्याज्जुहुयादेवैतेनेति। यज्ञान्वरो यज्ञप्रचारहेतुः। तच वारण्वेकङ्कतादिपाचं प्रकरण्वलाद्धाने प्रथममन्वेति। एतेन पाचेणाधाने प्रयोजनाभावादाधानाङ्गेषु पवमानहविःष्वेव तत्पाचं निविश्यते। श्रस्ति हि पवमानहविषामाधानाङ्ग्रत्वम्। तत्प्रकरणे पाठात्। कृज्ञि-कास्विप्रमाद्धीतेत्यस्मिन्प्रकरणे प्रजापितवीचः सत्यमपश्यदित्यस्मिन्नुवाके चीण्ण हवींषि निवेपतीत्यादिना तानि विहितानि। ततो यथा सप्तदशारिन्तां वाजपेये साह्यादसंभवाज्ञदङ्गपशोरङ्गे निविश्यते। तद्वदिदमपीति प्राप्ते ब्रूमः॥ श्रिप्रमुद्दिश्याधानं यथा विहितम्। तथा पवमानहवींथपि। यदाहवनीये जुद्धिति तेन सो इस्याभीष्टः प्रीत इत्याहवनीयोद्देशेन पवमानहविहींमविधानात्। तसाद्यिसंस्कारलेन समानानामाधानहविषां नास्ति परस्परमङ्गाङ्गिभावः। तथा सित प्रकरणस्य पाचं प्रति विनियोजकत्वाभावाद्वैकङ्कतो यज्ञावचर इति वाक्येन दर्श-पूर्णमासादिसवैयञ्जेषु तिद्विनयुज्यते॥

## चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

वार्वज्ञी पूर्णमासे स्तो वृधन्वत्यो तु दर्शने। इति प्रधानशेषतमुक्तं किंवा व्यवस्थितिः ॥ २४ ॥ क्रमेण प्रापिता मन्त्राश्वत्यारो ८ पाज्यभागयोः। क्रमाद्याकां वलीयो ८ त एषां दर्शादिशेषता ॥ २० ॥ न मुख्ये सोम एको ८ स्ति नाधारत्यादिकालयोः। दर्शादेख्यवस्थित्याप्राप्ती वाक्याद्यवस्थितिः ॥ ३० ॥

दर्शपूर्णमासप्रकरणे श्रूयते। वार्चभी पौर्णमास्यामनूच्येते वृधन्वती अमावास्यायामिति। तर्चेदं वार्चभीयुगलं वृधन्वतीयुगलं च होचकाणः आज्यभागयोः क्रमे ऽ यिर्वृचाणि जङ्गनदित्यनुवाकेनासातम्। उदाहतेन तु ब्राह्मणवाक्येन दर्श-पूर्णमासयागयोस्ति विधरवगम्यते। तत्र वाक्यस्य प्रवलतादेषां मन्त्राणां दर्शपूर्ण-

मासयागाङ्गलम्। न लाज्यभागाङ्गलिमित प्राप्ते ब्रूमः॥ ऋपिर्वृत्राणि जङ्गनिद्ग्यायेयी प्रथमा वार्त्रश्नी। लं सोमासि सत्पतिरिति सीम्या डितीया वार्त्रश्नी। ऋपिः प्रत्नेन मन्मनेत्यायेयी प्रथमा वृधन्वती। सोम गीर्भिष्ठा वयमिति सीम्या डितीया वृधन्वती। तत्र मुख्ययोर्द्शपूर्णमासयोर्थागयोरायेयपुरोडाशसङ्गावादाये- यीडयस्य विकल्पेन पुरोन्नुवाक्यालं कथंचिङ्गवतु। सीम्ययोस्तु तन्न संभवित। सोमदेवताया श्रभावात्। न ह्यपीषोमीयेऽपि केवलः सोमो विद्यते। किं च। पौर्णमास्याममावास्यायामिति सप्तमीभ्यामाधारतं गम्यते। तच्च यागवाचित्ते यागस्य मुख्यतान्न संभवित। कालस्य तूपसर्जनतात्रडाचित्तं युक्तम्। किं च। प्रयाजमन्त्रानुवाकस्यानन्तरमेवायमनुवाकः पितः। स चाज्यभागयोरङ्गयोः कमः। न तु मुख्ययोर्दर्शपूर्णमासयोः। तस्मान्न मन्त्रचतुष्टयस्य मुख्ययागाङ्गलम्। किंत्वाज्यभागाङ्गलम्॥ नन्वेतत्कमेणैव लब्धम्। तचाप्यायेये प्रथमाज्यभागे मन्त्रोऽपायेयः। सीम्ये डितीये सीम्य इत्येषा व्यवस्था लिङ्गेनैव लभ्यते। वा- दम्। तथापि वार्न्द्रीयुगलं पौर्णमासीकाले वृधन्वतीयुगलममावास्यायामित्येषा व्यवस्था पूर्वमप्राप्ता बाह्मण्याक्येनाभिधीयत इति न वैयर्थ्यम्॥

# चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥

हस्ती डाववनेनिक्ते स्नृणात्युलपराजिकाम् । द्भीस्तरण एवाङ्गं हस्तश्रुडिस्ताखिले ॥ ३१ ॥ तन्मावाङ्गतमव स्यादानन्तर्थात्मकान्क्रमात् । लिङ्गप्रकरणाभ्यां तु सर्वानुष्ठानशेषता ॥ ३२ ॥

दर्शपूर्णमासप्रकरणे श्रूयते। हस्ताववनेनिक्ते। उलपराजिं स्नृणातीति। वेद्या-मास्तरीतुं संपादितस्तृणस्तव उलपराजिः। तच हस्तश्रु डिदभीस्तरणवाक्ययोर्ने-रत्नर्थेण पितत्वात्क्रमप्रमाणेन हस्तश्रु डिरास्तरणमाचस्याङ्गमिति चेत्॥ मैवम्। श्रवनेजनं हस्तसंस्कारः। संस्कृती हस्ती सर्वानुष्ठाने योग्यावित्येतादृशं सामर्थ्यं लिङ्गम्। प्रकरणं च दर्शपूर्णमासयोः स्फुटम्। श्रतः प्रवलाभ्यां लिङ्गप्रकरणाभ्यां कमवाधात्मविषेषो हस्तश्रु डिः॥

अयं न्यायो वाग्यमे ऽ पि दृष्टवाः। स च वाग्यमो ज्योतिष्टोमप्रकरणे श्रुतः।

मुष्टी करोति। वाचं यन्छतीति। तदनन्तरमेवेदं श्रूयते। दीक्षितमावेदयतीति। आवेदनप्रकारश्चेवं श्रुतः। अदीक्षिष्टायं ब्राह्मण इति चिरुपांश्वाह देवेभ्य एवैनं प्राह चिरुचैरुभयेभ्य एवैनं देवमनुष्येभ्यः प्राहेति। अच मुष्टीकरणवाङ्गियमाभ्यां हस्तजिद्धागतचापले निवारिते सति मनस एकायस्य सर्वकर्मसु योग्यत्वं लिङ्म्। तेन क्रमो बाध्यते॥

## पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

चतुधा कार्य आययः पुरोडाश इतीरितम् । चतुधाकरणं सर्वशेषा वाययमाचगम् ॥ ३३ ॥ उपलक्षणतायये युक्तातः सर्वशेषता । अयीषोमीय ऐन्द्राये यतो ऽ स्वाययता ततः ॥ ३४ ॥ नाययतं तयोर्मुख्यं केवलाग्न्यनुपाश्रयात् । तेनैकस्मिन्पुरोडाशे चतुधाकरणस्थितिः ॥ ३५ ॥

द्र्भपूर्णमासयोः श्रूयते । श्रामेयं चतुधा करोतीति । तचामेयवदैन्द्रामामीषो-मीययोरिप पुरोडाश्योरिपसंबन्धादामेयशन्देन पुरोडाशचयमुपलस्यते । ततस्व-याणां शेष इति चेत् ॥ मैवम् । न ह्यामेय इत्ययं तिहतः संबन्धमाचे विहितः । किंतु देवतासंबन्धे । श्रिपश्च केवलो विदेवत्ययोः पुरोडाश्योने देवता । ततो देवतैकदेशेन कृत्सदेवतोपलस्यणादामेयलं तयोने मुख्यमिति मुख्य एवामेये चतु-धाकरणं व्यवतिष्ठते ॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे तृतीयस्याध्यायस्य प्रथमः पादः ॥

हितीयपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयित ॥ देवोपसदनं विहेदीिमगीर्मुख्यगीणयोः। तिसङ्गमर्थयोर्मन्त्रं नियुङ्के मुख्य एव वा ॥ १॥ शन्दार्थताद्वयोस्तन युज्यते विनियोजनम्। प्रथमावगतत्वेन मुख्ये तिहनियम्यते ॥२॥

वर्हिर्देवसदनं दामीति लवनप्रकाशको मन्त्र आस्तातः। तत्र लवनप्रकाशनसामर्थ्यलक्षणेन लिङ्गेनायं मन्त्रो लवनित्रयायां विनियुज्यते। लवितव्यं च वर्हि-द्विविधम्। मुख्यं गौणं च। मुख्यं कुशकाशादिदशविधदर्भहृपम्। गौणं तु तत्सदृशं तृणान्तरम्। तिस्मिन्वर्हिःशन्दस्य माणवके ऽ ग्रिशन्दवद्गुणयोगेन प्रवृत्तवात्। तथा सित मुख्यवद्गौणस्यापि शन्दार्थत्वेन दर्भस्य तृणान्तरस्य च लवने मन्त्रविनियोग इति प्राप्ते बृत्तः॥ मुख्यस्य शीव्रप्रतीतत्वेन मुख्ये मन्त्रं विनियुज्य चिरतार्थं लिङ्गं विलस्प्रतीतिकगौणापेक्षां न करोति। तस्मानुख्यस्यैव लवने मन्त्रो नियम्यते॥

#### **डितीयाधिकरणमारचयति** ॥

ऐन्द्या निवेशनेत्यियं गाईपत्यं भजेदिति । प्रकाश्ये मुख्य इन्द्रे वा गौणे मुख्यो ऽ स्तु पूर्ववत् ॥ ३ ॥ एकस्य गौणताधीय्ये मन्त्रस्थैवानुवादतः । गौणतातो ऽ ग्न्युपस्थाने मन्त्रः श्रुत्या नियुज्यते ॥ ४ ॥

अपिचयंने निवेशनः संगमन इत्यादिका काचिदेन्द्री समास्नाता। तस्योक्तर्श इन्द्रो न तस्याविति पठ्यमानवात्। तन्मन्त्रविषयं ब्रास्यणं चैवमास्नायते। निवेशनः संगमनो वसूनामित्येन्द्र्या गाईपत्यमुपतिष्ठत इति। एतेन ब्रास्त्योन गाईपत्योपस्थाने विनियुज्यमानो मन्त्रो ऽ ध प्रकाशयन्मुख्यमिन्दं प्रकाशयति। मुख्यश्चेन्द्रः स्वर्गाधिपतिः सहस्राक्षः। तचेन्द्रशन्दस्य रूढवात्। गौणिस्वन्द्रो गाईपत्यः। तस्यैश्वर्यगुण्योगेन यञ्चसाधनवेन वा मुख्येन्द्रसहश्वात्। तच पूर्वन्यायेन शीघ्रप्रतीत्या मुख्येन्द्रे प्रकाशिते सित मन्त्रबासण्योविसंवादं निवारियतुं गाईपत्यशब्देन मुख्येन्द्रो गाईपत्यसमीपदेशो वा लक्षणीय इति प्राप्ते ब्रूमः॥ इन्द्रगाईपत्यशब्दयोरन्यतरस्य गौण्वे ऽ वश्यंभाविनि सित ब्राह्मण्याक्यस्य विधायकत्वादप्राप्तार्थवेन विधी लक्षणाया अन्याय्यत्वात्प्राप्तार्थवेनानुवादको मन्त्र एवेन्द्रशब्देन विद्वं लक्ष्यिष्यति। ततो गाईपत्यप्रकाशने समर्थमेव मन्त्रमैन्द्वेति तृतीयाश्वरितर्गाईपत्योपस्थाने विनियुङ्के॥

तृतीयाधिकरणमारचयति॥

हिवष्कृदेहीत्यामन्त्य चिरवञ्चन्समाह्रयेत्। विनियोगो ऽ वघाते स्यादाह्राने वावघातके ॥ ५ ॥ ऐन्द्रीवन्मान्त्रमाह्रानं गौगं हिन्तर्वृथान्यथा। पाठेन प्रापितं चित्तं ह्रयतेरूपचारगीः ॥ ६ ॥ चिरुयासो विधातव्यो नित्यंप्राप्तेरभावतः। हिन्तना लक्ष्यते कालः प्राप्तो ऽ सौ ह्रयतिस्तथा ॥ ७ ॥ विनियोगे वाक्यभेदो लिङ्गादाह्यानशेषता। नैन्द्रीन्यायः श्रुत्यभावाडहिंन्यायेन मुख्यगः॥ ६ ॥

दर्शपूर्णमासयोः श्रूयते। हविष्कृदेहीति। चिरवन्नन्नाद्भयतीति। देवानामर्थे या हविः संपादयित सा हविष्कृत्। तामेनां संबोध्याध्वर्युरेहीति ब्रूते। तथा चायं मन्त्रो ब्राह्मऐन व्याख्यायते । हिविष्कृदेहीत्याह य एव देवानां हिवष्कृतस्तानाइ-यतीति । तिममं मन्त्रमुचार्याध्वर्युस्तिवारमवद्यातं कुर्वेचाद्धयतीत्यर्थः । अनेन वाक्येन मन्त्रो ऽ वघाते विनियुज्यते । नन्वाह्नाने समर्थो न त्ववघात इति चेत् । न। तस्यावघातलक्षकाता। यथा पूर्वीदाहतायामैद्धामृचीन्द्रशच्दो गौर्णः। तड-देहीति पदं मन्त्रगतनेनावघाते गौणं भविष्यति । अन्यथा मन्त्रबाह्मण्योराद्धान-परवाच्छ्र्यमाणमवप्निति पदमनर्थकं स्यात्। प्राप्तमवघातमुद्दिश्य तच मन्त्रस्य विलस्य च विधी वाक्यभेद इति चेत्। न। चित्तस्य प्राप्तत्वेनानुवादकत्वात्। कस्यांचिच्छाखायामयं मन्त्रकाग्रहे चिवारमभ्यस्याद्यातः। आद्भयतिपदं लेहीति-वदवघातपरतयोपचरणीयमिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ चिरभ्यासस्य नित्यवत्प्राप्तिः पाठ-मानेण न सिध्यति । कस्यांचिच्छाखायां डिःपाठात् । कस्यांचित्सकृत्पाठात् । ञ्चतो ऽ सौ नित्यविद्यधीयते। न चावम्नित्यस्य वैयर्थ्यम्। तस्य काललक्षकत्वात्। कालस्यापि विधी वाक्यभेद इति चेत्। न। कालस्य प्राप्तवात्। न ह्यवघाते सामर्थ्यादेव प्राप्तलाच विधेयम्। न ह्येहीति मन्त्रपाठ आङ्कानमन्तरेणोपपद्यते। मन्त्रयाख्यानं चोदाहृतम्। तत्रायं वाक्यार्थः संपद्मः। अवघातकाले यदाह्नानं तस्य चिरभ्यासः कर्तव्य इति । अत एव शाखान्तरे विस्पष्टमाह्यानानुवादेनाभ्या-

सो विधीयते। चिराह्रयित चिः सत्या हि देवा इति। एवं सित मन्त्रस्यापि वि-नियोगे वाक्यभेदः स्यात्। लिङ्गेन लाह्याने विनियुज्यते। नावघाते। न चैन्द्री-त्यायो ऽ च प्रसरित। तृतीयाश्रुत्यसंभवात्। विहेर्देवसद्नं दामीत्यचोक्तेन तु न्यायेन मुख्य एवाह्याने लिङ्गेन मन्त्रविनियोगः। न लवघातक्त्पे गौणाह्याने। तस्मादा-ह्यानशेषो मन्त्रः॥

## चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

उत्तिष्ठनप्रवदेदगीदगीनित्यादिकं तथा।
कृणुत व्रतमित्येवं पठन्वाचं विमुञ्चिति ॥ ९ ॥
मन्त्री विधेयी काली वा मन्त्रावुत्थानमोकयोः।
विनियोज्यी न कालस्य लक्ष्णा युज्यते विधी ॥ १० ॥
मन्त्राथानन्वयात्तच तिहिधिनैंव शक्यते।
ऋगत्या लक्ष्णायस्तु तेन काली विधीयते ॥ ११ ॥

ज्योतिष्टोमे समामनिता । उत्तिष्टबन्वाहायीदग्रीन्वहरेति । तथा वतं कृषुतेति वाचं विसृजतीति । तचायीधं संबोध्यायिविहरणादिप्रेषक्पो मन्त्रो ६ नेन
वाक्येनोत्थानग्रेषतया विनियुज्यते । तथा मुष्टिं कृत्वा नियमितवाचो दीक्षितस्य
वाग्विमोके वतं कृणुतेति मन्त्रो विनियुज्यते । न चाच पूर्वोक्तावधातशब्दवदुत्थानविमोकशब्दौ काललक्ष्वतौ । तत्कालयोरवधातकालवदर्थप्राप्यभावेन विधेयत्ने सित लक्षणाया अन्याय्यत्वादिति प्राप्ते बूमः ॥ अग्निविहरणप्रेषे पयःपानकृपवतसंपादनप्रेषे चान्वितावेतौ मन्त्रो । न तृत्थाने वाग्विमोके च । अतो ६ समर्थयोविनियोगासंभवादगत्या लक्षणामयङ्गीकृत्य कालो विधीयते ॥

### पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

प्रस्तरं सूक्तवाकेन प्रहरेदिति कालधीः। ऋङ्गाङ्गिता वा स्थात्कालो ऽ जुषतेत्याद्यनन्वयात्॥ १२॥ प्रहतेरिष्टदेवार्थसंस्कारतात्तदन्वयः। संपाद्यो देवताद्वारा तृतीयास्रुतितो ऽ ङ्गता॥ १३॥

दर्शपूर्णमासयोरासायते। सूक्तवाकेन प्रस्तरं प्रहरतीति। इदं द्यावापृथिवी भ-द्रमभूदित्यादिको मन्त्रः सूक्तवाकः। तस्मिन्मन्त्रे ऽ ग्निं संबोध्य त्वं सूक्तवागसीत्या-मानात्। प्रस्तरो दर्भमुष्टिः। तस्य प्रहरणमग्री प्रक्षेपः। तत्र सूक्तवाकेनेत्येतत्पदं कालं लक्षयति। होनां मन्त्रे ऽ स्मिन्यठ्यमाने तत्पाठकाले ऽ ध्यपुः प्रस्तरं प्रहरेत्। न त्व प्रहरणे मन्त्रो ऽ यं विनियोक्तं शक्यः । पूर्वोक्तप्रैषमन्त्रवद्वान्वयाभावात्। अमिरिदं हविरजुषतावीवृधत महो ज्यायो ऽ कृतेत्यादिकं मन्त्रे पठ्यते । पुरोडा-शसेवया वृडी ऽ यिः स्वस्मिन्यजमाने वा तेजोवाहुल्यं कृतवानिति तस्यार्थः। न चासी प्रस्तरप्रहरणे ऽ न्वेतुं शका इति प्राप्ते बूमः ॥ सूक्तवाकेनेति तृतीयाश्रुत्या प्रहरणे मन्त्रो विनियुज्यते। न चात्यनामन्वयाभावः। मन्त्रो ह्ययं पूर्विमिष्टानग्न्या-दिदेवान्सारयति । प्रस्तरप्रहरणं चेष्टदेवतासंस्कारः । अतो देवताद्वारा मन्त्रप्रहर-णयोरन्वयान्मन्त्रो विनियुज्यते ॥ ननु प्रहरणं नाम प्रक्षेपमाचम् । न तु देवतीहे-शेन प्रक्षेपः। यजिधातोरश्रवणात्। तथा सति देवतानामचाभावान्नद्वारापि ना-न्वय इति चेत्। मैवम्। देवतानां सङ्गावात्। अग्न्यादिदेवताप्रकाणकस्य सूक्त-वाकस्य तृतीयाश्रुत्या प्रहरणाङ्गलं बोध्यते। यदि प्रहरणे ऽ ग्न्यादयो देवता भवे-युः। तदा तत्प्रकाशनेन दृष्टार्थी मन्त्रस्य लभ्येत। तती देवताकल्पने तदुदेशपूर्व-कस्य प्रश्लेपस्य यागनं सिध्यति। तसाद्देवताडारास्येवान्वयः॥

#### षष्टाधिकरणमारचयति ॥

प्रहतेरिक्तः सूक्तवाको ऽ क्नं स्याहिभज्य वा। समाख्या कृत्त्वगा तेन विभक्तस्याङ्गता न हि ॥ १४ ॥ दर्शपूर्शिमयोर्देवाननुसृत्य विभज्य ताम्। आख्यां लिङ्गेन वाधिता भागे नाम निरुच्यते ॥ १५ ॥

पूर्वीदाहते मन्त्रे सूक्तवाकसमाख्या कृत्समन्त्रविषया। याज्ञिकैः कृत्स्ते तच्छ-च्द्रप्रयोगात्। ततः सर्वो ऽ पि प्रहरणाङ्गमिति चेत्॥ न। लिङ्गेन समाख्याया बाधितत्वात्। तस्मिन्मन्त्रे पूर्णमासदेवताम्नानं किस्मिश्चिद्वागे हश्यते। अग्रीषो-माविदं हविरजुषेतामिति। भागान्तरे तु दर्शदेवताम्नानम्। इन्द्राग्री इदं हविरजु-षेतामिति। इन्द्र इदं हविरजुषतेति। महेन्द्र इदं हविरजुषतेति च। इन्द्राग्रीन्द्र- महेन्द्राः पुरुषभेदेन दर्शे व्यवस्थिताः । तथा सित मन्त्रलिङ्गेन तत्तद्भागवांस्तत्तन्ताले व्यवितिष्ठते । सूक्तवाकशन्दश्च भागे यीगिकः । सूक्तं वक्तीति तद्भुत्पत्तेः । यागकाले तत्तन्मन्तेण सम्यगुक्तम् । देवं वक्तीत्यर्थः । अत एव ब्राह्मणेन व्याख्यानम् । अपिरिदं हविरजुषतेत्याह याश्च देवतास्ता अरीरधामेति वा वै तदाहेति । अरिधाम । आराधितांस्तुष्टानकुर्मेत्यर्थः । तस्मादयं विभज्य विनियुज्यते ॥

### सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

ऐन्द्रायादीष्टयः काम्या याज्या ऋणुदिताः क्रमात्। काग्रडयोस्ता यथालिङ्गं संचाया नियमो ऽ थवा ॥ १६ ॥ लिङ्गं क्रमसमाख्याभ्यां प्रवलं तद्वशादमूः। ऋकाम्यास्विप संचाया याज्याः सर्वेच का स्रतिः ॥ १७ ॥ समाख्यानात्काग्रडयोगः क्रमादिष्टिषु योजनम्। ऋपेस्रते देवमाचं शक्तिः काम्यकगास्ततः ॥ १६ ॥

काम्येष्टयस्तन्तारिं क्रमेणास्नाताः। ऐन्द्रायमेकाद्शकपालं निर्वपेद्यस्य सजाता वीयुरित्यादिना। सजाता ज्ञातयः। वीयुर्विगता विप्रतिपद्मा इत्यर्थः। इन्द्रायी रोचनेत्यादिके मन्त्रकारिं याज्यानुवाक्याः क्रमेणास्नाताः। तचेदं काम्ययाज्यानु-वाक्याकारिं माज्ञिकानां समाख्ययावगम्यते। तयोरिष्टिकारिं प्रमन्त्रकारिं योः प्रथमायामिष्टी प्रथमपिं याज्यानुवाक्ये इत्यादिव्यवस्था क्रमेण क्रियते। मन्त्रगतं त्रेन्द्रायिलकुं काम्यायां नित्यायां चेन्द्रायेष्टी ते याज्यानुवाक्ये विनि-युङ्के। लिङ्कं च प्रवलमिति सर्वच तयोर्विनियोग इति प्राप्ते बूमः॥ नाच लिङ्केन क्रमसमाख्ये वाधितुं शक्येते। उपजीव्यतात्। इन्द्रादिदेवतास्वरूपमाचप्रकाशनं लिङ्कम्। न च तावन्माचेण मन्त्रकर्मणोरङ्काङ्किभावः। ततः समाख्यावलान्य-न्त्रकारिंकमक्तिमन्त्रयमे कर्मेण्ययं मन्त्रः प्रथम इति क्रमादवगम्यते॥ नन्त्रेन्द्राये-ष्टावेन्द्रायमन्त्रो न विश्वानरमन्त्र इत्येतादृशो विशेषो लिङ्केनैवावगम्यत इति चेत्। न। लिङ्कसाधारिं क्रमापेक्षणात्। ऐन्द्रायमेकाद्शकपालं निर्वपेङ्गानृष्यवानिति वितीयेष्टिरिप। तचेन्द्रायी पितती। मन्त्रकारिं ऽ पीन्द्रायी। नवितिमत्यादिकम- परमेन्द्रायं याज्यानुवाक्यायुगलमास्नातम् । न हि तच क्रममन्तरेण निर्णेतुं शक्यम् । न च क्रमेणैव तिसिडेलिंक्षमप्रयोजकिमिति वाच्यम् । क्षचिल्लिङ्गस्यैव व्यवस्थापकावात् । ऐन्द्रावार्हस्यत्येष्टिरेकिवास्नाता । यं कामयेत राजन्यमनयोब्धो जायेत वृचान्धंश्वरेदिति तस्मा एनमेन्द्रावार्हस्यत्यं चरुं निर्वपेदिति । यं राजपुचं जायमानं प्रति राज्ञः पुरोहितस्य च काम एवं भवत्ययं मातृगर्भे देवकृत-विद्येन केनाप्यप्रतिवडी जातश्व श्रवून्मारयन्संचरेदिति । तद्राजपुचार्थयिमिष्टिः । मन्त्रकार्येहे तदिष्टिक्रमे याज्यापुरो न्ववाक्ये इन्द्रावृहस्पतिदेवताके द्विविधे आसानते । इदं वामास्ये हिवरित्यादिकमेकं युगलम् । श्रसा इन्द्रावृहस्पती इत्यादिकमपरम् । तयोः प्रथमयुगलस्य क्रमेण विनियोगे ऽिप द्वितीययुग्मं लिङ्गेनैव विनियोक्तव्यम् । तस्मात्क्रमसमाख्यासहकृतेन लिङ्गेन काम्येष्टिष्वेवैता याज्या नियम्यन्ते ॥

## अष्टमाधिकरणमारचयति ।

श्रामेय्यामीधिमत्यिपिदेवताका ऋचो ६ खिलाः। उपस्थाने प्रयोक्तयाः प्रकृता एव ता उत ॥ १९॥ साधारायेन शन्दोक्तेः सर्वाभिस्तदुपस्थितिः। विशेषे विधिसंकान्या प्रकृताभिरितीथताम् ॥ २०॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते । आयेय्यायीधमुपतिष्ठत इति । तचायीधनामकस्य मग्रुपस्य यदुपस्थानं तद्यया क्याचिद्दचा दाश्रतयीगतयायिसंविद्या कर्तव्यम् । श्रुपिर्देवता यस्या ऋचः सायेयीति साधारणोक्तावृग्विशेषस्याप्रतीतेरिति चेत् ॥ मैवम् । क्रुप्रकरणपितानामायेयीनामृचां क्रुप्रयुक्तव्यापारसाधनत्वं प्रकरणादेवावगतम् । को ऽ सी व्यापार इति विशेषनुभुत्तायामायीधोपस्थानरूपो ऽ यिनिति बोधयन्तयं विधिविशेषमाचे संक्रामतीति लाधवम् । श्रप्रकृतानां क्रतूपयुक्तव्यापारसाधनत्वं तद्यापारविशेषश्चेत्युभयमनेन बोध्यत इति गौरवम् । तस्मात्प्रकृताभिरायेयीभिस्तदुपस्थानम् । एवसैन्द्या सदो वैष्णव्या हविधानमित्यच सदोहिविधाननामकयोर्मग्रुपयोरूपस्थाने प्रकृतानामेवेन्द्रीणां वैष्णवीनां च प्रयोग इति दृष्टव्यम् ॥

नवमाधिकरणमारचयति॥

भक्षेहीत्यनुवाको ऽ यं सर्वो भक्षणगाम्युत । यहणादौ यथायोगं विभज्य व्यवतिष्ठते ॥ २१ ॥ ऋविधेर्यहणादीनां भक्षणे निषिलो ऽ स्तु सः । ऋषोक्षिप्तेषु तेष्वेव यथालिङ्गं विभज्यते ॥ २२ ॥

ज्योतिष्टोमे हुतस्य सोमस्य शेषभक्ष्यं विहितम् । ञ्चत एवामातम् । ञ्चभिषु-त्याहवनीये हुता प्रत्यञ्चः परेत्य सदिस सीमं भक्षयन्तीति । तस्मिभक्षणे यहणा-वेक्षणिनगरणसम्यग्जरणरूपाश्वलारो व्यापाराः सन्ति। मन्त्रश्च भक्षेहीत्याद्यनुवाने समासातः । तत्र भक्षणं यथा साक्षाचीदितम् । न तथा यहणावेक्षणिनगरण-सम्यग्जरणानि चोदितानि । न चाविहितेषु मन्त्रो विनियोगमहैति । समाख्या तु भक्षानुवाक इत्येवंरूपा भक्ष्णमाचिवया । तस्मात्कृत्वस्यापनुवाकस्य भक्षण एव विनियोग इति प्राप्ते ब्रूमः ॥ अविहितान्यपि यहणादीन्यथासिप्तानि । तद्य-तिरेकेण भक्षणासंभवात् । ऋतस्तेष्वनुवाको यथालिङ्गं विभज्य विनियोक्तव्यः । तच भक्षेहीत्यारभ्याश्विनोस्त्वा वाहुभ्यां सध्यासमित्यन्तो यहगां प्रकाशयति। एही-त्याद्वानस्य वाहुभ्यां स्वीकरवाणीत्येतस्य च दर्शनात्। नृचक्षसं ता देव सीम मुचक्षा अवख्येषमित्ययं भागो ऽ वेक्षणं प्रकाशयति । शोभनचक्षुरहं मनुषेषु प्रख्यातं लामवेक्षिषीयेत्यभिधानात् । हिन्व मे गाचेत्यादिमा मे ऽ वाङ्गाभिम-तिगा इत्यनाः सम्यग्जरणं प्रकाशयति । गाचप्रीणनेनाधीभागे नाभ्यतिक्रमण-निषेधेन च तदवगमात्॥ जरणं नार्थािक्षप्तम्। तेन विनापि भक्षसिङ्घेरिति चेत्। न । जरणपर्यन्तस्येव सार्थकभक्षणतात्। न च जरणे पुरुषव्यापाराभावः । सम्य-गुपवेशनादेर्जरणार्थनात्। मन्द्राभिभूतिरित्यादिभैक्षयामीत्यन्तो भक्षणं प्रकाशय-ति। तस्माह्मिङ्गेन समाख्यां वाधिता विनियोगः कर्तेष्यः॥

दशमाधिकरणमारचयति॥

मन्द्रेति वसुमचेति इयं तर्पण्भक्षयोः। विभक्तव्यमुताशेषं तृप्तिसंयुक्तभक्षणे॥ २३॥ लिङ्गाडिभागो मैवं नो तृप्तिर्भक्षणतो ८ न्यतः। लिङ्गस्यासंभवे वाक्यश्रेषात्मर्वो ८ स्तु भक्षणे ॥ २४॥

मन्द्राभिभूतिरित्यादिर्जुषाणा सोमस्य तृष्यित्यन्तो भागो हृष्टाया अरुचिम-भिभवन्याः सोमं सेवमानाया जिद्धायास्तृप्तिं प्रकाशयति । वसुमहणस्येत्यादिर्भ-स्र्यामीत्यन्तो भागो भस्रणप्रकाशकः। तच पूर्वविक्षिङ्गेन विभज्य विनियोग इति चेत् ॥ मैवम् । न खलु तृप्तिर्भक्षणाद्येन व्यापारेण जायते । किं तर्हि भस्रणानु-निष्पादिनी हि सा। तथा सित किस्मिन्यापारे तृप्तिप्रकाशको भागो विनियुज्येत। ततो लिङ्गेन विनियोगासंभवाङ्गस्रणमन्त्रवाक्यस्य शेषस्तृप्तिप्रकाशकभागो भवि-ष्यति । उपयुक्तश्च तचायं भागः । तृप्तिसिहत्तभस्रणप्रकाशनेन पुरुषोत्साहजन-नात् । तसान्मन्द्रादिः सर्वो भस्र्णे विनियुज्यते ॥

## एकादशाधिकरणमारचयति॥

इन्द्रपीतस्येति भक्षमन्त्रांशः किमिहेन्द्रके। केवले ८ न्यन वोहाच सर्वमोत यथाश्रुतम् ॥ २५ ॥ ऐन्द्र एव समर्थत्वानूष्णीमेवान्यभक्षणम्। जहो वान्येषु कर्मैक्ये ८ पस्त्यूहो भक्षभेदतः ॥ २६ ॥ इन्द्रेण यस्मिन्सवने सोमः पीत इतीरणात्। सवनस्थेषु सर्वेषु मन्त्रो ८ नूहेन पठ्यताम् ॥ २९ ॥

भक्षमन्त्रे किष्वदंश इन्द्रपीतस्येत्येवंविधः श्रूयते । तचेन्द्रेण पीतस्य सोमस्य शेषं भक्ष्यामीत्यर्थो भवति । तथा सत्यस्य मन्त्रस्येन्द्रप्रदानशेषभक्षण एव समर्थन्त्राच्चेवायं मन्त्रो विनियुज्यते । न तु मैचावरुणादिशेषभक्षणे । तस्मादमन्त्रकमेव तद्भर्यामित्येकः पूर्वपक्षः । इन्द्रपीतस्येति पदस्यासमर्थते ऽ पि मिचावरुणपीतस्येत्येवमूहे सित सामर्थ्ये भविष्यति । नन्वायेययागस्य प्रकृतित्वान्नन्नतस्यायये जुष्टमिति मन्त्रस्य विकृतौ सौर्ये चरौ सूर्याय जुष्टमित्येवमूहः क्रियते । इह तु कर्मेक्याचोह इति चेत् । न । कर्मभेद इव भक्षभेदे ऽ प्यूहितुं शक्यत्वादिति द्वितीयः पूर्वपक्षः ॥ इन्द्रपीतस्येत्यच बहुवीहिर्दृष्टव्यः । तत्पुरुषत्रे समासस्येति सूचेणान्तो-दान्तत्प्रमङ्गात् । आद्युदान्नं चैतत्पदमाद्मातम् । इन्द्रपातिपदिकं तु स्वत आद्यु-

दात्तम्। तथा सित बहुवीही प्रकृत्या पूर्वपदिमिति सूत्रेण पूर्वपद्प्रकृतिस्वरिव-धानात्समस्तं पदमप्याद्युदात्तमेव संपद्यते। इन्द्रेण पीतः सोमो यिसन्सवन इति वियहात्। सवनपर्ये सत्येन्द्रभक्षण एवेति नियन्तुमसमर्थतात्सर्वभक्षणेष्वनूहेनै-वायं मन्त्र प्रयोक्तव्य इति राह्यानाः॥

#### हादशाधिकरणमारचयति ॥

जहपक्षे यदृह्यं तिच्चिन्यते न्यायपञ्चके।

ऐन्द्रे हुते ऽ च तच्छेषे होचकैश्वमसस्यिते ॥ २५ ॥
सोमो ऽ भ्युचीय देवेभ्यो हुत्वा संभक्ष्यते तदा।
इन्द्रो न लक्ष्यो लक्ष्यो वा न शेषे ऽ न्यार्थता यतः ॥ २९ ॥
उनीत एव संबद्घो न पूर्वी देवतान्तरैः।
अत इन्द्रस्य सिद्धार्थे लक्ष्यो ऽ सावितरैः सह ॥ ३० ॥

पूर्वाधिकरणे यो ऽ यमूहरूपो द्वितीयः पूर्वपश्चस्तत्प्रसङ्गात्कृत्वाचिन्तारूपेण त्यायपञ्चकेनोहिवषयश्चिन्यते । मैचावरुण व्यायणञ्चकेनोहिवषयश्चिन्यते । मैचावरुण व्यायणञ्चकेनोहिवषयश्चिन्यते । मैचावरुण व्यायणञ्चकेनोहिवषयश्चिन्यते । पाचित्रेष स्थिताः सोमरसाश्चमसाः । तैर्वेष-रकारानुवषर्कारयोहीतव्यम् । चमसानामैन्द्रवाञ्चोतुर्वषर्कारे प्रथममिन्द्रो हुतः । श्चनन्तरं चमसस्ये हुत्रशेषे पुनः सोमान्तरमभ्युचीय देवतान्तरेभ्यो होचका श्चनुवषर्कारे जुद्धति । तच मैचावरुणो मिचं वयं हवामह इति मन्त्रेण मिचावरुणो यजित । बाह्यणाच्छंसीन्द्र ता वृषमं वयिमिति मन्त्रेणेन्द्रं यजित । पोता मरुतो यस्य हि श्चय इति मन्त्रेण मरुतो यजित । एवं हुत्वा पश्चात्सोमो भश्यते । तस्मिन्ध्रेणो मिचावरुणपीतस्येति मन्त्र जहनीयः । तदानीमिन्द्रमिचावरुणपीतस्येत्येवं मिचावरुणपीतस्येति मन्त्र जहनीयः । तदानीमिन्द्रमिचावरुणपीतस्येत्वेवं मिचावरुणाध्यां सह नेन्द्र उपलक्ष्यणीयः । कुतः । इन्द्रशेषे पुनरभ्युचीतस्य तेन शेषेण सह मिचावरुणाद्ययेते सित तस्य शेषस्येन्द्रसंवन्धराहित्यात् । पुनरुचीतस्य तेन शेषेण सह मिचावरुणाद्ययेते सित तस्य शेषस्येन्द्रसंवन्धराहित्यात् । पुनरुचीति संतर्भावत्यात्वात्वात् । प्रदानकाले तु पूर्वशेषेण सहैव मिचावरुणादिभ्यः प्रदीयते । तसादिन्द्रसंवन्धराहित्याचेन्द्रो लक्षणीय इति प्राप्ते बृत्यः ॥ मा भूत्संकल्यः । तथापुचयनं करिष्यमाणं मैचावरुणादियागार्थमेव । न तु तस्य पूर्वानुष्ठितेन्द्रया-

गार्थेलं संभवति । तसादुन्नीतो मिनावरुणादिसंबङ्घषेष इन्द्रसंबङ एवेत्युभयभ-स्राणे मिनावरुणादिभिः सहेन्द्रो ऽ प्युपलस्राणीयः ॥

## चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

डिदेवशेष आदित्यस्थाल्या आययणाभिधाम् । स्थालीं प्राप्तस्ताः पान्नीवतस्य यहणे सृति ॥ ३१ ॥ तद्मश्रणे डिदेवाः किं साधै पान्नीवतेन ते । उपलक्ष्या न वा पूर्वन्यायेनास्तूपलक्षणम् ॥ ३२ ॥ अन्य आययणात्पान्नीवतो नेतस्य विद्यते । आकाङ्का पूर्वदेवेषु पत्नीवानेव लक्ष्यते ॥ ३३ ॥

एन्द्रवायवादयो डिदेवत्याः । तेषां शेष आदित्यस्थालीमागच्छति । पुनरिष तस्याः स्थाल्या आययणस्थालीमागच्छति । तस्या आययणस्थाल्याः पाली-वतो गृद्धते । तस्य पालीवतस्य भक्षण इन्द्रवाय्वादय उपलक्षणीयाः । पूर्वाधिकरणे यथा मिनावरुणादिभिः सहेन्द्र उपलक्षितः । तडदिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ यदु-पांशु पानेण पालीवतमाययणानृह्णतित्याययणपानस्थापादानतश्रवणान्नतो निःसृतस्य सोमरसस्य तत्संबन्धे ६ पेते सित पश्चात्पालीवहेवताये यहणं भवति । तथा सत्यत्यन्तभिन्नस्य पालीवतस्य पूर्वदेवेष्वाकाङ्का नास्ति । पुनरस्युन्नीतस्तु सोम ऐन्द्रशेषेण संसृष्टः । तस्य संसृष्टस्य भक्षणे मैनावरुणादीनामिवेन्द्रस्थापि संबन्धे नापैतीति वैषम्यम् । तस्मात्पालीवतभक्षण इन्द्रवाय्वादयो नोपलक्ष-णीयाः ॥

# चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥

सह पत्नीवता तथा तब्रहे लख्यते न वा।
सह तथ्या पिवेत्युक्तेर्देवतात्मो पि लख्यते ॥ ३४ ॥
सहत्वमाचं तथ्यः स्याच पातृत्वमशब्दनात्।
चोदनाया अभावाच न देवो ऽ तो न लख्यते ॥ ३५ ॥
तिसचेव पात्नीवतयहे शेषभक्षणमन्त्रे पत्नीवता सह तथायुपलक्षणीयः।

कृतः। लष्टुरिप तद्देवलात्। तच्च होममन्त्राद्वगतम्। अया३इ पानीवंस्तजूर्देवेन तथुः सोमं पिव स्वाहेत्यस्मिन्मन्ते पानीवन्तमियं अतान्तेन पदेन संबोध्य तथुः देवेन सहेत्यभिधानात्पातृत्वेन पानीवत इव तथुः सहेवत्वम्। ततः पानीवस्त्रथृपीनस्येत्युपलक्षणमिति प्राप्ते त्रूमः ॥ पानकाले सहावस्थानमानं तथुः सजूरित्यनेन पदेन प्रतीयते। न तु पातृत्वम्। असंबोधितस्य तथुः पिवेत्यनेन शब्देन सामानाधिकरण्याभावात्। न च पातृसहभावमानेण पातृत्वम्। सहैव दश्भः पुनैभीरं वहित गर्दभीत्यन पुनाणां वोदृत्वादर्शनात्। आस्तां मन्तः। विधिवलास्त्रथुर्देनवतमिति चेत्। न। पात्नीवतमाययणादृह्यातीत्यन तथुरप्रतीतेः। तस्माददेवनास्त्रधा नोपलक्षणीयः॥

## पञ्चदशाधिकरणमारचयति॥

पत्नीवनास्त्रयिसंग्रहेवास्तान्मादयेत्यमी।
लक्ष्या न वा याज्ययोक्तेर्देवलादुपलक्ष्यम् ॥ ३६॥
एको ऽ ग्रिर्यजमानेन मादितो ऽ न्ये तु वहूिना।
स्रातो ऽ ग्रेरेव देवलासान्येषामुपलस्यम् ॥ ३९॥

तस्यैव पालीवतयहस्य याज्यायामियं संबोध्य पालीवन्नामधारिणस्त्रयस्त्रिंग्रहे-वान्माद्येत्यिभिधीयते । पालीवतिस्त्रंग्रतं चींश्व देवाननुष्वधमावह मादयस्वेति । अनुष्वधमनुप्रदानम् । अच हूयमानेन सोमरसेन मादनीयलान्त्रयस्त्रिंग्रतां देव-तम् । अतस्ते ऽपि भक्षणे लक्षणीया इति चेत् ॥ न । यजमानेन मादनीयस्या-पेरेव तहेवलात् । चयस्त्रिंग्रहेवास्तु विहूना माद्यना इति न तेषामच देवलम् । तस्मान्नोपलक्षणम् ॥

#### षोडशाधिकरणमारचयति ॥

सोमस्याय इति प्रोक्तानुवषट्कारदेवता।
लक्ष्या न वा देवतात्वाह्मस्या चिंशविलक्षणा ॥ ३६ ॥
प्रकृती विद्यमानो ऽ पिरनुदेशादलक्षितः।
उद्देश्येन्द्रो लक्षितो ऽ तो विकृताविप तक्षया ॥ ३९ ॥

सोमस्याये वीहीत्यनुयजतीति श्रूयते। तचानुवषद्कारस्य मान्ववर्शिको ऽियर्दे-वता। न च चयित्वंशतामिव वहूरदेवतालम्। मन्त्रे विहूं संबोध्य सोमपातृत्वा-भिधानात्। तस्माद्गिर्रुश्चणीय इति चेत्॥ न। प्रकृतावलिश्चतत्वात्। ऐन्द्रश्च-मसः प्रकृतिः। इतरे विकृतिरूपाः। तथा द्यैन्द्रस्य सोमो गृद्धते मीयते च। तेनैन्द्रेष्वेव सोमः। अनैन्द्रेषु सोम एव नास्तीति सर्वे सोमधर्मा ऐन्द्रेष्वेव। अनै-न्द्रा अधर्मकाः। धर्मसाकाङ्काश्चोदकेन सधर्मका इति विकृतित्वम्। गृद्धमाणस्य मीयमानस्य च सोमस्थैन्द्रतमिन्द्राय ता वसुमत इत्यादियहण्यमन्त्रादवगम्यते। तस्य प्रकृतिभूतस्थैन्द्रचमसस्य भक्षणे ऽ गिरनुवषदकारदेवो नोपलिश्चतः। कुतः। यहणे तदुदेशाभावात्। इन्द्रस्तूदेश्यतादुपलिश्वतः। एवं विकृतावपुदेश्यदेवाना-मेवोपलक्षणं न्याय्यम्। तस्मादिमर्नोपलक्ष्यः॥

## सप्तदशाधिकरणमारचयति ॥

श्रमन्त्रपक्षमाश्रित्य कृत्वाचिन्तान्तरचयम्। जहोऽस्ति नो वा सोऽस्त्यच विकृतौ तस्य संभवात्॥४०॥ सोमेनेति विधेः सर्वप्रदानेषु समत्ततः। श्रविकारेऽपनूहोऽतोऽनेन्द्रे निर्मन्त्रभक्षणम्॥४०॥

उक्ताभ्यः पञ्चभ्यः कृताचिन्ताभ्यः पूर्वस्मिन्नेवाधिकरणे यो ऽ यमनैन्द्रेष्वमन्तं भक्षणिमत्येवंह्पः प्रथमः पूर्वपक्षस्तमेव मनिस निधाय पुनः कृताचिन्तानां चयमिधीयते। अनैन्द्रेष्वूक्तरीत्या विकृतित्वेनोहसंभवादस्त्यूह इति चेत्॥ न। अनैन्द्राणां विकृतित्वासंभवात्। सोमेन यजेतेत्युत्पिक्तश्चतः सोमः कर्मणो ऽ क्रम्। न तु प्रदानविशेषस्य कस्यचिदक्तम्। स एव सोमः सर्वप्रदानेष्वभ्यस्यत इति सर्वाणि समप्रधानानि। अत ऐन्द्राणामनैन्द्राणां च प्रकृतिविकृतिभावासंभवान्त्रास्यचोहः। इन्द्राय ता वसुमत इत्यादिमन्त्रो लिङ्गादैन्द्रविषयो ऽ स्तु। नैतावता प्रकृतिविकृतिभावः सिध्यति। तस्मादुक्तमन्त्रस्य लिङ्गादैन्द्रमाचिषयत्वा-दनैन्द्रेष्वमन्त्रकं भक्षणम्॥

## ऋष्टादशाधिकरणमारचयति ॥

समन्त्रक्तममन्त्रं वा स्यादैन्द्रामादिभक्षणम् । ऐन्द्रामे ऽ पीन्द्रपीतत्वसंभवात्तत्समन्त्रकम् ॥ ४२ ॥ न पानमश्रीरस्य युक्तं दानं तु मिश्रगम् । मन्त्रो ऽ यं तु न मिश्राईस्तस्मादेतदमन्त्रकम् ॥ ४३ ॥

यदेतदैन्द्रायं गृह्णातीति विहिते शेषभक्षणम्। तचेन्द्रायिभ्यां पीतः सोम इन्द्रे-णापि पीतो भवतीति लिङ्गेनैव विनियोगात्समन्त्रकं भक्षणमिति चेत्॥ मैवम्। नवमाध्याये वस्यमाणदेवताधिकरणन्यायेनाशरीरस्येन्द्रस्य पानासंभवात्। अध्य पीतशन्देन दानं विवस्थेत । तदानीमिन्द्राय दत्तः सोम इति मन्त्रार्थो भवति। न चाच यजमान इन्द्रमुहिश्य ददौ। किंतिन्द्रायी उहिश्य। तस्माहानं मिश्रवि-षयम्। मन्त्रस्तु न मिश्रविषय इत्यमन्त्रकं भक्षणम्॥

#### एकोनविंशाधिकरणमारचयति ॥

ऐन्द्रदाने ऽ पि गायचमाचयुक्ते ऽ थवेतरैः। छन्दोभिरिप युक्ते स्यादाद्यो मन्त्रे तथोक्तितः ॥ ४४ ॥ इयोः समो बहुवीहिरेकछन्दास्तु न कचित्। नानाछन्दस्येन्द्र एव कृत्वाचिन्तेयमीरिता ॥ ४५ ॥ सवनार्थेन्द्रपीतोक्तिरित्युद्घाटनमीरितम्। तेन सर्वप्रदानेषु मन्त्रपाठो यथा स्थितः ॥ ४६ ॥

तिसन्ते भक्षमन्ते गायच्छन्दस इन्द्रपीतस्येति श्रूयते । गायचमेव छन्दो यस्येति मन्त्रपदे समासाभिधानादेवछन्दोयुक्त ऐन्द्रे सोमे भक्षमन्त्र इति चेत् ॥ मैवम् । बहुछन्दोयुक्ते ६ पि बहुवीहेः समानतात् । एवकारं परियज्य गायचं छन्दो यस्येति वियहसंभवात् । एकछन्दस्कासु सोमो न काप्यस्ति । तसान्नान्छन्दस्के सोम ऐन्द्रप्रदान एव मन्तः । नान्यच । तदेवं कृत्वाचिन्ताचयं समाप्तम् । विविधकृत्वाचिन्तोद्वाटना तु प्रागेव सिद्धान्तिना दर्शिता ॥ ॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे तृतीयस्याध्यायस्य वितीयः पादः ॥

तृतीयपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयति ॥

कर्तव्यमुच्चैः सामग्धीमुपांश्रु यजुषेत्यमी ।

मन्त्राणां वाथ वेदानां धर्मा मन्त्रगता यतः ॥ १ ॥

विध्युद्देशे मन्त्रवाचिश्रन्दाः प्रोक्ता ऋगादयः ।

ऋग्वेदो ऽ ग्रेः समुत्पन्न इत्युपक्रमवेदगीः ॥ २ ॥

श्रमंजातविरोधातस्त्रहशादुपसंहतेः ।

नयने सति वाक्येन धर्माणां वेदगामिता ॥ ३ ॥

ज्योतिशेमे श्रूयते। उच्चेर्ज्ञ्च क्रियते। उपांशु यजुषा। उच्चेः साम्नेति। तच विधिवाक्ये मन्त्रवाचिनामृगादिशन्दानां प्रयोगान्त्रन्धमी उच्चेस्वादयः। तथा सित यजुर्वेदोत्पन्ना अध्यर्युणा प्रयुज्यमाना अपृच उच्चेरेव पितव्या इति चेत्॥ मैवम्। असंजातिवरोधितेन प्रवलमुपक्रममनुसृत्य तद्वशेनोपसंहारस्य नेतव्यतात्। उपक्रमे हि वेदशन्दः श्रुतः। चयो वेदा असृज्यन्ताग्रेर्ज्ञ्यत्वेदो वायोर्यजुर्वेद आदित्यास्तामवेद इति। अत उपक्रमगतवेदानुसारेण विध्युद्देशगतानामपृगादिशन्दानां वेदपत्वे सत्यृचो ऽपि यजुर्वेदोत्पन्ना उपांशु पठनीयाः॥ ननूपक्रमो ऽर्थवाद्वादुर्वेलः। उपसंहारो विध्युद्देशलात्प्रवल इति चेत्। वाढम्। लब्धात्मनो हि विध्युद्देशस्य प्रावल्यम्। इह तु प्रथमतो बुद्धात्पादक उपक्रमः। तदानीमल्यात्मक्तवान्त्र तस्य वाधकलम्। पश्चातु वाक्येकलाय तदिवरोधेनेवात्मानं लप्स्यने। तदेवमुपक्रमोपसंहरिकवाक्यतावलेन निर्णयाद्याक्विविनयोगो ऽयम्॥

#### हितीयाधिकरणमारचयति॥

यजुर्वेदस्थमाधानं तदङ्गं साम तच किम्। उच्चेरुपांशु वा गानमुचैः शीघप्रवृत्तितः ॥४॥ उत्पत्तेर्विनियोगो ऽच प्रवलो ऽनुसृतिर्यतः। मुख्यस्याङ्गेन कर्तव्या तसाज्ञान उपांशुता ॥५॥ आधानस्याच मुख्यत्वं गानस्य गुणतायवा। विनियोगस्य मुख्यत्वमुत्पत्तेर्गुणतास्तिह ॥६॥

आधाने वामदेव्यादिसामान्यङ्गलेन विहितानि। तत्र यद्यणेतानि यजुर्वेदगत-

स्याधानस्याङ्गानि तथापि सामवेदे तेषामुन्पन्नलादुन्पत्तेश्व शीघ्रबुडिहेतुलात्सा-मवेदधर्मेण गेयानीति चेत्॥ न। विनियोगस्य प्रवललात्। स च यजुर्वेदे श्रुतः। य एवं विडान्वामदेव्यं गायतीति । गुणेन हि मुख्यस्यानुसरणं न्याय्यम्। को गुणः किं मुख्यमिति चेत्। अचाङ्गिलादाधानं मुख्यम्। सामगानमङ्गलेन गुणः। तथा सित धर्मः शिर इत्यादय आधानाङ्गभूता मन्त्रा यथोपांश्रु पट्यन्ते। तथा सामान्यपाधानानुसारेणोपांश्रु गेयानि। अथवा विनियोगो ऽ नुष्ठापकविधिलान्मुख्यः। उत्पत्तिविधिरतथाविधलाङ्गुणः। तसादच विनियोगवेदानुसारेणोपांश्रु गेयानि॥

# तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

ज्योतिष्टोमो यजुःसामवेदयोरिस्त तत्र किम्। उच्चैस्तमुत नीचैस्तं हेत्नभानादिनर्णयः॥॥॥ यजुष्यिगते द्रव्यदेवते तत्र तिहिधः। तह्यात्स्वरिनर्णितिस्पांशु स्यादनुष्टितिः॥ ।।॥

ज्योतिष्टोमेन स्वर्गकामो यजेतेत्येतद्वाकां वेद्वये समास्नातम्। तच को विधिः कश्च गुणविधानायानुवाद इति जिज्ञासायां नियामकहेतोरप्रतिभानादेतस्य वे-दस्य धर्मो ऽ नुष्ठेय इत्यनिर्णय इति चेत्॥ न। सोमद्रव्यस्येन्द्रवाय्वादिदेवतायाश्च यजुर्वेदे ऽ धिगततादङ्गवाहुल्यश्रवणाच्च तचैव विधिरित्युपांश्व प्रयोगः॥

# चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

न क्रतक्तं प्रयाजादि क्रतक्तं वा न चाङ्गता।
प्रक्रियाया अमानताचैराकाङ्क्ष्येण वाक्ययोः ॥ ९॥
प्रयाजादेः फलापेक्षा कथंभावे ऽ पि च क्रतोः।
तेन प्रकरणास्त्रानं तसादङ्गाङ्गिता तयोः॥ १०॥

सार्धपाद्वये यानि विनियोजकावेनोक्तानि श्रुतिलिङ्गवाक्यानि तेभ्यो ६ ति-रिक्तं प्रकरणनामकं किंचित्प्रमाणं न वेदे पश्यामः। न हि पदतत्सामर्थ्यान्वयेर-संसृष्टः कश्चिवेदभागः केनचिदास्रायते। एकवाक्यतामापन्नो वाक्यसमूहः प्रक- रणिमिति चेत्। न। वाक्ययोः सतोः पश्चादेकवाक्यताया अभावात्। न हि दर्शपूर्णमासाभ्यां स्वर्गकामी यजेत । सिमधी यजतीत्यनयीवीकायीः परस्परा-काङ्कास्ति येन वाक्यैकवाक्यता कल्पेत । तसाच प्रयाजादीनां दर्शपूर्णमासा-क्रलमिति प्राप्ते ब्रमः ॥ प्रयाजादयः फलहेतवः । पुरुषप्रवृत्तिरूपलात् । सेवादि-वत्। दर्शपूर्णमासावुपकरणैरुपकार्यौ । करणलात्। प्रदीपोपकृतचक्षुर्वत्। तथा सित कि प्रयाजादेः फलं किंवा दर्शपूर्णमासयोरुपकरणमित्याकाङ्कायां संपर्व वाक्येकवाक्यतारूपं प्रकरणम्। तेन प्रयाजादीनामङ्गलं प्रमीयते ॥

#### पञ्चमाधिकरणमार्चयति ॥

दिब्धनीमेति मन्त्रो ऽ क्षमुपांश्रयजतेन वा। साधारणलाल्लिङ्वादेमीनाभावादनङ्कता ॥ ११ ॥ मन्ताणां कर्मणां चाच क्रमेणामानमीस्थते। प्रक्रियावत्क्रमी मानं यथासंख्यं ततो ऽ क्वता ॥ १२॥ क्रमः समानदेशलं पाठादशीच पाठतः। यथासंख्यं संनिधिश्व यथासंख्यमुदाहृतम् ॥ १३ ॥ श्रुत्थव्यमिति सान्नाय्यपाचाङ्गं संनिधेर्मतम् । पत्रुधर्मो ऽ र्थसादेश्यादगीषोमीयगो भवेत् ॥ १४ ॥

दर्शपूर्णमासयोयाजमाने मन्त्रकाराहे कश्चिन्मन्त्र आसायते । दिव्यरस्य दब्धो भूयासममुं दभेयमिति । अस्य मन्त्रस्योपांशुयाजाङ्गतायां श्रुतिवाक्ये न विद्येते । ब्राह्मणे विनियोगमनामायार्थविवरणस्येवामानात्। एतया वै दस्या देवा असु-रानद्भुवन्। तयैव भातृत्यं द्भोतीति बाह्यणम्। दिस्धीतुकमायुधम्। आयेया-ग्रीषोमीययोरप्यनिष्टनिवारकताल्लिङ्गं साधारणम्। प्रकरणं च चयाणामेकमेव। ततो मानाभावाद्यं मन्त्रो नोपांशुयाजाङ्गमिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ आध्वर्यवे काराः आग्रेयोपांष्पुयाजायीघोमीयकर्माणि क्रमेणामातानि । याजमाने च काग्डे तडि-षया मन्त्राः क्रमेणासाताः । अग्रेरहं देवयज्ययासादी भूयासं दिस्यस्य दस्यो भूयासममुं दभेयमग्रीषोमयोरहं देवयज्यया वृचहा भूयासमिति । तच यथा वा-क्यइयानसंधानसंपनं प्रकरणं पृथक्प्रमाणम् । तथा प्रकरण्डयानुसंधानसंपनः

कमः कुती न मानं स्थात्। न चास्य प्रकरणे ६ नाभावः। इयोवाक्ययोरिव प्रकरण्योरेकवाक्यताभावात्। तस्मान्क्रमप्रमाणेन मध्यवित्त उपांष्ट्रयाजस्य मध्यविति इस्म ॥ समानदेशलं कम इति क्रमस्य रूपम्। तच विविधम्। पाठ-कृतमर्थकृतं च। तच पाठकृतमिप विविधम्। यथासंख्यं संनिधिश्चेति। तयोराद्यस्य दिश्यमन्त उदाहरणम्। श्रुन्धध्वं देव्याय कमेण इत्ययं मन्तः शोधनीयेषु वस्तुषु साधारणो भासते। तच सान्नाय्यपाचाणि कुम्भीशाखापविचादीन्यनन्तरेषु मातिश्वन इत्यादिमन्त्रेष्ट्रवन्तमासन्त इति संनिधिना तत्पाचप्रोक्षणे श्रुन्धध्वमिति मन्त्रो विनियुज्यते। अनुष्टानसादेश्यात्पश्चर्यगणामग्रीषोमीयाङ्गलम्। तदेवं क्रमस्य चैविध्यं दृष्टव्यम् ॥

#### षष्टाधिकरणमारचयति ॥

वेदचयोक्तधभीषामृतिग्भिः संगतिस्तिभिः।
ऋनियत्या नियत्या वा नियतिनीनिरूपणात्॥ १५॥
हीचतादिसमाख्यानं नियतेर्गमकं स्वतः।
निवीधं चान्यवत्तच तेनाच विनियोजकम्॥ १६॥

याज्यापुरोः नुवाक्यापाठादयो धर्मा ऋग्वेदे प्रोक्ताः । दोहननिर्वापादयो यजु-वेदे । आज्यस्तोचपृष्ठादयः सामवेदे । तचास्यैवैते धर्मा इति नियामकस्य दुर्निस्त्र पत्ताद्येन केनापृतिजा यः को ऽ पि धर्म इन्छया संगन्छत इति चेत् ॥ मैवम् । हीचमाध्ययवमीज्ञाचिमिति समाख्यानेन नियतिर्वोध्यते । न च समाख्यानस्य वाधकं किंचित्पश्यामः । तस्मादबोधकत्ववाधितत्वयोरप्रामाख्यकारणयोरभावा-च्छुतिलिङ्गादिपञ्चकवत्प्रमाणेन समाख्यानेन धर्मा व्यवस्थायन्ते ॥

#### सप्तमाधिकरणमारचयति॥

ऐन्द्योपस्थीयतां विह्रितीन्द्राग्न्योविकल्पनम्। समुच्चयो वोत शक्र एवायिः केवलो ऽ थवा ॥ १९ ॥ विकल्पः श्रुतिलिङ्गाभ्यां गुणावृत्या समुच्चयः। श्रुतिः शक्त्यनुसारेति शक्र एको ऽ च लिङ्गतः ॥ १६ ॥ शक्तिरुक्ता श्रुतिः शीघा लिङ्गं श्रुत्यनुमापकम्। नैराकाङ्क्यात्मके बोधे श्रुत्यायी केवले स्थितिः॥ १९॥

ऐन्द्या गाईपत्यमुपतिष्ठत इति श्रूयते। कदा चन स्तरीरिस नेन्द्र सश्वसि दाशुष इत्यसावृगेन्द्री । तचेन्द्रस्य प्रकाशनात् । भो इन्द्र कदाचिदपि घातको न भवसि । किलाहुतिं दत्तवते यजमानाय प्रीयस इत्यर्थः। तचेन्द्रप्रकाशनसामर्थ्यरूपाह्मिङ्गा-न्मन्त्रस्येन्द्रविषयिक्रयासाधनातं गम्यते। यद्यसौ मन्त्र इन्द्रप्रधानिक्रयायाः साधको न भवेत्। तदानीमनेन मन्त्रेगेन्द्रप्रकाशनं व्यर्थे स्यात्। तस्मादेतन्मन्त्रकरणकियां प्रतीन्द्रः प्रधानमित्येतादृश्बुद्धुत्पाद्नं लिङ्गविनियोगः। कासौ क्रियेति विश्रे-षजिज्ञासायामैन्द्योपतिष्ठत इत्यनेनाविरुद्धपद्वयरूपेण वाक्येनोपस्थानिकयायां पर्यवसानं कियते । तथा सत्येन्द्रमन्त्रेणेन्द्रमुपतिष्ठेतेत्ययमर्थः पर्यवस्यति । तथा गाईपत्यमित्यनया द्वितीयान्तपद्रूपया श्रुत्या गाईपत्यस्य प्राधान्यं गम्यते । तच्च गुणभूतां यिकंचित्करणकियामनारेण न संभवति। ततस्तादृशीं कांचित्क्रियां प्रति गाहेपत्यः प्रधानमित्येतादृश्वबुद्धात्पादनं श्रुतिविनियोगः । ऐन्द्योपतिष्ठत इति पद्हयेन मन्त्रविशेषिक्रयाविशेषयोः पर्यवसानं भवति । तथा सत्येन्द्रेण मन्त्रेण गाईपत्यमुपतिष्ठत इत्यर्थी भवति । तदेवं श्रुतिलिङ्गयीर्विरोधे सित प्रमा-णलाविशेषाड्वीहियवविडकल्प इत्येकः पूर्वपक्षः । इन्द्रगार्हपत्ययोः प्रधानलावि-शेषादुपस्थानस्य च गुणलान्प्रति प्रधानं गुणावृत्तिरिति न्यायेनोपस्थानावृत्त्या श्रुतिलिङ्गयोः समुच्चय इति हितीयः पूर्वपक्षः। श्रुतिर्विनियुद्धाना वस्तुसामर्थ्य-मनुसृत्येव विनियुङ्के । अन्यथा वहिना सिन्नेद्वारिणा दहेदित्यपि विनियुज्येत । तत उपजीव्यलेन लिङ्गस्य प्रवलतादिन्द्र एव मन्त्रेगोपस्थेय इति तृतीयः पूर्व-पक्षः ॥ ऐन्द्रमन्त्रस्य गाईपत्ये मुख्यवृत्त्या शक्त्यभावे ऽ पि गुरावृत्त्या शक्तिरस्तीति निवेशन इत्यसिनुदाहरणे पूर्वमेव दर्शितम्। तथा सति सामर्थ्याभावकृतप्रति-बन्धाभावान्तिर्विद्या श्रुतिः शीग्रं विनियुङ्के । लिङ्गं तु विलम्बेन । मन्त्रपदान्यादी स्वाभिधेयमर्थे प्रतिपादयिना । तत ऊर्धे मन्त्रस्य सामर्थ्ये निरूपते । पश्चात्सा-मर्थ्यवशान्साधनतवाचिनी प्राधान्यवाचिनी श्रुतिः कल्यते। सा च श्रुतिर्मन्त्रेणे-न्द्रमुपतिष्ठेतेति विनियुङ्के । तथा सति प्रत्यक्षश्रुतौ स्वाभिधेयप्रतिपादनविनियो-गयोर्मध्यवर्तिनौ सामर्थ्यनिरूपण्युतिकल्पनव्यापारौ न स्त इति प्रावल्यात्रया

लिङ्गं बाध्यते । न च प्रत्यक्षश्रुतिविनियोगवेलायामलब्धात्मकावेनाप्राप्तं लिङ्गं कथं बाध्येतेति शङ्कनीयम् । भविष्यत्प्राप्तिप्रतिबन्धस्यैवाच बाधवात् । श्रुत्या वि-नियुक्तस्यैव मन्त्रस्य पुनर्विनियोगाकाङ्काया श्रानुद्याद्विनियोजकं लिङ्गं कथं प्रा-प्स्यति । तस्माद्वाहेपत्योपस्थाने मन्त्रः प्रत्यक्षश्रुत्या विनियुज्यते ॥

#### अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

स्योनं त इति पूर्वार्धं तिस्मिनीदेति चोत्तरम्। सदने सादने चार्यं सर्वो ऽ षार्धे व्यवस्थिते ॥ २०॥ तच्छन्दादेकवाक्यत्वे भवेदाद्यः श्रुतिं प्रति। लिङ्गस्य संनिकृष्टलाडाक्यवाधे व्यवस्थितिः ॥ २१॥ उदाहतिरियं वाक्यवाधे न तेन्द्येत्यसी। वाधादृर्ध्वं निर्थेलादप्रामाख्यप्रसङ्गतः ॥ २२॥

दर्शपूर्णमासयोः श्रूयते । स्योनं ते सदनं कृणोमि घृतस्य धारया सुशेवं कल्पयामि । तिस्मिन्सीदामृते प्रतितिष्ठ वीहीणां मेध सुमनस्यमान इति । भोः पुरोडाश तव समीचीनं स्थानं करोमि । तच्च स्थानं घृतस्य धारया सुष्ठु सेवितुं योग्यं
कल्पयामि।भो वीहिसारभूत तं समाहितमनस्कस्तिस्मिन्समीचीने स्थान उपविश्
तच स्थिरो भवेत्यर्थः। तच तिस्मिन्नत्यनेन तन्छन्देन प्रकृतवाचिना पूर्वोत्तरार्धयोरेकवाकाले सित मन्त्रह्याभावात्सर्वो ८ प्ययं मन्त्रः स्थानकरणस्याङ्गम् । तच विनियोजिका श्रुतिरेवं कल्पनीया । सर्वेणानेन मन्त्रेण स्थानं कर्तव्यमिति । तथा
सर्वेण मन्त्रेण पुरोडाशः स्थापनीय इत्यपि कल्पनीया । सदनाङ्गलवत्प्रतिष्ठापनाङ्गलस्यापि तह्याक्यविधितत्वात्। तथा सित सदनस्थापनयोरस्य मन्त्रस्य विकल्पः समुच्चयो वा स्वेन्छ्या भविष्यतीति प्राप्ते ब्रूमः ॥ यदेतत्पूर्वोत्तरार्धयोः
परस्परान्वयेन संपन्नमेकं वाक्यं तदेतदुत्तरार्धस्य सदनकरणे शिक्तमकल्पयित्वा
कृत्वं मन्त्रं सदने विनियोक्तुं नाईति । तथा पूर्वार्धस्य स्थापने शिक्तमकल्पयित्वा
न तच प्रभवति । श्रतो लिङ्गकल्पनव्यवधानेन वाक्यं श्रुतिं प्रति विप्रकृष्यते ।
प्रत्यस्यं तु लिङ्गह्ययं संनिकृष्यते । तथा सित लिङ्गेन वाक्यवाधादर्धहयमुभयोर्थवस्थितम् ॥ नन्त्रेन्द्या गाईपत्यमित्यचापि पद्हयान्वयङ्गस्य वाक्यस्य विनियोज-

कालप्रतीतेर्लिङ्गवाक्यविरोधाय तदेवोदाह्रियतामिति चेत्। न। तत्र लिङ्गेन वाक्ये बाधिते सत्येकेकपदस्यार्थप्रत्यायकालाभावेन श्रुतिकृतविनियोगस्याप्यसि-डेरप्रामार्ययमेवोदाहतस्य प्रसज्येत। इह तु महावाक्ये बाधिते ऽ प्यवान्तरवाक्य-योर्थप्रतीतौ लिङ्गविनियोगः सिध्यतीत्येतदेवोदाहरस्यम्॥

नवमाधिकरणमारचयति ॥

अयीषोमाविदं हव्यमजुषेतामितीरितात्। अपच्छिद्येदमित्यादि सर्वशेषो भवेच वा ॥ २३॥ प्रक्रियातो भवेन्मैवं प्रक्रियान्तरिता चिभिः। वाक्यं द्यन्तरितं तेन भवेत्प्रकरणाइलि ॥ २४॥

सूक्तवाके श्रूयते। श्रयीषोमाविदं हिवरजुषेतामवीवृधेतां महो ज्यायो ऽ काताम् । इन्द्रायी इदं हिवरजुषेतामवीवृधेतां महो ज्यायो ऽ कातामित्यादि । तच देवतावाचकमयीषोमादिपदं पौर्णमास्यादिकाले यथादेवतं विभज्य प्रयोक्तव्यमिति पूर्वपादे निर्णीतम् । यित्रदं हिविरित्यादिकमविष्णष्टं पदजातं तद्यीषोमम्त्रवातमप्रमावास्यायामयीषोमपदपरित्यागेन पठनीयम् । एविमन्द्रायीमन्त्रयानमपि पौर्णमास्यामिन्द्रायीपदपरित्यागेन पठनीयम् । तथा सत्येषां मन्त्रभागानां सर्वशेषत्वबोधको दर्शपूर्णमासप्रकरणपाठो ऽ नुगृह्यत इति प्राप्ते ब्रूमः ॥ श्रयीषोममन्त्रशेषत्वबोधको दर्शपूर्णमासप्रकरणपाठो ऽ नुगृह्यत इति प्राप्ते ब्रूमः ॥ श्रयीषोममन्त्रशेषस्योन्द्रायीपदान्वयाश्रवणात्प्रकरणेन प्रथमं तद्व्यक्षयं वाक्यं कल्पनीयम् । तेन वाक्येनेन्द्रायीप्रकाशनसामध्येक्ष्पं लिङ्गं कल्पते । तच्च लिङ्गमनेन मन्त्रभागेनेन्द्रायिविषया कियानुष्ठेयेति विनियोजिकां तृतीयाश्रुतिं कल्पयित । ततः प्रकरणविनियोगयोर्भध्ये चिनिव्यवधानं भवित । श्रयीषोमपदान्वयक्ष्यं तु वाक्यं श्रूयमाण्ताह्मिङ्गश्रुतिभ्यामेव व्यवधीयते। तस्माद्वाक्येन प्रकरणस्य वाधिनत्वाच्छेषस्त्रचेव व्यवतिष्ठते ॥

दशमाधिकरणमारचयित ॥ राजसूये ५ भिषेच्याख्ये यागे ये देवनाद्यः । तच्छेषास्त्रे ५ खिलाषी वा तच्छेषास्तस्य संनिधेः ॥ २५ ॥ राजसूयकथंभावानुवृत्तेः सर्वशेषता । कल्याकाङ्काभिषेच्यस्य प्रक्रिया प्रवला ततः ॥ २६ ॥

राजसूये पिषिष्टिसोमयागा वहवः प्रधानभूताः। तचाभिषेचनीयाख्यः किष्यित्तामयागः। तस्य संनिधौ देवनाद्यः श्रूयन्ते। श्रुश्चेदिव्यित राजन्यं जिनाति शौनःशेपमाख्यापयतीति। जिनाति जयति। वहुचबाद्यशे समाम्नातं श्रुनःशेप-विषयमुपाख्यानं शौनःशेपम्। तच संनिधिवलादेवनादयो ऽ भिषेचनीयाङ्गमिति चेत्॥ मेवम्। राजसूयस्य कथंभावाकाङ्क्षायामनुवृत्तायां विहिता देवनादयः प्रकरणेन राजसूयशेषाः। राजसूयश्च बहुयागात्मक इति तचत्यसर्वयागशेषत्वम्। न चाभिषेचनीयस्य काचिदाकाङ्का देवनादिष्वस्ति । ज्योतिष्टोमविकृतिवेनाति-दिष्टेः प्राकृताङ्केरेव तदाकाङ्कानिवृत्तेः। संनिहितविधिवलादाकाङ्कोन्थायत इति चेत्। श्रत एवाकाङ्कारूपमवान्तरप्रकरणमादौ परिकल्य तद्वारा वाक्यलिङ्गश्चिति कल्पनया संनिधिविप्रकृष्यते। राजसूयाकाङ्कारूपं तु महाप्रकरणं कृप्ततादेकया कश्चया संनिकृष्यते। तस्मात्प्रकरणेन संनिधिवाधात्मवंशेषा देवनादयः॥

एकादशाधिकरणमारचयति॥

श्रुन्धध्वमिति मन्त्रो ऽयं पौरोडाशिकशोधने। सान्नाय्यपाचशुडौ वा प्रथमो ऽस्तु समाख्यया॥ २०॥ पौरोडाशिकमित्यच प्रकृत्या तिड्वतेन वा। संनिध्यनुक्तितः कल्पः क्रुप्तवाचरमः क्रमात्॥ २५॥

मुन्धः देव्याय कर्मण इत्ययं मन्तः पौरोडाशिकमिति याज्ञिकैः समाख्याते काग्रेड पितत्वात्समाख्यया पुरोडाश्वकाग्रेडोक्तानामुलूखलजुद्धादीनामि शोधने उङ्गिमित चेत्॥ मेवम्। पौरोडाशिकमिति समाख्यायां प्रकृतिः पुरोडाशमाचनमिधत्ते। तिष्ठतप्रत्ययश्च काग्रेडम्। न चैतावता कृत्वपुरोडाश्रपाचाणां मन्त्रसंनिधः प्रत्यक्षो भवति। किंत्वश्रीपत्त्या कल्यते। यद्युक्तः संनिधिन स्यात्। तदा मन्त्रप्रतिपादकयन्यस्य पौरोडाशिकसमाख्या न स्यात्। न ह्यसंनिहितानामिषे वादिमन्त्राणामाग्रेयकाग्रेडसमाख्या भवति। संनिहितानां तु युक्तानः प्रथमं मन इत्यादिमन्त्राणां भवत्येषा। तसात्काग्रेडसमाख्या संनिधिं परिकल्य तत्संनिध्य-

न्यथानुपपत्या परस्पराकाङ्कारूपं कृत्सपानप्रकरणं कल्पयिता तद्वारा वाक्यिङ्गन्युतीः कल्पयिता तया श्रुत्या विनियोग इति समाख्याविप्रकर्षः। साम्राय्यपानाणां शोधनमन्त्रसंनिधिस्तु प्रत्यक्षः। इध्माबिहःसंपादनस्य मुष्टिनिवापस्य चान्तरालं साम्राय्यपानाणां देश उक्तः। मन्त्रश्रेध्माबिहेनिवापविषययोर्मन्त्रानुवाक्योर्मध्यमे ऽ नुवाके पठ्यते। तेन च प्रत्यक्षसंनिधिना प्रकरणादीनां चतुर्णामेव कल्पनात्संनिधिः संनिकृष्यते। तस्मान्त्रमेण समाख्यां वाधिता साम्राय्यपानशोधनशेषो मन्त्र इत्ययं चरमो पक्षो ऽ भ्युपेयः॥

## द्वादशाधिकरणमारचयति ॥

वाधो न युक्तो युक्तो वा प्राप्यप्राप्योर्न युज्यते। अप्रवृत्तं प्रसक्तं यिद्धया तस्यास्तु वाध्यता ॥ २९ ॥ प्रमाणतः प्रसक्तस्य वाधो दाशमिको ऽच तु। विभ्रमेण प्रसक्तस्य तस्याद्याप्तवाधनम् ॥ ३० ॥

प्राप्तस्य प्रवृत्तिरतीतेति न तन्तिवारणं शक्यम्। अप्राप्तस्य वाधाविषयनेना-वस्थानमेव नास्ति। तस्मान्न युक्तो वाध इति चेत्॥ मैवम्। बुद्धा विषयीकृतस्य वारियतुं शक्यत्वात्। न चैतदत्यनं प्रवृत्तम्। अनुष्ठानरूपफलपर्यवसानाभावात्। नाप्यत्यन्तमप्रवृत्तम्। तद्भुवेद्धरूपनत्वात्। अतो नोक्तदोषद्वयम्। दशमे चोदकप्रमाणेनाववुद्धो ५ र्थो वाध्यत इति प्राप्तवाधः। इह तु पूर्वप्रमाणविरुद्धेरुत्तरोत्तरेः प्रमाणाभासेरववुद्धस्येत्यप्राप्तवाधः॥

## चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

तिस्र एव हि साहे स्युरहीने बादशेत्यतः।
ज्योतिष्टोमे बादशत्मथवाहर्गणे भवेत् ॥ ३१ ॥
अस्तु प्रकरणादाद्यो नाहीनलं विरुध्यते।
प्रकृतिलाच केनापि हीनो ऽ तो ऽ च विकल्यताम् ॥ ३२ ॥
साहाद्भिचाहीनसंज्ञा रूढेषाहर्गणे भवेत्।
षष्टीश्रुत्या बादशलं प्रक्रियातो ऽ पकृष्यताम् ॥ ३३ ॥

ज्योतिष्टोमप्रकरणे श्रूयते। तिस्र एव साहूस्योपसदो डादशाहीनस्येति। एकेनाहा निष्पाद्यवात्साहो ज्योतिष्टोमः। दीक्षादिवसाद्धं सोमाभिषवदिवसात्पूर्वं कर्तव्या होमा उपसदः। तासां डादशवं प्रकरणवलाज्योतिष्टोमे निविशते। अहीनशब्दश्व तिसचेव कल्पते। ज्योतिष्टोमस्य निषिलसोमयागप्रकृतिवेन सर्वेषामङ्गानां तचोपदेशे सित तदुपदेशविकलविकृतीनामेव हीनवात्। अतो डादशविकत्योविकल्प इति प्राप्ते श्रूमः॥ आवृत्तसोमयागरूपो डिराचादिरहर्गणः। तिसचहीनशब्दो रूढः। योगिकवे तु न हीन इति विगृह्यसमासे कृते सत्ययज्ञादिशब्दवदाद्युदात्तः स्यात्। मध्योदात्तस्वासायते। रूढिश्व वियहनिरपेश्ववाच्छी- प्रवृत्तिहेतुः। अतो ज्योतिष्टोमवाचिनः साहूशब्दाद्विवेयमहीनसंज्ञा ज्योतिष्टोमाद्विव्यमहोनसंज्ञा ज्योतिष्टोमाद्विव्यमहोनसंज्ञा ज्योतिष्टोमाद्विव्यमहोनसंज्ञा निवेश्यते। तिस्वद्ये प्रकरणादिदमपनेतव्यम्॥

## चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥

युवं हीति हयोः कर्जीर्वहूनां चैत इत्यमूम् । कुर्यात्मतिपदं ज्योतिष्टोमे साहरीयो ८ थवा ॥ ३४ ॥ एकस्य शक्तिराहित्ये हाभ्यां बहुमिरेव वा । ज्योतिष्टोमस्य कार्येतात्मकृते ८ चैव सा भवेत् ॥ ३५ ॥ यजमानस्य नानात्वं साक्षाहिकृतिषु श्रुतम् । उत्कृष्य प्रतिपत्तेन कुलायादिषु नीयताम् ॥ ३६ ॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते। युवं हि स्थः स्वर्पती इति इयोर्यजमानयोः प्रतिपदं कुर्या-देते असृयमिन्दव इति बहुभ्यो यजमानेभ्य इति । स्तोचस्योपक्रमे पठनीयामृचं प्रतिपद्धन्दो ऽभिधत्ते। सा चोदाहता प्रतिपत्प्रकरणवलाज्ज्योतिष्टोमे निविशते। न च तच यजमानिहत्वबहुत्वयोरसंभवः । एकस्य यजमानस्य द्रव्यालाभादिना तदशक्तौ नित्यकर्मणः परित्यागासंभवेन द्वाभ्यां बहुभिवा तस्यावश्यकर्तव्यत्वादि-ति प्राप्ते ब्रूमः ॥ यजमानिहत्वं कुलायनामके यद्ये साक्षादास्नातम्। एतेन राज-पुरोहितौ सायुज्यकामौ यजेयातामिति। यजमानबहुत्वं मन्त्रेष्वास्नातम्। चतुर्वि-श्रतिपरमाः सन्त्रमासीरिन्निति। ततो विश्वन्दवहुशन्दरूपाभ्यां श्रुतिभ्यां प्रकरणं वाधिता कुलायादिषु यथोक्तप्रतिपदोरुक्त के कर्तव्यः । न चाशक्ताविप यजमान्वित्व वहुत्वे संभवतः । अशक्तेन स्वीकृतस्य पुरुषान्तरस्य प्रतिनिधित्वे यजमान्ताभावात् । यजमानस्य प्रतिनिधिनास्तीति वस्थते । यद्यन्यः पुरुषः स्वयमेव प्रवर्तते । तदानीं स्वकीयमेव प्रयोगं कुर्यात् । न तशक्तस्य साहाय्यमाचरेत् । तसाच्छूयमाणस्य यजमानेकतस्य कालादिवदनुपादेयाङ्गत्वेन त्यकुमशक्तवान ज्योतिष्टोमे यजमानस्य दिलवहुत्वे संभवतः ॥

## पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

संयाजयित जाघन्या पत्नीरेतत्पशावृत । दशीदी तत्पशी युक्तं जाघन्याः समवायतः ॥ ३९ ॥ जाघनी नाम भागो ऽ सी दशीदी समवैति हि । नोत्कष्टयं न संस्कायी साधनतात्रृतीयया ॥ ३८ ॥

दर्शपूर्णमासप्रकरणे श्रूयते। जाघन्या पत्नीः संयाजयन्तीति। जाघनी पश्चीः पुन्छम्। पत्नीशच्दो ऽ चाहुतिचतुष्टयात्मकस्य कर्मणो नामधेयैकदेशः। ञ्चत एव श्रूयते। पञ्च प्रयाजा इज्यन्ते चलारः पत्नीसंयाजा इति। तच तृतीयाहुती देव-पत्नीनां देवतालात्तद्वारा कर्मनाम्बः पत्नीसंयाजशन्दस्य प्रवृत्तिः। तच जाघनीमृद्दिश्य पत्नीसंयाजसंस्कारो विधीयते। जाघनी च पश्ची समवेता। न तु दर्श-पूर्णमासयोः। ञ्चतः प्रकरणादुत्कृष्य पश्ची निवेशनमिति प्राप्ते ब्रूमः॥ जाघनीशन्देन पश्चीभागो ऽभिधीयते। स च दर्शपूर्णमासयोः पश्चयागलाभावे ऽपि क्रयादिना संपादियतुं शक्यते। न चाच पश्ची विद्यमानाया जाघन्याः पत्नीसंयाजैः संस्कार्यतम्। तृतीयया साधनलावगमात्। तसान्न प्रकरणादुत्कर्षः॥

## षोडशाधिकरणमारचयति ॥

संतृ हो ही घेसो मे तत्प्रकृती विकृतावृत । दी घेस्य सोम इत्युक्तेः प्रकृतावस्तु तर्दनम् ॥ ३९ ॥ सामानाधिकरएयस्य षष्ठीतो वलवस्त्रतः । दैर्घ्ययुक्तोक्ष्यसंस्थादावुत्कर्षो ऽ त्यच वाधनात् ॥ ४० ॥ ज्योतिष्टोमे श्रूयते। दीर्घसोमे संतृद्येङ्ग्या इति। सोमयागिवशेषो दीर्घसोमः।
तिसन्सोमाभिषवाधारयोरिषषवण्णाळकयोः संतर्दनं कार्यम्। श्रन्योन्यवियोगेन
शैषिल्यं मा भूदिति। दृढसंश्लेषः संतर्दनम्। तदेतत्प्रकरण्वळात्प्रकृतौ निविशते।
न च तच दीर्घतानुपपितः। दीर्घस्य सोम इत्येवं दीर्घशन्दस्य यजमानविशेषण्वेनाणुपपत्तेरिति प्राप्ते ब्रूमः॥ षष्टीसमासात्कर्मधारयो वळवानिति वस्यते।
तथा सित दीर्घतं सोमस्य धर्मः। न तु यजमानस्य। नन्वेवमिष प्रकृतिभूतस्य सोमस्येष्टिपश्वपेक्षया दीर्घत्मस्येवेति चेत्। न। सोमशन्देनैव तद्वगतौ दीर्घशन्दस्य वैयर्थ्यात्। न हीष्टिपश्वपेक्षया हस्वः कश्चित्सोमो ६ स्ति यस्य व्यावृत्तये दीर्घशन्दः प्रयुज्येत। न सात्रमृतिष्ट्वं हस्वं सोमं व्यावर्तयितुमयं दीर्घशन्दः। विकृतिषूक्थ्यादिषु यहाधिक्येन दीर्घत्वम्। द्विराचादिषु चावृत्त्या दीर्घत्वम्। तस्माद्वाक्येन प्रकरणं वाधित्वा विकृतिषु तन्विशेः। प्रकृतौ तु दीर्घशन्दस्य वाधः पूर्वमुक्तः। संतर्दनवाधश्च साक्षाच्छूयते। हनू वा एते यज्ञस्य यद्धिषवणे न संनृण्त्यसंतृणे हि हनू इति। तस्मान्न प्रकृतौ निवेशः॥

## सप्तदशाधिकरणमारचयति ॥

न प्रवृञ्ज्यादाद्ययञ्जे कतौ सो 5 नुष्टितावृत । प्रतिषेधः कतौ युक्त उक्ता ह्यस्याद्ययञ्जना ॥ ४१ ॥ प्रवृणक्त्युपसद्माः प्रागिति वाक्यात्कतौ विधेः । आद्यप्रयोगे प्राथम्यान्तिषेधः क्विदेव सः ॥ ४२ ॥

ज्योतिष्टोमे प्रवर्ग्याख्यं कर्म प्रकृत्य श्रूयते । न प्रथमयञ्जे प्रवृञ्ज्यादिति । सो ऽ यं प्रतिषेधो ज्योतिष्टोमकतौ दृष्टव्यः । न तु तदीयप्रथमप्रयोगे । कुतः । एष वाव प्रथमो यञ्जो यञ्जानां यञ्ज्योतिष्टोम इति तस्य प्रथमयञ्जलानिधानादिति चेत् ॥ मेवम् । पुरस्तादुपसदां प्रवर्ग्य प्रवृणक्तीति वाक्येन कतौ प्रवर्ग्यस्य विहितलात् । न च विधिनिषेधवाक्ययोः समानवललादिनिर्णयः । निषेधवाक्ये प्रथम् शब्देन निषेधस्य प्रयोगपरत्वनिर्णयात् । प्रथमहितीयादिश्रन्दाः क्रियाया आवृत्तौ मुख्याः । तत्संबन्धाहस्तुषूपचर्यनो । प्रथममध्येतव्यतात्प्रथमं कार्ण्यम् । तदनन्तर-

मध्येतव्यत्वाद्दितीयं कार्रात्म् । एवमादावृत्पन्नत्वात्प्रथमः पुनः । तदनन्तरमृत्यन्त्वाद्दितीयः । तथा सित प्रयोगिक्रयाया आवृत्तिविश्वेषे प्रथमशब्दो मुख्यः । तदावृत्तिविषयतया यञ्जे लाक्ष्रियाकः । तत्त्पक्षे ऽ पि कतौ मुख्यो यञ्जश्चरः प्रयोगे लाक्ष्रियाकः स्यादिति चेत्। वाढम् । तथाप्यसंज्ञातिवरोधिनि लाक्ष्यिकः त्वक्त्यनाद्वरमुत्तरपदे तत्कल्पनम् । तस्माञ्च्योतिष्टोमस्य प्रथमप्रयोगे प्रवग्यैनिषधः ॥ ननु सप्तसंस्थायुक्तस्य ज्योतिष्टोमस्य प्रथमसंस्थारूपो ऽ पिष्टोमः । तन्नायं निषेधः पर्यवस्यति । विधिश्च तन् श्च्यते । श्चिप्योमे प्रवृणक्रीति । एवं तद्यीधिकारिनेदेन विधिनिषधयोर्व्यवस्थास्तु । तथा हि श्च्यते । कामं तु यो ऽ नूचानः स्यात्तन्च प्रवृञ्ज्यादिति । तस्मादनूचानव्यतिरिक्तकर्तृके ऽ पिष्टोमस्य प्रथमप्रयोग एवायं निषेधः ॥

## अष्टादशाधिकरणमारचयति ॥

प्रिष्टिभागः पूषेति प्रकृतौ विकृतावुत । इष्टिप्रकरणादेव प्रकृतौ विनियुज्यते ॥ ४३ ॥ संतर्दनादिवद्याच्यादिकृतौ पूषसंभवात् । सिद्धस्य पुनरणुक्तिरधिकस्य विवक्षया ॥ ४४ ॥

दर्शपूर्णमासप्रकरणे श्रूयते । तस्मान्पूषा प्रपिष्टभागो ऽ दन्तको हीति । तच दन्तरहितस्य पूष्णः पिष्टभागत्वं संतर्दनप्रतिपदादिवित्सिडम् । तथायुत्तराधिकरणे तस्मिन्नेव विषये विशेषं वक्तुमिह प्रस्तूयते ॥

## एकोनविंशाधिकरणमारचयति ॥

चरी पशी पुरोडाशे चरावेवोत पेषणम् । विशेषादर्शनादेतत्सर्वेष्विप विधीयते ॥ ४५ ॥ प्राप्तताच पुरोडाशे हृदाद्याकारनाशनात् । न पशी पारिशेषोण चरावेव हि पेषणम् ॥ ४६ ॥

पौषां चरुमनु निर्वपेदिति चर्राविहितः। पौषां श्याममालभेतासकाम इति पशुविधिः। पशुमालभ्य पुरोडाशं निर्वपतीत्येतचोदकेन पौष्णपशौ प्राप्तम्।

तत्र यद्देवत्यः पणुस्तद्देवत्यः पुरोडाश इति न्यायेन पुरोडाशस्य पूषा देवता । तत्र पूर्वीक्तं पेषणं विषयीकृत्योच्यमानाः संशयपूर्वीत्तरपक्षा विस्पष्टाः ॥

विंशाधिकरणमारचयति॥

हिदेवके ऽ पि किं पिंषादुत पूषेकदेवके। हिदेवके ऽ पि तत्पूषाः सस्त्वात्पेषणभागिनः ॥ ४७॥ देवता विफलनेन पेषणं न प्रयोजयेत्। यागस्य तस्त्रे भागोक्तेर्न यागान्तरगामि तत्॥ ४६॥

राजसूये श्रूयते। सोमापीष्णं चरुं निर्वपत्येन्द्रापीष्णं चरुमिति। तच डिदे-वके ऽपि चरी पिष्टभाजः पूष्णः सस्त्वात्पेषणं पूषार्थं कर्तव्यमिति चेत्। तच वक्तव्यम्॥ किं पेषणस्य देवता प्रयोजिका किंवा यागः। नाद्यः। यागमन्तरेण केवलदेवता फलजनकानावेन पेषणं प्रयोक्तं न प्रभवति। पीष्णस्य यागस्य पेषणप्रयोजकाने तु तत्पेषणं डिदेवके यागान्तरे गन्तुं नाईति॥ पूषा प्रपिष्टभाग इत्यच यागो न श्रुत इति चेत्। मैवम्। भागशन्द्रान्यथानुपपत्त्या यागस्य कल्य-वात्। न हि देवतात्ममन्तरेण पिष्टद्रव्यभाक्तं सिध्यति। सति च देवताने द्रव्यदे-वतयोलीभाद्यागः कल्यते। तसादेकदेवकयागस्य पेषणप्रयोजकानाच्च डिदेव-कयागे पेषणमिस्ता॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे तृतीयस्याध्यायस्य तृतीयः पादः ॥

चतुर्थपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयति ॥
निवीतं तु मनुष्याणां विधिवैषो ऽ र्थवादकः।
अपूर्वतात्प्रकरणाचुः क्रतोवी विधीयते ॥ १॥
प्राप्तं निवीतं मत्येषु प्रायेणैतस्य दर्शनात्।
उपवीतविधावेकवाक्यलादर्थवादता ॥ २॥

द्र्भपूर्णमासप्रकरणे श्रूयते । निवीतं मनुष्याणां प्राचीनावीतं पितृणामुपवीतं देवानामुपव्ययते देवलक्ष्ममेव तत्कुरुत इति । निवीतस्य पूर्व मानान्तरेणाप्राप्त-वाडिधेयलमभ्युपेतव्यम्। तच्च निवीतं मनुष्याणामिति षष्ट्या पुरुषार्थलेन वि-धीयत इत्येकः पूर्वपक्षः । ऋस्मिन्पक्षे मनुष्यसंवन्धो डिविधः । सुवर्णधारणव-त्सर्वपुरुषसंबन्ध इत्येकः प्रकारः । उपवीतप्राचीनावीतयोः क्रतुप्रवेशरहितयोः स्वतन्त्रदैविकपैतृककर्मणोरिप दर्शनाज्ञत्साहचर्येण स्वतन्त्र आचार्यातिष्यादिमनु-ष्यविषये कर्मेणि निवीतमित्यपरः प्रकारः। प्रकरणवलात्प्रयाजादिवद्यागधर्म इति बितीयः पूर्वपक्षः। अस्मिन्पक्षे मनुष्ययहणं कर्तृसंबन्धानुवादः। षष्ठीश्रुति-प्रकरणयोरिवरोधादुभयावलम्बनेन क्रतुसंबन्धिमनुष्यधर्म इति पश्चान्तरमुदेति । तच्च डिविधम्। लोहितोण्णीषादिवदृत्विग्धर्म इत्येकः प्रकारः। क्रतावेव यन्मनु-ष्यप्रधानं कमीन्वाहायेदानादि तडमीले सत्युपवीतसाहचर्यमप्यनुगृह्यत इत्यपरः प्रकारः। सर्वेथा निवीतं नार्थेवाद इति प्राप्ते ब्रूमः ॥ अच प्रतीयमानं निवीता-दिकं वासोविषयम्। न तु चिवृत्सूचविषयस्। अजिनं वासो वा दिख्रिणत उप-वीयेत्यनेन सदृशलात्। वस्त्रस्य च निवीतं सौक्याय प्राप्तम्। प्राचीनावीतोपवी-तयोरवश्यमेकस्मिन्पार्श्वे वस्त्रमधः पतेत्। ऋतः प्राप्ते ऽर्थे मनुष्यागामिति षष्ठी-श्रुतिर्ने विधायिका। न च प्रकरणान्क्रतङ्गलेन विधिः। वाक्यभेदप्रसङ्गात्। उप-वीतं ताविडिधीयते। अन्यथा देवलक्ष्ममेव तन्तुरुत इति प्रशंसाया वैयर्थ्यापत्तेः। तिसंख्रोपवीतिवधावर्षवाद्त्वेन निवीतप्राचीनावीतयोरेकवाच्यत्वसंभवे पृथिव-धानमयुक्तम् । निवीतप्राचीनावीते मनुष्यपितृविषयलाहैविके कर्मग्ययोग्ये । उपवीतं तु योग्यमिति व्यतिरेकमुखेन स्तावकं निवीतम्। तस्मादर्थवादः ॥

हितीयाधिकरणमारचयति॥

सर्वार्थमुत दर्शार्थमुपव्ययत इत्यदः।
सर्वार्थमग्रिहोचे स्यादुपवीतीति लिङ्गतः॥३॥
दर्शाद्यर्थ प्रकरणाह्मिङ्गे स्यात्सिडिरन्यथा।
दोहं मृताग्रिहोचस्य स्तोतुमेतदनूदितम्॥४॥
यज्ञोपवीती हि देवेभ्यो दोहयतीत्येवमग्रिहोचे यज्ञोपवीतस्य सिडवदनुवादेन

लिङ्गेन सर्वेकमीर्थमुपवीतमिति चेत् ॥ न। लिङ्गस्यान्यथोपपत्तेः। मृताग्रिहीचं तिस्मन्दिने ऽ न्येन हूयते। तच प्राचीनावीती दोहयेदिति विधानस्य स्नुतये यज्ञी-पवीतीत्याद्यनूदितम्। ञ्रतो लिङ्गाभासेन वाधासंभवात्प्रकरणाहर्शपूर्णमासाङ्ग-मुपवीतम् ॥

तृतीयाधिकरणमारचयति॥

उपव्याने ऽ नुवादो वा विधिवाद्यो यतः स्मृती। प्राप्तं मैवमपूर्वत्वात्क्रती लेटा विधीयते ॥ ५॥

नित्योदकी नित्ययद्योपवीतीति स्मृत्या प्राप्तस्योपव्ययत इत्ययमनुवाद इति चेत् ॥ मेवम् । पुरुषार्थस्य प्राप्ताविष क्रत्वर्थस्य प्राप्त्यभावात्पञ्चमलकारेण दर्श-पूर्णमासाङ्गतया विधीयते ॥

चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

उपवीती हि देवेभ्यः पुरोदञ्चो द्वयं विधिः। वादो वास्यान्यतो ऽ प्राप्तेरपूर्वार्थो विधीयते ॥ ६ ॥ हियच्छञ्दद्वयाद्वादः सृत्युपव्यानतो द्वयम्। संप्राप्तं दक्षिणायत्वप्राचीनावीतयोः स्नुतिः॥ ७॥

प्रेतागिहोने श्रूयते। प्राचीनावीती दोहयेद्यज्ञोपवीती हि देवेभ्यो दोहयतीति।
ये पुरोदच्चो द्भास्तान्दिक्षणायान्स्तृणीयादिति। तच मृतस्यागिहोने दोहने प्राचीनावीतं द्भास्तरणे दिक्षणायतं च यथा विधीयते। तथा मरणात्पूर्वं जीवतो ऽ ग्रिहोने दोहनाङ्गमुपवीतं द्भास्तरणाङ्गमुत्तरायतं च विधातव्यम्। देवेभ्यो
यज्ञोपवीती दोहयेत्। मरणात्पुरा ये द्भास्त उद्घः कार्या इति वचनव्यक्तिः।
न ह्येतदुभयमन्यतः प्राप्तम्। तस्मादपूर्वार्थो विधीयतामिति चेत्॥ मैवम्। हिशच्देन यद्धच्देन चोभयानुवादतप्रतीतेः। ऋस्ति च तयोः प्राप्तः। ऋयवन्युदगयाणीति स्मृत्या सर्वसिन्दैविकं कर्मणि प्राप्तमृत्तरायत्मनृद्ध विधेयं दिक्षणायत्तं सूयते। तथा दर्शपूर्णमासयोरूपव्ययत इत्यनेन विधिना प्राप्तं दैविकमुपवीतमनृद्ध विधेयं प्राचीनावीतं स्तूयते। तस्मादनुवादः॥

## पञ्चमाधिकरणमारचयति॥

धारयत्युपरिष्टािं देवेभ्य इति संस्तवः। विधिवाद्यो धृतेः पित्रे प्रोक्तायाः पूर्ववन्सुतिः ॥ ৮॥ जर्धे विधारणं प्राप्तं समिधो नान्यमानतः। अतो हिशन्दसंत्यागादपूर्वार्थो विधीयते ॥ ९॥

प्रेताग्रिहोत्र एवं श्रूयते। अधस्तात्तिमधं धारयन्त्रद्रवेदुपरि हि देवेभ्यो धार-यतीति। तत्र पित्र्यं हिवहींतुं हस्ते धारयन्यदा मन्त्रं पठित। तदानीं सुग्दराङस्या-धस्तात्तिमधं धारयेदिति यिष्ठधीयते तदेतदैविकेनोपरिधारणेन स्तूयते। हिश्चेन पूर्वाधिकरण इवानुवादत्वप्रतीतेरिति चेत्॥ मैवम्। दैविके हिविषि सुग्दराङस्यो-परि सिमिष्ठारणस्यापूर्वार्थत्वेन विधातव्यत्वात्। अनुवादत्वगमको हिश्च्दो ऽ संभ-वादुपेक्षणीयः॥

#### षष्टाधिकरणमारचयति ॥

दिशं प्रतीचीं मनुजा व्यभजनोत्यसी विधिः। वादो वाच पुराकल्पस्तृत्यर्थो विधिमहेति ॥ १०॥ प्राचीनवंशवाक्योक्तेविधावस्यैकवाक्यतः। दिग्विभागो ऽर्थवादो ऽ यमुपवीते निवीतवत् ॥ ११॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते। प्राचीनवंशं करोति देवमनुषा दिशो व्यभजना प्राचीं दे-वा दक्षिणां पितरः प्रतीचीं मनुष्या उदीचीं रुद्रा यत्प्राचीनवंशं करोति देव-लोकमेव तद्यजमान उपावर्तत इति। अच देवादीनां कमीनिधकाराच तच वि-धिशङ्का। मनुष्याः प्रतीचीं विभजेयुरित्येवं विधिः स्यात्। कुतः। पुराकल्परूपे-णार्थवादेन सूयमानलात्। पूर्वपुरुषाचिरतताभिधानं पुराकल्पः। व्यभजनोत्यनेन भूतार्थवाचिना तदिभधीयते। तस्माहिधिरिति पूर्वपक्षः॥ यस्य मण्डपविशेष-स्योपि वंशाः प्रागया भवन्ति स प्राचीनवंशः। तहिध्येकवाक्यतावगमादर्थ-वादः। सायंकालीनार्थादौ प्रतीची प्राप्ता॥

## सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

परुषि च्छिन्निमित्युक्त्या विहेषस्तु समूलताम्। घृतं देवं मस्तु पित्र्यमित्युक्त्या नवनीतकम् ॥ १२ ॥ यो विदग्धः स इत्युक्त्या पुरोडाशस्य पक्तताम्। स्तौति पूर्वोत्तरी पक्षी योजनीयी निवीतवत् ॥ १३ ॥

दर्शपूर्णमासयोः पिग्डपितृयज्ञे श्रूयते । यन्परुषि दितं तद्देवानां यदनारा तन्मनुष्याणां यत्समूलं तत्पितृणां समूलं वर्हिभेवति व्यावृत्त्या इति । परुषि पर्व-णि। दितं खरिडतम्। तथा ज्योतिष्टोमे श्रूयते दीक्षार्थाभ्यङ्गे। घृतं देवानां मसु पितृ गां निष्पकं मनुषागां तहा एतत्सर्वदेवत्यं यन्नवनीतं यन्नवनीतेनाभ्यङ्के सर्वा एव देवताः प्रीणातीति । मस्तु दिधभवं मगडम् । निष्पकं शिरिस प्रक्षेप्नु-मीषि्वलीनं नवनीतं तकं वा। दर्शपूर्णमासयोः पुरोडाशश्रपणे श्रूयते। यो वि-दग्धः स नैर्ऋतो यो ऽ शृतः स रीद्रो यः शृतः स दैवस्त्रसादविद्हता श्रपयि-तव्यः स दैवत्वायेति । विद्ग्धो ऽत्यन्तं पक्षः । अ्रृतो ऽपक्षः । तच वर्हिषि समूल छेदस्याभ्यङ्गे नवनीतस्य पुरोडाग्रे यथोचितपाकस्य च विधेयतया सर्व-मविशष्टं स्तावकम् ॥ निवीतविचारस्यैवायं प्रपञ्चः । एवं यन्पूर्णे तन्मनुष्या-णामित्यवापि द्रष्टव्यम् । तच्च चातुर्मास्येषु महापितृयद्गे पितृभ्यो ऽ ग्रिष्वात्ते-भ्यो मन्यमित्यच वत्सरिहताया अभिवानीशन्दाभिधेयाया धेन्वा दुग्धे पिष्टं प्रिष्य क्रियमाणे मन्यने श्रूयते । यन्पूर्णे तन्मनुष्याणामुपर्यधो देवानामधः पितृ णामधे उपमन्यत्यधीं हि पितृ णामिति । तच पाचस्याधीभागरूपेणार्धेन परिमिते दुग्धे मन्यनस्य कर्तव्यालासी ऽर्थी विधीयते। स च पूर्णादिवाक्येन स्तूयते ॥

## अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

ञ्चनृतं न वदेडिधः पुंधर्मी वानुवादगीः। सकती पुंसि शुद्धे वा कती यडा विधिः कती ॥ १४॥ ञ्चनृतोक्तेः पुमर्थत्वात्तन्तिषेधस्त्रधाविधः। स्मातीनुवादः पुंकत्वोः श्रुतिप्रक्रिययोर्वशात्॥ १५॥ नाख्याते पुरुषानूक्तेः क्रतावेव प्रयाजवत्।

सत्योक्तिनियमाद्न्यः संयोगो ऽतः कतौ विधिः ॥ १६ ॥

दर्शपूर्णमासप्रकरणे श्रूयते । नानृतं वदेदिति । तच पुरुषधर्मलेनायं प्रतिषेधी विधीयते। कुतः। प्रतियोगिनो ऽ नृतवदनस्य पुरुषधर्मतया तन्निषेधस्यापि पुरु-षधर्मनेनेव विधातव्यलात् । वदेदित्याख्यातं तावन्तर्तृवाचनम् । तेनाख्यातेन कर्तुः प्रतीयमानलात् । पुरुषस्याख्यातप्रत्ययवाच्यले सति प्रकृत्यर्थस्य वदनस्य पुरुषधर्मानं युक्तम्। प्रकृतिप्रत्ययौ प्रत्ययार्थं सह त्रृतः। तयोस्तु प्रत्ययः प्राधान्ये-नेति शान्दिकैरह्वीषणाहदनस्य पुरुषधर्मने तिस्विधस्यापि पुरुषधर्मन्वं युक्तम्। अन्यथा भिन्नविषयते बाधकतं न स्यात्। तस्मात्पुरुषवाचकाख्यातश्रुत्या प्रक-रणं बाधिता पुरुषार्थो ऽयं प्रतिषेधो विधीयते । अस्येव स्मार्तः प्रतिषेध इति चेत्। तर्हि तस्यैतच्छूतिवाक्यं मूलमस्तु । तसात्पुरुषार्थे इत्येकः पूर्वपश्चः । ञ्चा-ख्यातश्रुतेः प्रकरणस्य चाविरोधाय कतुयुक्तपुरुषधर्मो ऽस्तु । न ह्येतडाक्यं स्मृ-तिमूलम् । भिन्नविषयत्वात् । स्मृतिश्वोपनयनमारभ्यामरणं पुरुषस्यानृतं प्रतिषे-धित । तन्मध्यपिततलात् । क्रताविप सार्तो निषेधः प्राप्त एव । तत उभया-र्थो ऽप्ययं प्रतिषेधो न विधीयते। किंत्वनूद्यत इति हितीयः पूर्वपक्षः। आख्यातेन भावना विधीयते । कर्ता तु तदविनाभूतो ऽ थात्प्रतीयते । अतः श्रुत्यभावात्केव-लेन प्रकरणेन प्रयाजादिवदारादुपकारकः क्रतावेव निविशते। न च तचापि वि-धीयते। किंतु सार्वित्रिकस्य निषेधस्य कताविप प्राप्तलादनूद्यत इति तृतीयः पूर्व-पक्षः ॥ सत्यमेव वदेनानृतमिति यो ऽयं सार्तनियमरूपः पुरुषार्थः संयोगस्त-स्मादयमन्यः ऋतर्थः संयोगः। ऋतो ऽप्राप्तलाहिधीयते। एतद्यतिक्रमे क्रतोरेव वैगुर्यम्। न तु पुरुषस्य प्रत्यवायः। अतो ऽच ऋतुगामि प्रायश्चित्तम्। पुरुषार्थे नियमातिकमे तु पुरुषस्यैव प्रत्यवायः। न कतोवैंगुएयम्। तत्र सार्ते प्रायश्चित्र-मिति विशेष: ॥

नवमाधिकरणमारचयति॥

जन्नभ्यमानधर्मोक्तिः पुंसी धर्मः कतीरत ।

वाक्यादाद्यः प्रक्रियया हितीयो ऽ स्वविरुद्धया ॥ १७ ॥

द्र्भपूर्णमासप्रकरणे श्रूयते । प्राणो वै दक्षो ऽपानः क्रतुस्तस्माज्जञ्जभ्यमानो ब्रूयान्मयि दक्षकतू इति प्राणापानावेवात्मन्धन्न इति । गावविनामेन विदारि-तमुखः पुरुषो जञ्जभ्यमानः । तस्य वाक्यान्मन्त्रोिक्तः प्रतीयते । वाक्यं च प्रकरणाडलीयः । तस्मान्तेवलं पुंधमे इति चेत् ॥ मैवम् । क्रताविप जञ्जभ्यमान-पुरुषसंभवेन वाक्यप्रकरणयोविरोधाभावे सत्युभाभ्यां क्रतुयुक्तपुरुषसंस्कारत्वाव-गमात् ॥

## दशमाधिकरणमारचयति॥

विप्रायावगुरेन्नेति क्रत्यथीं वा पुमर्थता।
फलवत्कतुसान्निध्यात्क्रत्यथीः पूर्वमन्त्रवत् ॥ १६ ॥
यातनापरिहारस्य निषेधफलतोचिता।
निषेधो ऽयं पुमर्थतात्प्रक्रियातो ऽपकृष्यताम् ॥ १९ ॥

दर्शपूर्णमासप्रकरणे श्रूयते। यो बासणायावगुरेतं शतेन यातयात्तसमाड्वास-णाय नावगुरेतित। तच यथा पूर्वधिकरणे मन्त्रपाठस्य फलरिहतस्य फलवित कतावङ्गलं प्रकरणेनावगम्यते। एवमचापि ब्राह्मणावज्ञानिषेधस्य कत्वङ्गलिमिति चेत्॥ न। वैषम्यात्। पूर्वच ह्यात्मिन प्राणापानधारणं मन्त्रोच्चारणफलं न संभ-वित। तस्य प्रागेव सिद्धलात्। इह लवगोरणे शतसंवत्सरयातनामुपन्यस्यावगो-रणिनषेधाद्यातनापरिहारस्य निषेधफलत्ममुचितम्। तस्मान्त्रिषेधस्य केवलपुरुषा-र्थतया प्रकरणादुन्कर्षी युक्तः॥

#### एकादशाधिकरणमारचयति ॥

न संवदेत मलवडाससेत्यपि पूर्ववत् । पुमर्थः स्यान्कतौ कापि संवादस्याप्रसक्तितः ॥ २०॥

दर्शपूर्णमासम्बर्णे श्रूयते। मलवडाससा न संवदेदिति। अस्य निषेधस्य प्र-करणान्क्रत्वक्वनिति चेत्॥ मैवम्। अप्रसक्तप्रतिषेधप्रसङ्गात्। यस्य व्रत्ये ऽ हिन पत्त्यनालम्भुका भवति तामपरुथ्य यजेतेति रजस्वलाया निःसारणेन क्रती तत्सं-वादस्याप्रसिक्तः। तस्मात्केवलपुरुषार्थस्यास्य प्रकरणादुक्कषैः॥ बादशाधिकरणमारचयति ॥

हिरएयं वर्णवद्वार्ये क्रवङ्गं भरणं भवेत्। हिरएयसंस्कृतिवीच वर्णो वोत पुमर्थता ॥ २१ ॥ वैदिक्तवान्क्रतुस्मृत्या तदङ्गं कर्मकारके। प्राधान्यात्संस्कृतिविर्णो गुणो ऽस्तु विधिलाघवात् ॥ २२ ॥ अनारभ्यश्चतत्वेन नियता न क्रतुस्मृतिः। अतः पुमर्थता स्वर्गः कल्यो ऽन्यद्वास्तु राचिवत् ॥ २३ ॥

अनारभ्य श्रूयते । तसात्मुवर्णे हिराएं भार्ये मुवर्णे एव भवति दुवर्णो ऽस्य भातृत्यो भवतीति । तच यदेतच्छोभनवर्णोपेतहिरएयधारणं तस्य वैदिकक्रियारू-पत्वेन क्रतुसारकत्वात्क्रत्वङ्गसाधारणिमत्येकः पश्चः। क्रत्वङ्गत्वे ऽपि नारादुपकार-कम्। किंतु कतुगतं हिरएयं धारणेन संस्कियते। भार्यमित्यच एयत्प्रत्ययस्य कर्म-णि विहितलेन कर्मकारकस्य हिरएयस्य प्राधान्यावगमादिति डितीयः पक्षः। वर्णविशिष्टधारणविधाने गौरवाडारणसहितं हिरएयमनूद्य शोभनवर्णमाचं विधे-यिमिति तृतीयः पश्चः। नेधापि कलर्थो विधिः। न पुरुषार्थे इति प्राप्ते ब्रूमः॥ यिं क्रतुप्रकरणे श्रुतं तस्यास्ति नियमेन क्रतुस्मारकत्वम् । इदं तनारभ्याधीतम् । न चाच हिराएं जुद्धादिवन्क्रतावव्यभिचरितं येन क्रतुसृतिर्नियम्येत। ननु संस्का-र्यतान्ययानुपपत्या क्रतुप्रवेशः स्यात् । न हि धारणेन संस्कृतस्य हिराएयस्य ली-किकः कश्चिदुपयोगो ऽस्तीति चेत्। न। कतावपुपयोगाभावात्। कतूपयो-गो ऽपि कल्पत इति चेत्। न। क्रतूपयोगिलेन संस्कार्यतम्। तेन च क्रतूपयोग इत्यन्योन्याश्रयताच च कर्मकारकातातांस्कार्यतम्। परसमवेतिक्रयाफलशालित-माचस्य कर्मलक्ष्यालात्। ऋतः क्रतौ नियन्तुमशक्यलात्पुरुषार्थमिदं धारणम्। न चाच फलाभावः । विश्वजिन्यायेन स्वर्गस्य कल्यावात् । अथवा राचिसन्त्रे यथा वाक्यशेषेणार्थवादेन श्रुता प्रतिष्ठा फललेन कल्पिता। तथाचापि सुवर्ण एव भवति । दुर्वेर्णो ऽस्य भ्रातृत्य इत्यर्थवादगतं फलमस्तु । तसात्पुरुषार्थो धा-रखविधिः॥

## चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

येनेर्त्सिकर्मणा तच जयाहोमे ऽ खिलार्थता। वैदिकेष्वेव वा सर्वशेषो ऽ संकोचकलतः ॥ २४॥ होम आहवनीये स्याकृषादिषु न सो ऽ स्ति हि। तेनानारभ्यपाठे ऽ पि वैदिकेष्वेव ते जयाः ॥ २५॥

अनारभ्य श्रूयते । येन कर्मणेर्त्सेत्तच जयाञ्जुहुयाद्राष्ट्रभृतो जुहोत्यभ्यातानाञ्जु-होतीति । ईर्सेद्दिक्षिमच्छेत् । चित्तं च स्वाहेत्याद्यो जयाः । ऋताषाडित्याद्यो राष्ट्रभृतः । अग्निभूतानामित्यादयो ऽभ्यातानाः । तच वैदिककर्मणेव लोकिक-कृष्यादिकर्मणाणृद्धेरिष्यमाण्यातासंकोचे कारणाभावाज्जयादिहोमः सर्वशेष इति चेत् ॥ मैवम् । यदाहवनीये जुद्धिति तेन सो ऽस्याभीष्टः प्रीत इति वाक्येन हो-ममुद्दिश्याहवनीयविधानाकृष्यादौ तदभावाद्धैदिकेष्वेव जयादिहोमः ॥

# चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥

अश्वप्रतियहेष्टिस्तु दातुरित्यभिधास्यते।
दानइये लीकिके वा वैदिके वा भवेदियम् ॥ २६ ॥
अविशेषाद्वयोर्येद्वा न देयः केसरीत्यतः।
निषेधाञ्चीकिकात्तच प्रायिश्वत्तिरियं भवेत् ॥ २९ ॥
न जलोदरहेतुनं प्रमितं लीकिके क्वचित्।
वैदिके तु श्रुतं तस्मात्तत्प्रायश्चित्तये ऽच सा ॥ २५ ॥

इदमास्रायते । यावतो ऽश्वान्प्रतिगृह्कीयात्रावतो वारुणांश्वतुष्कपालान्तिर्व-पेदिति । अच प्रतियहश्च्दो दानपर इत्यनन्तरमेव वस्यते । तच विशेषाश्रवणा-स्नौिककवैदिकदानयोरुभयोरप्यसाविष्टिरित्येकः पक्षः । न केसरिणो ददातीति स्मृ-त्या मिचदायादादिभ्यः प्रीत्या क्रियमाणं लौिककमश्वदानं निषिष्ठम् । तदनुष्ठाने प्रायश्वित्रहृपेयमिष्टिरिति वितीयः पक्षः ॥ वरुणो वा एतं गृह्काति यो ऽश्वं प्रतिगृह्कातीत्यश्वदाने जलोद्रव्याधिरूपो दृष्ट्रोषो वरुण्यहवाक्येनोच्यते । न च लौिककस्याश्वदानस्य तज्जेतुलं प्रमितम् । वैदिकस्य तु जन्मान्तरविषयं दोषश्रव- णम्। अतो वैदिकदाने सेष्टिः प्रायश्चित्तम्। अस्ति हि वैदिकमश्वदानम्। वडवा दक्षिणेत्यादिश्रवणात्॥

## पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

यावतः प्रतिगृह्णीयादश्यांस्तावत्य इष्टयः।
प्रतियहीतुर्दातुर्वा स्यादाद्यो ऽस्तु यथाविधि ॥ २०॥
स्रसंजातविरोध्यर्थवादादातुः प्रजापतेः।
इष्टिः श्रुता ततो दातुर्णिजर्थे ऽपि विधि नयेत्॥ ३०॥

पूर्वीदाहते वाक्ये प्रतिगृह्णीयादिति विधिषदश्रवणात्प्रतियहीतुरिति चेत्॥
न। उपक्रमरूपेणार्थवादेन दातुस्तदिष्टिप्रतीतेः। उपक्रमश्चेवं श्रूयते। प्रजापति-वेरुणायाश्वमनयत्त स्वां देवतामार्द्धत्त पर्यदीर्यत स एतं वारुणं चतुष्कपाल-मपश्यत्तं निरवपत्ततो वै वरुणपाशादमुच्यतेति। श्वनयहत्तवान्। स च दाता प्रजापतिः। स्वकीयां वरुणदेवतां जलोदररोगप्रदां प्राप्तवांस्तेन च रोगेण यस्तः स प्रजापतिर्विदीर्णो भूत्वा रोगपिरहारायेष्टिं कृत्वा रोगादमुच्यतेत्यच दातुरिष्टिरित्यवगम्यते। श्वसंजातिवरोध्युपक्रमानुसारेण विधायकपदमि प्रतियाहयेदित्ये-वमन्तर्भावितिण्जर्थतया व्याख्येयम्॥

## षोडशाधिकरणमारचयति ॥

सोमवामिचरूलींके वेदे वेन्द्रियसंक्षयः।

हष्टदोषो लौकिके ऽतो वमने विहितश्वरः ॥ ३१॥

ऋदोषो वमनायैव लोके पानं श्रुतौ पुनः।

जरणाय ततो वान्तिदोषशान्यै भवेचरः ॥ ३२॥

इदमासायते । सीमेन्द्रं चरं निर्वयेक्ट्यामाकं सोमवामिन इति । तच ली-किके सोमवमने विहितो ऽयं चरुः । कुतः । वि वा एष इन्द्रियेण वीर्येण व्यूध्यते यः सोमं वमतीति दृष्टदोषमुपन्यस्य तच्छान्तये चरुविधानादिति चेत् ॥ मैवम् । लोके धातुसाम्यार्थिना वमनायेव सोमस्य पाने सित वमनस्य दोषहेतु- लाभावात्। वेदे तु हिन्व मे गाचा हरिव इत्यनेन मन्त्रेण जरियतुं सोमः पीयते। तच वमनप्रायश्वित्तार्थो ऽयं चरुः॥

## सप्तदशाधिकरणमारचयति ॥

ऋितजो वमने ऽ येष कर्तुरेवीत वर्जनात्। विशेषस्यायिमो मैवं कर्तुरेव निरुक्तितः ॥ ३३॥

ईहणस्य सोमस्य वमने चरुरिति विशेषस्याभावाद्यतिजां यजमानस्य च वमने सर्वेचासी चरुरिति चेत् ॥ मैवम् । यो वमति स निर्वेपतीिति निर्वेप्तृपूर्वेवमनं चरुनिमित्तम् । निर्वेप्ता च यजमानः । च्छुनिजो निर्वेप्तृने ऽधिकार्यन्तरत्वप्रसङ्गात् । तसाद्यजमानस्यव वमने चरुविधिः ॥

## ऋष्टादशाधिकरणमारचयति ।

यागे हिवर्यजेत्कृत्सं को ऽ पंशः शिष्यते ऽ पि वा। देवार्थताद्यजेत्सर्वे शिष्यते द्विरवत्ततः ॥ ३४ ॥

आग्रेयो ऽष्टाकपाल इत्यन कृत्को ऽपि पुरोडाशो ऽग्रये त्यक्तव्यः । तिहतेन कृत्कस्याग्रिदेवतासंबन्धावगतेस्त्यागमन्तरेण तद्नुपपत्तेरिति चेत् ॥ मैवम् । दिर्ह-विषी ऽवद्यतीत्यवदानद्यं श्रूयते । अवदेयं चाङ्गुष्टपर्वमानम् । तथा च कल्पसू-नकारः । आग्रेयस्य पुरोडाशस्य मध्यादङ्गुष्टपर्वमानमवदानं तिरश्चीनमवद्यतीति । ततो हिवषः सकाशादङ्गुष्टपर्वद्यमानं खराडियला त्यक्तव्यम् । इतरक्षेषणीयम् । देवतासंबन्धश्चांशहारेणापुपपद्यते ॥

#### एकोनविंशाधिकरणमारचयति ॥

शेषात्स्वष्टकृदेकसात्सर्वेभ्यो वैकतः कृते।

शास्त्रार्थसिडिः सर्वेभ्यः कार्यः संस्कारसाम्यतः ॥ ३५ ॥

दर्शपूर्णमासयोः श्रूयते । शेषात्स्वष्टकृते समवद्यतीति । तनायेयादीनां नया-णां हिवषां मध्ये यस्य कस्यचिदेकस्य हिवषः शेषादवदातव्यम् । तावतेव शा-स्त्रार्थानुष्ठानसिद्धेरिति चेत् ॥ मेवम् । उपयुक्तं हिवः संस्कर्तुमिदमवदीयते । संस्कारश्च सर्वेष्विप हिवःषु समानः । तसात्तर्वेभ्यो हिवःशेषेभ्यः स्विष्टकृत्नु-ष्टेयः ॥

#### विशाधिकरणमारचयति ॥

यदेकसात्तदा मुख्यनियतिर्नोत विद्यते। नाश्चतेरस्ति मुख्यातिक्रमणे हेलभावतः ॥ ३६ ॥

एकसादेव हविःशेषात्स्वष्टकृदिति पूर्वाधिकरणे पूर्वपश्चः । तिसन्पश्चे नि-यामकस्याश्रुतत्वाद्यसात्कसाचिडविःशेषादिति प्राप्ते बूमः ॥ प्रथमातिक्रमे का-रणाभावात्प्रथमहविःशेषेणैव संस्कारसिडावितरच प्राप्त्यभावादिस्त नियतिः ॥

## एकविंशाधिकरणमारचयति ॥

इदं ब्रह्मण इत्युक्तिः क्रयाधा भक्षणाय वा। भक्षाष्ट्रतेः क्रयाधातो यथेष्टं तैर्नियुज्यताम् ॥ ३७ ॥ देवताये समस्तस्य क्वृप्ततात्स्वामिता न हि। शेषस्य प्रतिपत्त्यर्थे भक्षणं तत्र युज्यते ॥ ३८ ॥

चतुर्धाकृतपुरोडाशस्य भागान्यजमान एवं निर्दिशेत्। इदं ब्रह्मण इदं होतुरिद्मध्योरिद्मप्रीध इति । सो ऽयं निर्देशो न भक्षणार्थः । भक्षणस्याष्ट्रततात् । ततो भृतिदानेन तानृत्विजः परिक्रेतुमयं निर्देशः कृतः । क्रयश्च तदङ्गीकारानुसारेण स्वल्पेनायुपपद्यते । तसात्स्वकीया भागास्तेरिक्त्रयोपयोक्तं शक्या इति प्राप्ते ब्रूमः ॥ अग्रये जुष्टं निर्वपामीति कृत्वस्य हविषो देवतार्थं संकल्पितनेन तच यजमानस्य स्वामिताभावाच युक्तः परिक्रयः । भक्षणं तु प्रतिपत्त्यर्थेलाद्युक्तम् । अवशिष्टस्य यः को ऽयुपयोगः प्रतिपत्तिः । पुरोडाशस्य भक्षणार्हेत्वाङ्गस्र्योन कर्मकराणामुस्ताहजननाच भक्षणार्थो ऽयं निर्देशो युज्यते ॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे तृतीयस्याध्यायस्य चतुर्थः पादः ॥

पन्तमपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयित ॥ उपांश्रुयाजद्रव्येण शेषकार्य भवेच वा। भवेडविभ्यः सर्वेभ्य इत्युक्त्या प्रापितत्वतः ॥ १॥

उक्ताज्यद्रव्यशेषस्तु भाव्युपस्तरणादिकृत्।

अतो न प्रतिपत्त्यहैः शेषकांयै ततः कथम् ॥२॥

भीवादाज्यादुपांश्रुयाजार्थमवदाने कृते तन्छेषेण भीवेण द्रव्येण स्विष्टकृदादिकं शेषकार्यं कर्तव्यम् । कृतः । तद्यसर्वेभ्यो हिवभ्येः समवद्यतीति वाक्येन प्रापित-वादिति चेत् ॥ मैवम् । कृतार्थद्व्यशेषो स्नुपयोगापेष्ठाः प्रतिपन्नुमहिति । भीवं वाज्यं न कृतार्थम् । तेन कर्तव्यानां भविष्यतामुपस्तरणादीनां सङ्गावात् । तस्माच तेन शेषकार्यं भविति ॥

### हितीयाधिकरणमारचयति ॥

आक्रामन्सह कुम्भीभिरिस्त शेषिकया न वा। जुद्धावदानात्प्रकृताविव शेषिकयोचिता ॥३॥ कुम्भीषु शेषासंसिद्धेः साकंप्रस्थानकर्मेणि। न स्विष्टकृदिदं कार्यमग्रीधः सुक्प्रदानतः॥४॥

साकंप्रस्थायीयेन यजेत पणुकाम इति विहिते कर्मणि श्रूयते। सह कुम्भीभि-रिभक्तामबाहेति। तच चतमृभिद्धिपयः कुम्भीभिः सहाहवनीयदेशे ऽ भिक्रमण्माचं श्रुतम्। न तु तच कुम्भीभिहोंमः श्रुतः। तथा सत्यस्य कर्मणः साबाय्यविकृतिताज्जुहा कुम्भीभ्यो ऽ वदाय होतव्यम्। हुतशेषेण च स्विष्टकृदादिकं साबाय्यशेषेणेव कर्तव्यमिति प्राप्ते ब्रूमः॥ नाच कुम्भीषु हुतशेषः सिध्यति। साबाय्यवज्जुहा तदवदानाभावात्। अप्रीधे सुचौ प्रदाय सह कुम्भीभिरिभकामिबियुक्त्या जुहूपभृतोः प्रज्ञतादिभक्रमणस्य होमार्थताच कुम्भीभिरेव दिधिप्यसीहोंमे सित कुम्भीमाचमविश्यते। न तु हिवःशेषः। तच कुतः शेष-कार्यम्॥

तृतीयाधिकरणमारचयति ॥
सीचामण्यां यहे स्विष्टकृदाद्यस्ति न वास्ति तत्।
शेषणाच सुराक्षीरयोग्नयोगयोगतः ॥ ५॥

सीवामणीनामके यागे श्रूयते । पयोयहाः सुरायहाश्च गृह्यन्त इति । तव प्रकृतिगतसोमयहेष्विव शेषकार्यं स्विष्टकृदादिकमस्ति । न चाच पूर्ववच्छेषा-भावः । उच्छिनष्टि न सर्वं जुहोतीत्यवशेषयितव्यत्वश्रवणादिति चेत् ॥ मैवम् । श्रवशिष्टस्यान्यवोपयोगश्रवणात् । ब्राह्मणं परिक्रीणीयादुच्छेषणस्य पातारिमिति श्रूयते । यदि ब्राह्मणं न विन्देत वल्मीकवपायामवनयेदिति च । शतानृणायां समवनयेदिति च । शतच्छिद्रा कुम्भी शतानृणा । तस्माचास्ति स्विष्टकृदादिकम् ॥

चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

रषंतरादिभिभिना इन्द्रास्तेषां न भिद्यते।
पुरोडाशस्त्रच शेषकाये किं भिद्यते न वा ॥ ६ ॥
भिद्यते कर्मणां भेदाचोदकैः पृथगुक्तितः।
शेषस्य सर्वतुल्यताञ्चलाये सकृदियताम् ॥ ७ ॥

य इन्द्रियकामो वीर्यकामः स्यात्तमेतया सर्वपृष्ठया याजयेदिति विहितायामिष्टी षडिन्द्रा एवं श्रूयन्ते। इन्द्राय राथन्तरायेन्द्राय बाहेतायेन्द्राय वैरूपायेन्द्राय
वैराजायेन्द्राय शाकरायेन्द्राय रेवतायेति। तच स्वरूपेणेको ऽपीन्द्रः पृष्ठस्तोचेषु
षर्मु विहितानां षणां रथंतरादिसामां संबन्धेन विशेष्यमाणः षोढा भिद्यते।
तामां सर्वामामिन्द्रदेवतानामेक एव पुरोडाशो विधीयते। हादशकपालः पुरोहाशो भवति वैश्वदेवतायेति। तिसंश्व पुरोडाशे प्रोक्तदेवताभ्यः पृथकपृथकप्रदानाय बहुभ्यः प्रदेशेभ्यो ऽवदानं श्रूयते। समन्तं पर्यवद्यतीति। तच देवताभेदेन
प्रदानभेदेन च कर्मणां भेदे सित चोदकैः पृथगितदेशान्स्वष्टकृदिडादिशेषकार्य
षद्भवः पृथक्कतेष्यमिति चेत्॥ मैवम्। शेषस्यैकत्वेन तत्प्रतिपत्तेः पृथक्कासंभवात्।
तस्मात्मकृदेव कार्यम्॥

#### पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

ऐन्द्रवायवशेषस्य सकृद्धस्य उतासकृत्। पूर्वन्यायात्सकृत्प्राप्ती हिर्भक्षो वचनाद्भवेत्॥ ५॥

ज्योतिष्टोमे यो ऽयमैन्द्रवायवयह इष्यते तत्र संस्कार्यस्य सोमस्यैकलात्सकृदेव शेषकार्यमिति चेत्॥ मैवम्। डिरेन्द्रवायवस्य भक्षयित डिर्ह्यतस्य वषद्वरोतीति वचनाद्विभैक्षणम्॥

#### षष्टाधिकरणमारचयति॥

सोमेष्वभक्षो भक्षो वा न भक्षो यहहोमतः। ऋत्योक्तेरिक्त शेषो ऽस्य भक्षो ऽपूर्ववचोवलात्॥ ९॥

सोमयागेषु शेषभक्षो नास्ति । यद्ग्हाञ्जहोतीति कृत्त्वयहेणाहुतिश्रवणात्कुम्भीिष्वव शेषाभावादिति चेत् ॥ मैवम् । अस्यं जुहोतीति विशेषवचनान्छेषः सिध्यति । तद्वस्यणं तपूर्वार्थप्रतिपाद्कवचनेभ्यो ऽवगम्यते । आश्विनं भस्रयन्ति ।
द्विरेन्द्रवायवस्य भस्रयन्ति । सद्सि भस्रयन्तीत्यादीनि वचनान्यपूर्वार्थे प्रतिपादयन्ति । ततो भस्रविधानादस्ति सोमेषु भक्षः ॥

#### सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

किं प्रेतु होतुश्वमस इत्यभक्षो ऽय भक्षणम्। अभक्षो ऽनुक्तितो होतुश्वमसेत्याख्ययास्तु तत्॥ १०॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते । प्रेतु होतुश्वमसः प्र ब्रह्मणः प्रोत्तातृणां प्र यजमानस्य प्र यन्तु सदस्यानामिति । तच वचनाभावादभक्ष इति चेत्॥ मैवम्। समाख्यागते चमसश्चे भक्षणस्य प्रतीयमानतात्। चम्यते भक्ष्यते सोमो ऽस्मिन्पाचिशेष इति हि तद्युत्पत्तिः । तसादिस्त तद्वक्षणम् ॥

#### ऋष्टमाधिकरणमारचयति ॥

प्रोज्ञानृर्णामिति ह्येक उज्ञाता भक्षयेदुत । सर्वे ऽपि किंवा सुब्रह्मएयेनोनाः सामगायिनः ॥ १९॥ सिंहतास्तेन ते वाद्य उन्नातृष्ट्यतितो ऽखिलाः। वहुत्वान्नानयोगेन तृतीयो रूढिवाधिते ॥ १२ ॥ योगे समाख्यया दगिडन्यायादन्यो ऽच भाष्यगः। सदिस स्थित्यभावेन तृतीयो वार्त्तिकोदितः ॥ १३ ॥

पूर्वीदाहतवाको प्रोत्तातृणामित्यवैकस्यैव भक्षः। उद्गीयशब्दाभिधेयायाः सामभक्तेरुतातर्युद्रातृप्रातिपदिकस्य रूढतादित्येकः पूर्वेपछः। उत्रातृणामित्यस्य वहुत्वस्यैकस्मित्रसंभवादुद्राचोपलिख्ताः षोडशित्वेजः सर्वे ऽपि भक्षयेयुरिति हिन्तीयः। उद्गीयप्रस्तावप्रतिहारान्सामभागानुद्रातृप्रस्तोतृप्रतिहत्तारः प्रयोगकाले गायितः। उदुक्तर्वेण गायिता योगेनोद्रातारस्त्रयो भक्षयेयुरिति तृतीयः पछः॥ रूढियोगमपहरतीति त्यायादेक एवोद्राता। तेन बहुवचनोपपत्तये प्रत्यासन्ना उपलक्ष्यते। प्रत्यासन्ति एवोद्राति तृतीयः पर्यासन्ता उपलक्ष्यते। प्रत्यासित्रध्र प्रस्तोतृप्रतिहचीरिव सुबद्यायस्यास्ति। सामवेदाध्यायितेन सुबद्यायाद्वानरूपे तदीये कर्मण्यपोद्राचसमाख्यायाः सन्त्रात्। तस्मात्सुवद्ययेन सहिताश्वतारः सामगा भक्षयेयुरित्ययमन्यः पन्नो भाषकारस्याभिमतः॥ वार्त्तिककारस्तु सदसो भक्षणस्थानतात्सुवद्यायस्य सदस्यप्रवेशान्नेन विरिहता स्रविश्वाः सामगा भक्षयन्तीत्यमुमेव तृतीयं पन्नमङ्गीचकार॥

#### नवमाधिकरणमारचयति ॥

विं स्याचमितामेव हारियोजनभक्षणम्। सर्वेषां वायिमस्तेषां पूर्वेवाक्येन संनिधेः॥ १४॥ लिप्सनो सर्वे एवेति हारियोजनवाक्यतः। यावस्तुतो ऽपस्ति भक्षश्चमित्सनकारणम्॥ १५॥

हिरिति हारियोजन इत्यनेन मन्त्रेण गृह्यमाणी यही हारियोजनः। होतृब्रह्या-दयश्वमितः। यसु चतुर्णी होतृणां मध्ये चतुर्थी यावसुन्नामको ऽस्ति नासी चमसी। तच चमितनामेव हारियोजनभक्षणम्। कुतः। यथाचमसमन्यांश्वम-सांश्वमितनो भक्षयन्यथेतस्य हारियोजनस्य सर्व एव लिप्सन्त इत्यच पूर्ववाक्ये चमितनां संनिहितनेनोत्तरवाक्ये सर्वश्रन्थेन तेषामेवाभिधातव्यनात्। अतो ना-स्ति यावस्तुतस्तच भक्ष इति प्राप्ते बूमः॥ अथशन्थेनैवकारेण च चमित्तमाच- शङ्कामपोद्य वाक्येन विहितस्य सर्वभक्षणस्य संनिहितमात्रसंकोचायोगादिस्त यावस्तुतो ऽपि भक्षः। तसाचमसितं न भक्षणे कारणम्॥

### दशमाधिकरणमारचयति ॥

श्राद्यभक्षे वषद्वर्तुर्विधिः प्राथम्य एव किम्। किंवा तद्युक्तभक्षे स्याइषद्वारिनिमत्तके ॥ १६ ॥ श्राप्रोपेरियमो मैवं समासस्थित्यसंभवात्। विशिष्टस्य विधिक्तस्माइषद्वारो ऽपि कारणम् ॥ १९ ॥

वषद्वर्तुः प्रथमभक्ष इत्येवं श्रूयते । वषद्वर्ता होता । तस्य भक्षणं समाख्यया प्राप्तम् । प्राथम्यं लप्राप्तमिति तदेवाच विधीयत इति चेत् ॥ मैवम् । प्रथमभक्ष इत्यस्य समस्तपद्वेन यो भक्षः स प्रथम इत्येवं विच्छिद्यान्वेतुमयोग्यत्वात्प्राथम्य-विशिष्टं भक्षणम्च विधीयते । तस्मिन्भक्षणे वषद्वारः कारणम् ॥

### एकादशाधिकरणमारचयति ॥

आख्यावचीवषद्भारा एव किं भक्षहेतवः। किंवाभिषवहोमी च तचाद्यो ऽस्तूक्तया दिशा ॥ १८॥ हविधाने ऽभिषुत्याथ हुला सदिस भक्षयेत्। इति श्रुतलतस्ती च भक्षहेतू यथेतरे ॥ १९॥

प्रेतु होतुश्चमस इत्यच समाख्या भक्षहेतुः । हारियोजने वाक्यम् । वषद्भतुः प्रथमभक्ष इत्यच वषद्वार इत्येवमुक्तत्वान्त्रय एव भक्षहेतव इति चेत् ॥ मैवम् । हिवधाने याविभरिभषुत्याहवनीये हुता प्रत्यच्वः परेत्य सदिस भक्षान्भक्षयन्तीति श्रूयते । उत्तरवेद्याः प्रतीचीने मग्डपे ऽभिषवः । उत्तरवेद्यां होमः । सदिस भक्ष-ग्रम्। तचाभिषवहोमयोर्वचनान्तरप्राप्तयोरिवधेयतया तौ निमिन्नत्वेनानूद्य भक्षणं विधीयते । तस्मात्समाख्यादिवदेतयोरिप हेतुत्वमित्तः ॥

### बादशाधिकरणमारचयति ॥

हेतुसंघे विकल्पः किं बाधो वाथ समुचयः।

साम्याडिकल्पो बाध्यनां सावकाशाः समाख्यया ॥ २०॥ नैव वाचनिकं बाध्यं भक्षणे ऽच विभागशः। सिद्धे विकल्पो नो युक्तः स्वीकार्यो ऽतः समुचयः॥ २०॥

प्रेतु होतुश्वमसः प्र ब्रह्मण इत्यच चमसिषु समाख्या भक्षणे हेतुः। वषद्वर्तुः प्रथमभक्ष इत्यच वषद्वारो होतुर्भक्षहेतुः। हिवधाने याविभरिभषुत्याहवनीये हुला सदिस भक्षयन्तीत्यचाभिषवसिहतो होमो ऽध्वर्योभैक्षहेतुः। तच चमसवषद्वारयोः संघो होतिर प्राप्तः। चमसाभिषवहोमसंघो ऽध्वर्योः प्राप्तः। तच हेतु बयस्य समान्वलला विकल्पे सत्यन्यतरिनिमत्तकृतमेव भक्षणिमत्याद्यः पक्षः। वषद्वारादिहेतोश्वमसेतरप्रहेषु सावकाण्यान्विरवकाण्या चमससमाख्यया तडाधे सित चमसेषु पाक्षिकमिष वषद्वारादिहेतुकं भक्षणं नास्तीति वितीयः पक्षः॥ वषद्वतुरित्यादिवाक्यस्य प्रवलतालमाख्यया वाधो न युक्तः। निरवकाण्यत्या सािष प्रवलेति चेत्। ति प्रमाण्डयेन पृथग्भक्षणे विहिते समुचयो ऽभ्युपेयः। न च विहियवविवक्तस्यः। तच पुरोडाणिनष्यादनस्य दष्टप्रयोजनस्यैकत्वात्। इह तु नियमाद्द्यार्थं भक्षणम्। तचादृष्टं यथावचनं विविधम्। तसात्समुचयः॥

चयोदशाधिकरणमारचयित ॥

एकपाचे किमध्वर्युरद्यात्पूर्वमुतेतरः।

तडस्ते पाचसंस्थानात्तस्य प्रथमभक्षणम् ॥ २२ ॥

पाहि होतेव नः पूर्व इति मन्त्रेण पूर्वता।

वषद्वर्तुस्तुद्वेश्व न्यायबाध्यं वची न हि ॥ २३ ॥

एकसिन्पाने बहूनां क्विडिहितं भक्षणम्। तनाध्वयुः प्रथमं भक्षयेत्। पान-संनिधानादिति चेत्॥ मैवम्। लिङ्गवाक्याभ्यां होतुः प्रथमभक्षावगमात्। होतेव नः प्रथमः पाहीत्यृत्विजो ऽध्वयुं संबोध्येवं प्रार्थयन्ते। यथा होतास्मन्नः पूर्वं भक्ष-यित्वा शेषप्रदानेनास्मान्पालितवान्। तथा त्वमिष पाहीति तदेतडोतुः प्रथमभक्षे लिङ्गम्। वाक्यं चैवमास्नातम्। वषद्वतुः प्रथमभक्ष इति। तन विशिष्टविधाना-त्राथम्यमिष सिध्यति। न चैतडचनं पानसंनिधिक्ष्पेण न्यायमानेण बाधितुं श्क्यम्। तस्माडोता प्रथमं भक्षयेत्॥

## चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥

नानुज्ञापूर्वको भक्षस्तत्पूर्वी वाच लाघवात्। आद्यो नानुपहूर्तन पेय इत्युक्तितो ऽन्तिमः ॥ २४॥

अनुज्ञाभक्षयोईयोरनुष्ठितो गौरवाद्मक्षमाचिमिति चेत्॥ मैवम्। तस्मान्तीमो नानुपहूतेन पेय इति वचनेनानुज्ञाया आवश्यकत्वात्॥

## पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

किमनुज्ञा लौकिकोक्त्या वेदोक्त्या वा यथा तथा। अविशेषादुपह्रानं मन्त्रलिङ्गानु वैदिकी ॥ २५॥

उपहूत उपह्रयस्वेत्ययं मन्त्रो लिङ्गेन मन्त्रमनुङ्गायां विनियुङ्गे । तसाडैदिको-क्या तदनुङ्गानम् ॥

#### षोडशाधिकरणमारचयति ॥

उपद्धयस्वीपहृत इत्यशेषी द्वयोर्भवेत्। ऋनुज्ञानुज्ञापनयोरथवासी विभज्यते ॥ २६ ॥ विभागकरणाभावादशेषश्वेन लिङ्गतः। उपहूर्यत्यनुज्ञप्नावनुज्ञाने तथेतरः ॥ २९ ॥

उपहूत उपह्नयस्वेत्यस्मिनान्त्रे मध्यमपुरुषेकवचनान्तो भागः पश्चात्पिठ-तो ऽपि प्रथमभावित्यनुज्ञापने समर्थः। प्रथमेकवचनान्तस्तु प्रथमपिठतो ऽपुत्त-रसमानतात्पश्चाद्वावित्यामनुज्ञायां समर्थः। तस्माह्मिङ्गेन विभज्य विनियुज्यते॥

## सप्तदशाधिकरणमारचयति ॥

उपह्रानमशेषाणामुत स्यादेकपानिणाम्। अदृष्टहेतोराद्यः स्यादृष्टाधिक्यादितो ऽन्तिमः॥२५॥

अनुज्ञापनस्यादृष्टं प्रयोजनम्। तच्च विभिन्नपाचेष्विप समानिमिति चेत्॥ मैवम्। दृष्टप्रयोजनस्य सङ्गावात्। साधारणे वस्तुनि कथंचिङ्गागाधिक्ये ऽपराधो भवति। अतो न्यूनाधिकत्वपरिहारिनिमिन्नमनुज्ञापनमेकपाचिणामेव॥ अष्टादशाधिकरणमारचयति ॥

होतुर्याज्यापनीती किं न वषद्वारभक्षयोः। अपनीतिहतापायो नापनीतिर्विभेदतः॥ २०॥

यजमानेन यष्टव्यं न विनेष्टिवेषद्गतिम्।

वषद्वारो याज्ययातः सहापैत्यदनं तथा ॥ ३०॥

ज्योतिष्टोम ऋतुयाजनामकेषु यागेष्वासायते। यजमानस्य याज्या सो ऽिमप्रेषित होतरेतद्यजेति स्वयं वा निषद्य यजतीति। होचे काग्छे समासाता याज्याः समाख्यया होतुः प्राप्ताः। तच काचिद्याज्या होतुरपनीय यजमानस्य
विधीयते। ततो यजमानः स्वेच्छया होतारं वा प्रेष्यति स्वयं वा याज्यां पटति। तच स्वपाठपश्चे याज्येव होतुरपनीयते। न तु वषद्वारमश्चावपनीयते।
तयोर्थाज्यायामनन्तर्भावात्। अतो होता वषद्वरोति भश्चयति चेति प्राप्ते बूमः॥
स्वयं वा निषद्य यजतीतिपश्चस्वीकाराद्यजमानेन यागः कर्तव्यः। स च यागो वषद्वारमन्तरेण न संभवति। याज्याया अधि वषद्वरोतीति तद्विधानात्।
यजमानो याज्यां पठतु। होता वषद्वरोतीति चेत्। मैवम्। अनवानं यजतीति याज्यावषद्वारयोर्भध्ये श्वासनिषेधेनैककर्तृतावगमात्। अतो याज्यया सह
वषद्वारो होतुरपैति। तद्पाये वषद्वारिनिमत्तो भश्चश्च होतुरपेत्य यजमाने निविश्वते॥

एकोनविंशाधिकरणमार्चयति ॥

न्ययोधिषष्टं सोमस्य स्थाने छन्त्रियवैश्ययोः।
भक्षमाने विकुर्यात्तसोमयागे ऽिष वा तथा ॥ ३१ ॥
बिभक्षयिषया वाक्यमुपक्रम्योपसंहतम्।
भक्षं यच्छेदिति ततो विकारो भक्षमानगः ॥ ३२ ॥
फलाख्यचमसेनासौ यजेतेति श्रुतत्वतः।
इज्यायां च विकारो ऽिस्त यागाथा भक्षसंस्कृतिः ॥ ३३ ॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते। यदि राजन्यं वैश्यं वा याजयेत्स यदि सोमं विभक्षयिषेन्य-योधित्तिभिनीराहृत्य ताः संपिष्य द्धन्युन्मुज्य तमसौ भक्षं प्रयन्छेन्न सोमिमिति। स्तिभिन्यो मुकुलानि । तचीपक्रमोपसंहारयोर्भेक्षविषयताङ्गक्षमाचे सोमः पिष्टेन विक्रियत इति चेत् ॥ मैवम् । यदान्यांश्वमसाञ्चुद्धत्यथैतस्य दर्भेतरुणकेनोपहृत्य जुहोतीति श्रुतम् । तच फलचमसरूपेण यथोक्तपिष्टेन यागमङ्गीकृत्य तरुणक-गुणो विधीयते । किं च । इष्टद्रथ्यसंस्कारो हि भक्षः । स च यागमन्तरेणानुपपनः । तसाद्यागे ऽपि विकारः ॥

#### विंशाधिकरणमारचयति ॥

राजसूये क्वित्कर्तृश्वमसो दशभिजेनैः।
भक्ष्यः विं तच राजन्या भक्षका ब्राह्मणा उत ॥ ३४॥
श्राद्यो भानात्संख्ययेकजातेर्विप्राः शतं दश।
चमसानद्युरित्युक्त्या राजपाचं च विप्रगम्॥ ३५॥

राजसूये दशपेयनामके यागे श्रूयते। दश दशैकैकं चमसमनुप्रसर्पन्तीति। तच यजमानस्य राजन्यस्य यश्चमसः सो ऽ यं राजन्येरेव दशिभिक्षणीयः। कुतः। दशेति संख्यया जात्येकत्वप्रतिभानात्। तथा हि दशपेयस्य ज्योतिष्टोमिवकृतितात्प्राकृतं धर्मजातं चोदकेन प्राप्तम्। प्रकृतौ च यजमानचमसस्य भिन्नजातिभिक्ष्मैस्थणं नास्तीत्यचापि तथिव प्राप्तम्। यद्यच दशेति विशेषो विधीयेत। तिहै प्राकृतं
भक्षकसंख्यामाचं निवर्तताम्। न त्वेकजातित्वम्। तस्माद्राजन्यो यजमानो ऽन्ये
राजन्येन्वभिः सह भक्षयेदिति प्राप्ते ब्रूमः॥ प्रकृतितः प्राप्तेषु दश्मु चमसेषु भक्षणायानुप्रसर्पतां पुरुषाणां दश दशेति वीप्तया प्रति चमसं दश्मसंख्यां विधायार्थसिद्धां शतसंख्यामनूद्य संख्येयानां सर्वेषां ब्राह्मण्यं विधीयते। शतं ब्राह्मणाः पिवन्तीति। तथा सित यजमानस्यापि राजन्यस्य यच भक्षो नास्ति तच कुतो ऽन्ये
राजन्या भक्षयेयुः। तस्माह्मह्मणा एव भक्षकाः॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे तृतीयस्याध्यायस्य पन्नमः पादः॥

षष्ठपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयित ॥
प्रकृतौ विकृतौ वा स्याद्यस्य पर्णेत्यसौ विधिः।
प्रकृतावेव वा तुल्याद्वचनादुभयोरसौ ॥ १ ॥
जुहूमाश्रित्य पर्णेते विधिः प्रकृतिमाचगः।
चोदकेनोभयप्राप्तिर्वकृतौ विधिनाच किम्॥ २ ॥

श्रनारभ्य श्रूयते । यस्य पर्णमयी जुहूर्भवित न स पापं श्लोकं शृणोतीति ।
तवाव्यभिचिरितकतुसंबन्धवतीं जुहूमाश्रित्य तडेतुः पर्णवृक्षो वाक्येन विधीयते ।
या जुहूः सा पर्णमयीति । वाक्यं च प्रकृतिविकृत्योस्तुरूयं प्रवर्तते । उभयव पर्णनाया जुहाः सत्त्वात् । तस्मान्प्रकृतिविकृत्योस्भयोरप्ययं विधिरिति प्राप्ते ब्रूमः ॥
किमयं विधिर्विकृतौ चोदकात्पूर्वं निविशते पश्चाद्वा । नाद्यः । श्राश्रयभूताया जुहाश्चोदकमन्तरेणासंभवात् । दितीये तु पर्णतमपि जुहा सहैव चोदकेनातिदिरयते । तव पुनर्विधिवैयर्थ्योदयं विधिः प्रकृतिमावगः ॥ एवं यस्य खादिरः सुवो
भवतीत्युदाहरणीयम् ॥

#### **डितीयाधिकरणमारचयति**॥

सामिधेनीः सप्तद्श प्रकृती विकृतावृत । पूर्ववत्प्रकृती पाञ्चद्श्येनैति द्विकल्यते ॥ ३॥ विकृती साप्तद्श्यं स्यात्प्रकृती प्रक्रियावलात् । पाञ्चद्श्यावरुद्वत्वादाकाङ्काया निवृत्तितः ॥ ४॥

अनारभ्य श्रूयते। सप्तद्श सामिधेनीरनुत्रूयादिति। प्र वो वाजा अभि द्यव इत्या-द्या अग्रिसमिन्धनार्था ऋचः सामिधेन्यः। तासां साप्तद्श्यं पूर्वन्यायेन प्रकृतिग-तम्। यदि प्रकृतौ पज्यद्श सामिधेनीरन्वाहेति विधिः स्यात्। तिर्हे पाज्यद्श्यसाप्त-द्श्ये विकल्पेयातामिति प्राप्ते त्रूमः॥ विकृतावेव साप्तद्श्यं निविशते। प्रकृतौ पा-ज्यद्श्येनावरुद्धानां सामिधेनीनां संख्याकाङ्काया अभावात्। न च पाज्यद्श्यसा-प्रदश्यवाक्ययोः समानवल्रनाद्वरोधाभाव इति शङ्कनीयम्। पाज्यद्श्ये प्रकरणा-नुप्रहस्याधिकत्वात्। तस्मान्मिविन्दाध्यरकल्पादिविकृतौ साप्तदश्यमविष्ठते। न चाव पूर्वन्यायो ऽस्ति। साप्तदश्यस्य चोद्कप्राप्त्यभावेन पुनर्विधाने दोषाभावात्॥

# तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

साप्तदश्यं तु वैश्यस्य विकृतौ प्रकृतावृत । पूर्ववचेन संकोचानित्ये नैमित्तिकोक्तितः ॥ ५॥ गोदोहनेन प्रणयेकामीत्येतदुदाहरत् । भाषकारस्तद्यस्तु त्यायस्याच समन्ततः ॥ ६॥

सप्तरशानुत्रूयाडेश्यस्येति विहितं वैश्यनिमित्तं साप्तरश्यं पूर्वन्यायेन विकृति-गतमिति चेत्॥ मेवम्। नैमित्तिकेनानेन वचनेन प्रकृतिगतंस्य नित्यपाञ्चदश्यस्य वैश्यव्यतिरिक्तविषयतया संकोचनीयलात्। नित्यं सामान्यरूपतया सावकाशलेन च दुर्वेलम्। नैमित्तिकं तु विशेषरूपलिनरवकाशलाभ्यां प्रवलम्। तस्माडेश्यिन-मित्तकं साप्तदश्यं प्रकृताववितष्ठते॥

अत्र भाष्यकारो ऽ न्यदुदाजहार। चमसेनापः प्रण्येद्रोदोहनेन पृष्पुकामस्येति। तत्र प्रकृतेश्वमसेनावरुबलाद्रोदोहनं विकृताविति पूर्वपृष्ठः॥ कामनानिमित्रकेन गोदोहनेन नित्यस्य चमसस्य निष्कामविषयतया संकोचनीयलात्प्रकृतावेव गोदोहनिमिति राखानाः॥

## चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

श्राधानं पवमानादेरिष्टेरक्तं न वा भवेत्। श्रयीनामिष्टिशेषत्वात्तद्वारास्य तदङ्गता ॥ ७ ॥ श्रनारभ्यविधानात्तु नाङ्गं कस्यचिदाहितिः। श्रयन्यर्थत्वात्तत्समेष्टिरप्रयस्विपदोचियाः॥ ৮ ॥

इदमास्रायते। अग्रये पवमानायाष्टाकपालं निर्वपेदग्रये पावकायाग्रये शुचय इति। वसन्ते ब्राह्मणो ऽगीनादधीतेति च। तचाधानं पवमानादीष्टीनामङ्गम्। कुतः। दर्शपूर्णमासिवकृतिषु पवमानादीष्टिषु चोदकप्राप्तानामाहवनीयाद्यगीनामिष्ठ्यङ्गले सत्यग्रिह्रारा तत्संस्कारक्ष्पस्याधानस्यापि तदङ्गताया अनिवार्यतानिति चेत्॥ मैवम्। न ह्येतदाधानं कस्यचित्कतोः प्रकरणे पठितम्। किंतनारम्याधीतम्। अतो न कस्याप्येतदङ्गम्। किंत्वाधानवदिष्टीनामप्यिसंस्कारार्थेतान्त्रपरस्परं नास्यङ्गाङ्गिभावशङ्का॥ ननु पवमानेष्ठ्यङ्गताभावे ऽग्निसंस्कारवैयर्थान्त्रपरस्परं नास्यङ्गाङ्गिभावशङ्का॥ ननु पवमानेष्ठ्यङ्गताभावे ऽग्निसंस्कारवैयर्थान

दियहाराङ्गलं युक्तमिति चेत्। न। संस्कृतानामगीनामित्रहोचाद्युत्तरक्रतुषु तत्त-हान्वैविनियोगावगमात्। तस्मानाधानमङ्गम् ॥

#### पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

श्राधानं किं प्रकृत्यर्थे वहिमाचेण वा युतम्। संस्कृतायिप्रनाड्येतत्पर्णवत्प्रकृतो स्थितम् ॥ ९ ॥ लोकिकाकारमाचले विफललात्कतो युंतिः। पर्णस्याहवनीयादो शास्त्रीये ऽस्तु स्वतन्त्रता ॥ १० ॥

अनारभ्याधीतं पर्णमयीलं यथा जुहूप्रनाड्या प्रकृती निविष्टम्। तथैवायि-प्रनाड्या तत्संस्काररूपमाधानं प्रकृती निविश्त इति चेत्॥ मैवम्। वेषम्यात्। द्विविधो हि जुहा आकारः। लीकिकः शास्त्रीयथ्य। अरिलमाचेदैर्घ्यहंसमुखल-िवलतादिरूपो दृश्यमानो लीकिकः। अपूर्वीयताकारस्तु शास्त्रीयः। तयोर-पूर्वीयतं क्रतुप्रवेशमन्तरेण नास्ति। तच यदि लीकिकाकारमाचे पर्यवस्यति। तदा पर्णमयीतं विफलं भवेत्। काष्टान्तरेणापि तदाकारस्य सुसंपादतात्। अतो ऽपूर्वीयत्वाय पर्णता क्रती प्रविष्टा। आहवनीयादीनां त्वेक एव शास्त्रीया-कारः। स च विधवलादाधानेनैव जन्यते। नान्यथा। तस्मादाधानस्य क्रतुप्रवेशं विनेव शास्त्रीयाहवनीयाद्याकारसंपादनासमर्थतादिग्रहोचेण तत्संयुज्यते। तथा सित पर्णवेषम्यात्प्रकृतावप्रविश्यापीनुत्पाद्य क्रतुवत्स्वातन्त्र्येणाविष्ठते। ततो लीकिकोपायसंपादितसुवर्णवीद्यादिवदाधानसंपादितानां स्वतन्त्राणामेवाहव-नीयाद्यगीनां पश्चाहाक्यैः क्रतुषु विनियोगो ऽस्तु॥

#### षष्टाधिकरणमारचयति ॥

संस्कृते पवमानेष्ट्या वहूँ सेष्टिर्न वेष्टयः। वहूँ तत्संस्कृते कार्याश्चीदकस्यानुरोधतः॥ ११॥ चोदकः पवमानेष्टौ न तां प्रापयितुं प्रभुः। अनङ्गलेष्ट्यसिडिभ्यामिष्टयस्तदसंस्कृते॥ १२॥

पवमानादीष्टिभिराहवनीयाद्यययः संस्क्रियनो । संस्कृतेष्वियहोचदर्शपूर्णमा-

सादिकतवः प्रवर्तनो । तथा सित विमताः पवमानेष्टयस्ताभिरिष्टिभिः संस्कृते वही कर्तव्याः । इष्टिलात् । इतरेष्टिवत् । चोदको ऽ प्येवं सत्यनुगृहीतो भवति । एताभिरिष्टिभिः संस्कृते वही प्रकृत्यनुष्टानादिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ यद्यपि पवमानेष्टिर्विकृतिस्तथापि चोदको न तस्यां पवमानेष्टी पवमानेष्टिमतिदेषु प्रभवति । प्रकृती प्रयाजादिवत्पवमानेष्टेरङ्गलाभावात् । किं च । एतस्याः पवमानेष्टेः संस्कृतापितिसद्यर्थे पवमानेष्ट्यन्तराङ्गीकारे तचापि तथेत्यनवस्थायामिष्टिरेव न सि-ध्येत् । तसाज्ञाभिरिष्टिभिरसंस्कृते वही पवमानेष्टयः कर्तव्याः ॥

#### सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

अमीषोमीयसवनीयानुबन्ध्यपशुष्वमी।
उपाकरणमुख्यास्तु धर्माः साधारणा न वा॥ १३॥
ज्योतिष्टोमप्रकरणे पाठात्साधारणा अमी।
पशुधमी यहात्सोमयागे ते स्युर्निरर्थकाः॥ १४॥
अभीषोमीयधर्मतं तेषां स्थानात्प्रसिध्यति।
इयोरितरयोः पश्चोः प्रायन्ते चोटकेन ते॥ १५॥

अयीषोमीयः सवनीयो ऽनुबन्ध्यश्वेति ते चयः पश्चो ज्योतिष्टोमप्रकरणे समास्नाताः। पश्चधमाश्चोपाकरणपर्यप्रिकरणाद्यस्तचाम्नाताः। प्रजापतेर्जायमाना
इमं पश्चिमित्याभ्यामृग्यां पश्चोरुपस्पर्शनमुपाकरणम्। दर्भज्वालया, निःप्रदक्षिणीकरणं पर्ययिकरणम्। त एते धर्मास्त्रिष्विप पशुषु साधारण्येन विधीयने। चयाणामिप ज्योतिष्टोमप्रकरणपाठसाम्यात्। ननु ज्योतिष्टोमस्य प्रकरणे पठितानेतास्थमान्स एव यहीष्यति। न तु पश्च इति चेत्। न। तस्य सोमयागलात्। सोमो
स्थिषवादीन्धर्मानाकाङ्कृति। न तु यूपनियोजनिवश्मनादीन्। तस्पादङ्गिन्यनयेकाः सन्तो ऽङ्गेषु निविश्माना अविशेषतस्त्रिष्विप पशुष्ववतिष्ठन इति प्राप्ते
बूमः॥ अस्त्यच विशेषः संनिधिलक्ष्रणः। सीत्यनामकादृहः प्राचीन औपवसप्यनामके ऽहि धिष्ण्यनिर्माणादूर्ध्वमेते धर्मा आस्नातः। अपीषोमीयस्यापि
तदेव स्थानम्। सवनीयसु सीत्ये ऽहिन श्रूयते। आश्विनं यहं गृहीता चिवृता
यूपं परिवीयाग्रेयं सवनीयं पशुमुपाकरोतीति। अनुबन्ध्यस्ववभृथाना आसातः।

ततः संनिधिना ते धर्मा अयीषोमीये संबध्यन्ते । सवनीयानुबन्ध्ययोस्तु चोदका-दतिदिश्यनो ॥

## ऋष्टमाधिकरणमारचयति ॥

शाखाछेदादयो दोहे धर्माः सायं व्यवस्थिताः। प्रातश्च सन्ति वा सायंस्थानात्ते पूर्ववित्स्थिताः ॥ १६ ॥ श्रानर्थक्यप्रतिहतिः पूर्ववित्तेह विद्यते। . . वित्नो ऽतः प्रकरणात्प्रातदींहे ऽपि सन्ति ते ॥ १७ ॥

दर्शपूर्णमासप्रकरणे पलाशशाखाद्धेदनम्। तया शाखया वत्सापाकरणमित्या-दयो दोहधर्माः समास्नाताः। दोही च ही विद्येते। अमावास्यायां राचावेको दोहः। प्रतिपदि प्रातरपरो दोहः। तच पूर्वन्यायेन प्राथमिके सायंदोहे प्रथमश्रु-तास्ते धर्मा व्यवतिष्ठन्त इति चेत्॥ मैवम्। वैषम्यात्। पूर्वं हि सोमे विश्मना-दिधमाणामनन्वयात्प्रकरणमानर्थक्यप्रतिहतम्। इह तु नास्त्यानर्थक्यप्रतिहतिः। ततः प्रकरणेन स्थानं वाधिला हयोदींहयोस्ते धर्मा अभ्युपेयाः॥

#### नवमाधिकरणमारचयति ॥

यहधर्माः सादनाद्याः प्रातःसवन एव ते। चिषु वा निश्चितस्थानादाद्यः पूर्ववदुत्तरः ॥ १६॥

ज्योतिष्टोमे प्रातःसवने सन्येन्द्रवायवादयो यहाः। माध्यन्दिने सवने महत्व-तीयादयः। तृतीयसवन आदित्यादयः। तत्र सादनसंमागीदयो धमीः प्रातःसव-नीययहसंनिधावाद्यायते। उपोप्ते ऽन्ये यहाः साद्यत्ते ऽनुपोप्ते ध्रुव इति। दशा-पवित्रेण यहं संमाष्टीति च। ध्रुवव्यतिरिक्तानां यहाणामधस्तान्मृतिकोपवेशनं कृता तत्र सादनम्। ध्रुवस्य तु न तथा। पूर्वीधिकरणे शाखाहरणादयः प्रधान-योदंधिपयसोधेमीः समाद्याताः। तत्त दिध पूर्वेद्युः सायंदोहमन्तरेण न सिध्य-तीति तत्सिद्यर्थे केवलं सायं दुद्यते। न तु सायंदोहस्यासाधारण्लेन धर्मैः सहै-किस्मिदेशे पाठो ऽस्तीति स्थानं न निश्चितम्। इह तु तिबिश्चितमिति प्रातःसवन एव ते धर्मा इति चेत्॥ मैवम्। सादनादीनां वाक्येन यहधर्मत्वम्। प्रकरणेन ज्योतिष्टोमधर्मतं चावगम्यते । तिसिन्तिश्वितमिष स्थानं वाक्यप्रकरणाभ्यां वा-धिन्ता चिषु सवनेषु सादनादयो ऽवितष्टनो ॥

### दशमाधिकरणमारचयति ॥

एकनैवोत सर्वन रशनावेष्टनादयः। अग्रीषोमीय एवेते क्रमाल्लिङ्गादितो ऽन्तिमः॥ १९॥

अगीषोमीयपशुसंनिधी रशनया यूपस्य वेष्टनम्। रशनायास्त्रिवृद्धं दर्भमयतं वेत्यादयो धर्मा आसाताः। परिव्ययत्यूर्वे रशनिति। चिवृद्धवतीति। दर्भमयी भवतीति च। तच ये रशनया वेष्टनादयस्ते सर्वे संनिधेरवान्तरप्रकरणाचापीषोमीय एव स्युरिति चेत्॥ मैवम्। सवनीयपशाविप तत्सद्धावो लिङ्गादवगम्यते। चिवृता यूपं परिवीयाग्रेयं सवनीयं पशुमुपाकरोतीति चिवृद्धपरिव्याणयोः सि- खवदनुवादो लिङ्गम्। किं च। तृतीयाश्रुत्या वाक्येन च परिव्याणस्य यूपधर्मता। न तु पशुधर्मता। यूपश्च चयाणां पशूनां तन्त्रमिति वस्यते। तस्मात्सर्वेषु पशु- घ्वेते धर्माः स्युः॥

#### एकादशाधिकरणमारचयति ॥

यहधर्मा अनारभ्योक्ताश्वदाभ्यद्वयेन हि।

विद्यनो वा प्रकरणादाद्यो वाक्यादिहानिमः ॥ २०॥

अनारभ्य ही यही श्रुती। अंशुं गृह्णातीति। अदाभ्यं गृह्णातीति च। तयोः सादनसंमार्गादयो यहधमी न विद्यन्ते। कुतः। आरभ्याधीतेष्वेन्द्रवायवादिष्वेव प्रकर्णेन व्यवस्थापितलादिति चेत्॥ मैवम्। यहाः साद्यन्त इत्यादिवाक्येन यहधमीलावगमे तयोरिप यहयोरिनवार्यतात्। न चेन्द्रवायवादयः प्रकरिणनः। ज्योतिष्टोमो हि प्रकरिणी। तस्मात्मन्ति तयोधमीः॥

## हादशाधिकरणमारचयति ॥

अस्तराडादीष्टकाधमाश्चित्रिरायादिषु नोत्तिताः। सन्ति वा वाक्यमणवानारभ्योक्तं ततो न ते ॥ २१॥ प्रकृतापूर्वसंबन्धात्ताद्दशादिप वाक्यतः। ऋषग्रत्नादयो ऽग्न्यर्थचिविग्यादिषु सन्ति ते ॥ २२ ॥

अनारभ्य श्रूयते। चिचिणीरुपद्धातीति। अग्रिप्रकरणे चेष्टकानां धर्माः श्रुताः। अखग्डामकृष्णं कुर्यादिति। पूर्वचांश्वदाभ्ययोरुत्पत्तिवाक्यस्यानारभ्याधीतत्वे ऽपि विनियोजकवाक्यं प्रकरणाधीतम्। चिचिग्यादिनामकानां त्विष्टकाविशेषाणां विनियोजकवाक्यमप्यनारभ्याधीतम्। तच्च चित्यन्तरे ताश्चिविणीर्विनियुङ्के। अखग्डवादिधमास्तु षणां चितीनां मध्ये प्रथमचितावाद्याताः। तस्मात्ते
चिचग्यादिषु नोचिता इति प्राप्ते बूमः॥ यद्यपुत्पत्तिविनियोजकवाक्ययोरन्यतरस्यापि प्रकरणपाठो नास्ति तथापि य एवं विद्यानियं चिनुत इति प्रकृतं यदेतदग्नपूर्वं तत्संबन्धितेनेव चिचिग्यादयो ऽप्यमकरणपिठतेनापि वाक्येन विनियुज्यन्ते। अखग्डवादयश्चािमसाधनभूतेष्टकाधमीः। न तु प्रथमचितिधमीः। तस्मादिमसाधनभूतासु चिचिग्यादीष्टकास्विप ते सन्ति॥

## चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

विधयो ऽभिषवाद्याः स्युः फलाख्ये चमसे न वा। नैमित्तिकस्य नित्येन तुल्यत्वादिस्ति तिहिधिः ॥ २३॥ नित्ये कृतार्थाः संस्काराः पश्चाङ्गाविनिमित्तजे। न विधेयाः किंतु तच प्रायन्तामितदेशतः ॥ २४॥

न्ययोधमुकुल्रह्णस्य फलस्य पिष्टं चम्यते यच स फलचमसः। स च नैमिज्ञिकः। राजन्यवैश्यो निमित्तीकृत्य विहितत्वात्। सोमस्तु नित्यः। उपाधिक्रममनुपजीव्येव सोमेन यजेतेति विहितत्वात्। तस्य च नित्यस्य सोमस्य यथा यागसाधनतम्। तथा फलचमसस्यापि तद्स्ति। तस्मात्सोममिनपुणोति सोमं कीणातीत्यादयो यागद्रव्यसंस्कारिवधयः सोम इव फलचमसे ऽपि प्रवर्तन्त इति प्राप्ते ब्रूमः॥
नित्या अभिषवादिसंस्कारा नित्यं सोमं संस्कार्ये लक्ष्वा चिरतार्थाः सन्तो नान्यं
संस्कार्यमपेक्षन्ते। फलचमसस्तु सोमविकारतात्पश्चाद्वावी। ततो निरपेक्षाः
संस्कार्यवधयो न तच प्रवर्तन्ते। न चैतावता संस्काराभावः। चोद्केन तिसिद्धेः।
तसात्वोममाचसंवत्थिनो विधयः॥

# चतुर्दशाधिकरणमारचयति॥

नीवारादिप्रतिनिधेरतुल्यो वा विधिः समः। पुरेवातुल्यता साम्यमाकाराच्चीहिता यतः॥ २५॥

वीहिभिर्यजेतित विहितानां वीहीणामसंभवे नीवाराः प्रतिनिधित्वेन स्वीकार्या इति वस्यते। तच पूर्वेन्यायेनावधातादिविधयो वीहिषु कृतार्थाः पश्चाझा-विनि नीवारादौ न प्रवर्तना इति चेत्॥ मैवम्। वीहिश्वन्दो हि जातिविशेषेणा-कारविशेषेण चोपेतं द्रव्यमाचष्टे। नीवारादिषु जातितो वीहिश्वन्दार्थेत्वाभा-वे ऽप्याकारे वीहिश्वन्दार्थेत्वेन वीहीनवहन्तीति विधिः प्रवर्तते। यथा वीहिजा-तावेव समीचीनानां वीहीणामभावे जलवाह्यद्यप्रधातेन सारविकलेष्विप विधिः। तथा जातिविकलेष्विप वीहिषु मुख्येकदेश्रूप्याविधिरस्तु॥

## पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

पूर्तीकाभिषवो ऽतुस्यस्तुस्यो वा सोमतुस्यता। नास्ति नैमित्तिक्तवेन तुस्यः प्रतिनिधिततः॥ २६॥

यदि सोमं न विन्देत पूतीकानिषषुणुयादिति श्रूयते। तच सोमाभावं निमित्तीकृत्य पूतीकलताखराजां विहितलात्मलचमसवन्निमित्तिकालेन सोमाभिषवक्रयादिविधिः पूतीकेषु न तुस्य इति चेत्॥ मैवम्। नीवारवन्प्रतिनिधिलात्।
ननु प्रतिनिधिले पुरुषेण स्वयमेवोपादित्सितलाडिधिनीपेश्चितः। अत एव नीवारेषु विधिने श्रुत इति चेत्। न। विधेनियमार्थलस्य षष्ठे वस्यमाणलात्।
तस्मादिभषवक्रयादिविधिः सोमपूतीकयोस्तुस्यः॥

#### षोडशाधिकरणमारचयति॥

उक्थ्यादिषु समो दीक्षणीयाद्यङ्गविधिन वा । एकप्रकरणत्वेन फलवत्त्वाच तुस्यता ॥ २९ ॥ उक्थ्यादयः कामयोगाद्विकाराः प्रक्रिया ततः। अग्निष्टोमात्मके ज्योतिष्टोममाचे च तद्विधिः ॥ २८ ॥

ज्योतिष्टोमः स्वयमेको ऽपि समाप्तिभेदाङ्गिद्यते। यज्ञायज्ञीयस्तोचेण समाप्ता-

विप्रश्नेम इत्युच्यते । तसादिप स्तोचादूर्धमुक्य्यस्तोचेण समाप्तावुक्य्य इत्युच्यते । एवं षोडश्यादयो ऽपि। ताहशस्य सप्तसंस्थावतो ज्योतिष्टोमस्य प्रकरणे दीक्षणी-येष्टिप्रायणीयेष्ट्यादीनामङ्गानां विधिरासातः। स च विधिज्यीतिष्टोमस्य प्रथम-संस्थाविशेषे ऽग्रिष्टोमे यथा प्रवृत्तः। तथैवीक्थ्यादिष्विप प्रवर्तते। कुतः। प्रक-रणसंबन्धस्य समाननात्। किं च । यथाग्रिष्टोमः फलवन्त्रादङ्गविधिभः संयु-ज्यते । एवमुक्थ्याद्यो ऽपि । तेषां च फलमेवमास्नायते । पशुकाम उक्थ्यं गृह्णीयात्। षोडशिना वीर्यकामः स्तुवीतः। ऋतिराचेण प्रजाकामं याजयेदिति। तसात्मप्रस्विप संस्थासु सृज्यमानो ऽङ्गविधिरिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ यदेतदुक्थ्यादी-नां फलमुदाहतं तत्तु तेषां विकारतं गमयति। काम्यो गुणः श्रूयमाणो नित्यमंध विकृत्य निविशत इति न्यायाद्यथा गोदोहनगुणो नित्यं चमससाधनकमपां प्रण-यनं विकृत्य निविशते। एवमुक्थ्यादयो नित्यामियशोमसंस्थां विकृत्य संस्थाना-रतं गमयन्ति । ततो ऽग्रिष्टोमस्य गुणविकारा उक्थ्यादय इति न सर्वसाधारणं प्रकरणम्। किंत्विपृष्टीमस्यैवासाधारणम्। ननु ज्योतिष्टोमेन यजेतेत्युक्तत्वाज्ज्यो-तिष्टोमस्येदं प्रकरणम्। न निपष्टोमसंस्थाया इति चेत्। वाढम्। ऋसी ज्योति-ष्टोमो न कदाचिदप्यग्रिष्टोमं व्यभिचरित । उक्थ्यादीनामप्यन्तभाविताग्रिष्टोमक-तात्। उक्थ्यादींस्तु व्यभिचरित। विनापि तैरिप्रष्टोमदशायां ज्योतिष्टोमत्संभ-वात्। अतो ऽगिष्टीमसंस्थस्य ज्योतिष्टोमस्येदं प्रकरणं सत्तवैव दीक्षणीयाद्य-ङ्गविधिं निवेशयति । उक्थ्यादिषु चोदकादङ्गान्यतिदिश्यन्ते ॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे तृतीयस्याध्यायस्य षष्ठः पादः ॥

सप्तमपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयति ॥

मुख्याङ्गतेव वेद्यादेः प्रयाजाद्यङ्गतापि वा।
तवाकां प्रक्रियायुक्तं मुख्याङ्गतस्य वोधकम् ॥ १॥
मुख्याङ्गस्यापि वेद्यादेः प्रयाजादिषु चाङ्गता।
मुख्यार्थलात्प्रयाजादेः स्वापूर्वव्यवधानतः ॥ २॥

दर्शपूर्णमासयोः श्रूयते । वेद्यां हवीं यासादयित । विहिषि हवीं यासादयतीति । तथा तडमीः श्रूयनो । वेदिं खनित । विहिर्छुनातीत्यादयः । मुख्यानि हवींधाग्रे-यपुरोडाशादीनि । अमुख्यहवींषि तु प्रयाजाद्यथीनि । तच स्वस्वधर्मसहितानि वेद्यादीनि प्रकरणवलान्मुख्यहविषामेवाङ्गानि । वेद्यां हवींषासादयतीति वा-क्यात्सर्वहविरङ्गतेति चेत्। न। प्रकरणेन वाक्यस्य संकोचनीयलात्। यदि वाक्यं प्रकरणनैरपेष्ट्येण स्वतन्त्रं स्यात् । तदासादनमाचपर्यवसानेन यागाभावे वैयर्थ्य स्यात्। सौमिकहविषामयेतद्वेद्यासादनं प्रसज्येतः। तस्मान्मुख्यहविरङ्गं वेद्यादिक-मिति प्राप्ते त्रूमः॥ अस्तु वैयर्थ्यातिप्रसङ्गपरिहारेण प्रकृतापूर्वसाधनभूतहविःषु वे-द्यादेरङ्गलम्। प्रयाजादिहवींचपि स्वकीयावान्तरापूर्वेद्यारा मुख्यापूर्वसाधनान्येवे-ति तदङ्गलमपि वेद्यादेर्युक्तम्। एवं च सति वाक्यस्यात्यन्तसंकोचो न भविष्यति॥

## हितीयाधिकरणमारचयति॥

वपनाद्युपकारः किं हयोर्मुख्याङ्गयोस्त। मुख्य एव हयोरस्तु कृत्सकर्तृगतलतः ॥ ३॥ युक्तः शास्त्रीयसंस्कारो मुख्यस्य फलभोजिनः। विनापि संस्कृतिं दृष्टं कर्तृत्वं तत्र नास्ति सः ॥ ४ ॥

ज्योतिष्टोमे केणश्मश्रुवपनपयोवतादयो यजमानसंस्कारा आसाताः। यहैः सोमहोमो ज्योतिष्टोमे मुख्यः । अग्रीषोमीयपश्वादिकमङ्गम्। तच इयोर्मुख्या-ङ्गयोरेते वपनादय उपनुर्वेन्ति । कुतः । कर्तृधर्मत्वात् । यजमानी हि कर्तृतया वपनादिभिः संस्क्रियते। कर्तृतं च यथा मुख्यं प्रति तस्य विद्यते। तथाङ्गं प्रत्य-पस्ति। तसादुभयोरुपकार इति चेत्॥ मैवम्। ह्यौ हि यजमानस्याकारी। क्रिया-कर्तृतं फलभोक्तृतं चेति । तयोरदृष्टः फलभोगः । क्रियानिष्यित्रश्च दृष्टा । तथा सिं वपनादिकृतोपकारस्यादृष्टताङ्गोकृशेषा वपनादयः फलभोगसाधने मुख्य एव पर्यवस्यन्ति । वपनादिसंस्काररिहतैरणृतिग्भिः कृषीवलादिभिश्व किया नि-ष्पाद्यमाना दृश्यते । ततस्त्रच कर्तृत्वाकारे वपनादिकृतं उपकारो नास्ति । तस्मा-ददृष्टफलभोजिनो ऽस्य यजमानस्य यो ऽयमदृष्ट्षः शास्त्रीयः संस्कारः सो ऽयं मुख्ये कर्मेणि युक्तः। नाङ्गेषु। नाच पूर्ववडाक्यमस्ति येन परंपरया फलसाधने-Vol. I.

व्वक्केषु वपनाद्युपकारः शङ्क्योत । प्रकरणं तु मुख्यस्यैव । न वङ्गानाम् । तसान्न तेषूपकारः ॥

तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

मुख्यार्था सौमिकी वेदिरुभयार्थीत मुख्यगा।
चिकीर्षितत्वान्मुख्यस्य वेद्यां तत्कृतिसंभवात् ॥ ५॥
मुख्यपीष्कस्यहेतुत्वात्तदन्तरं चिकीर्षितम्।
मुख्यवत्तेन तडेदिरङ्गेष्वणुपकारिणी ॥ ६॥

दार्शिकीं वेदिं मध्ये इनाभीच्य प्राचीनवंशो मगडपो इवस्थितः। ततः पूर्व-स्यां दिशि सदोहविधानादीनां पयाप्तो भूभागविशेषस्तैः सदःप्रभृतिभिः सह सी-मिकी वेदिरित्युच्यते। सेयं मुख्यसोमयागस्यैवोपकारं करोति। न त्ममुख्यानाम-यीषोमीयाद्यङ्गानाम्। कुतः। मुख्यस्य चिकीर्षितलात्। न चाङ्गान्यपि चिकीर्षि-तानीति वाच्यम्। चिकीषीस्वरूपस्य वेदेनैवाभिहितत्वात्। एवं श्रूयते। षिट्वंश-त्प्रकमा प्राची चतुर्विशतिरयेण विंशज्जधनेनेयति शस्यामह इति। अस्यायमर्थः। श्रूयमार्गनानेन दैर्घ्यप्रमार्गन तिर्यक्प्रमार्गह्येन च प्रमिते भूभागे फलहेतुं सोम-यागं कर्तुं शस्थामह इति निश्चित्य तथैव कुर्यादिति सेयं चिकीषा मुख्यविषया। इयित शस्यामह इति परिमाणस्य शक्तेश्वीपन्यासात्। अङ्गानां तु पशूनामिष्टीनां च सदोहविधानादिमग्डपनिरपेक्षाणां यथोक्तपरिमाणमन्तरेणाप्यनुष्ठातुं शका-नात्म उपन्यासस्तच निरर्थकः। सोमस्य तनुष्ठानं यथोक्तवेद्यामेव संभवति। न तन्यन। तस्मात्मा वेदिर्मुख्यस्यैवोपकरोतीति प्राप्ते ब्रूमः॥ इयति श्रष्ट्यामह इत्यन साङ्गप्रधानानुष्ठाने शक्तिरुक्ता । तादृशस्यैव फलं प्रति पुष्कलहेतुलात् । अतो मुख्याङ्गयोश्विकीषायासुल्यताहेदिरुभयाथा । न चाच वपनादिसाम्यं शङ्कनी-यम्। दृष्टीपयोगाभावस्य तचोक्तलात्। इह तु हविरासादनादिदृष्ट उपयोगः। स च मुख्याङ्गयोः सम इत्युभयार्थलम् ॥

चतुर्थाधिकरणमारचयित ॥ चतुर्हीचा पौर्णमासीं मृशेदाज्यादिमर्शने। मन्त्रो मुख्य उताङ्गे ऽपि मुख्ये तद्वाचिशन्द्रतः ॥ ७ ॥ शन्दस्य कर्मवाचित्वात्तत्र मर्शनवर्जनात् । विभक्तिन्यत्यये मन्त्रो मुख्याङ्गहविषोर्द्वयोः ॥ ৮ ॥

दर्शपूर्णमासयोः श्रूयते। चतुर्होता पौर्णमासीमिम्गृशेत्पत्रहोतामावास्यामिति। पृथिवी होतेत्यादिको मन्त्रश्चतुर्होता। तिस्मिन्नले यज्ञाङ्गानां चतुर्णा श्रुततात्। अथवा तस्य मन्त्रस्याभिमानित्वेनात्मभूतः कश्चित्पुरुषः प्रजापितना
चतुर्वारमामित्ततः प्रत्युत्तरमुवाचेति स पुरुषश्चतुर्हूतः। तदीयनासा मन्तो ऽिष
चतुर्हूत इत्युच्यते। पूज्यानां प्रत्यक्षनामयहण्मयुक्तमित्यभिप्रायेण हूतश्चरस्याने
होतृश्चरः पठ्यते। अयमर्थः सर्वो ऽिष तित्तिरीयवासणे श्रूयते। आत्मबात्मिन्त्रियामन्त्रयत तस्म चतुर्हूतः प्रत्यशृणित्स चतुर्हूतो ऽभवचतुर्हूतो ह वे नामेषः। तं
वा एतं चतुर्हूतं सन्तं चतुर्ह्होतित्याचस्रते परोक्षेण परोक्षप्रिया एव हि देवा इति।
अपिर्होतित्यादिको मन्तः पञ्चहोता। तचापुक्तप्रकारो दृष्ट्यः। अच यो ऽयमाज्यादिहविष उपस्पर्शनार्थो मन्तः। असी मुख्य एव हविषि निविशते। पौर्णमास्यमावास्याशच्द्रयोर्मुख्यहविविषयतादिति प्राप्ते बूमः॥ पौर्णमास्यमावास्याशच्द्रो कर्मवाचिनी। न तु हविवीचिनी। न च कर्मणोरुपस्पर्शनं संभवित।
अथ कालविवस्थायां विभक्तिव्यत्ययेन सप्तम्यर्थो व्याख्यायेत। तदा कालसंवन्यस्य
मुख्याङ्गयोरुभयोसुल्यलादुभयविधहविरुपस्पर्शने मन्त्रो विनियुज्यते॥

पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

दराइदीक्षा दक्षिणा तु शतं हादशिभयुंतम् । हयार्थमृत मुख्यार्थे सोमस्येत्युक्तिसंभवात् ॥ ९ ॥ मुख्याङ्गहयगं मेवं पारम्पर्यविडह्मा । वचनस्य न युक्तातः प्रधानार्थमिदं स्थितम् ॥ १० ॥

ज्योतिष्टोमे दीक्षादिक्ष्यां श्रूयते। द्रांडेन दीक्ष्यतीति। तस्य बादशशतं दिक्ष-गोति च। तत्र दीक्षा मुख्याङ्गयोरुभयोरुपकरोति। तथा दिक्षणापि। न च वा-च्यम्। दिक्षणा सोमस्य दीक्षा सोमस्येति वाक्ये षष्ट्या मुख्यसंबन्ध एवावगम्यते। न लङ्गसंबन्ध इति। दीक्षादिक्षणे सोमेनैव साक्षात्संबध्येयाताम्। स सोमः पुनरक्षेः संबद्घ इति परंपरया दीस्रादिस्णयोरक्षेरिप संबन्धो ऽस्ति। तस्मादुभ-यार्थं दीस्रादिकमिति प्राप्ते बूमः॥ अव्यवहितसंबन्ध एव षष्ठ्या अभिधेयो ऽर्थः। तदसंभवे तु परंपरासंबन्धः क्यंचिद्युज्यते। इह तु तत्संभवात्पारम्पर्ये न युक्तम्। तस्मात्प्रधानार्थं दीस्रादिकम्॥

### षष्टाधिकरणमारचयति ॥

अन्तर्वेदि मिनोत्यर्धे यूपाङ्गमुत लक्षयेत्। देशं यूपाङ्गभावेन वेदिभागो ऽच बोध्यते ॥ १९॥ वहिर्वेद्यर्धमित्येतद्वाक्यं भिद्येत तिद्वधी। मीयमानस्य यूपस्य तावान्देशो ऽच लक्ष्यते ॥ १२॥

अयीषोमीये पशौ यूपं मिनोतीति प्रकृत्य श्रूयते । अर्धमन्तर्वेदि मिनोत्यंधे विह्वेदीति । यूपं स्थापियतुं कियिहस्तारवानवटो ऽपेस्थित इति बुभुत्सायां तिन्नर्थयाय यूपमूलस्य स्थील्यमङ्गुल्यादिभिमीतव्यम्। तस्य च मीयमानस्य यूपस्य वेद्यन्तरभागो ऽङ्गन्तेन विधीयत इति चेत् ॥ मैवम्। यथा संस्कृतो वेद्यन्तर्भागो ऽर्धमन्तर्वेदीत्यनेन वाक्येन विधीयते । तह्यसंस्कृतो वेदिवहिभीगो विह्वेदीत्यनेन वाक्येन विधातव्यः । ततो वाक्यं भिद्येत । यदा तु वेदरम्यन्तरवाह्यभागाभ्यामुपलिखतो ऽसंस्कृतो लीकिको देशो मीयमानयूपोचितो विधीयते । तदा नास्ति वाक्यभेदः । तसाङ्गीकिकदेश एवाच यूपाङ्गन्तेन विधीयते । न तु संस्कृतविदिभागः ॥

### सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

हिवधाने स्थितो त्र्यात्मामिधेनीरिहाङ्गता। हिवधानस्य तास्वाहो तद्देशो ऽनेन लस्यते ॥ १३॥ वाक्यात्स्यादङ्गता मैवं प्रकृत्या पश्चिमोक्तितः। देशः प्राप्तो लाघवेन लस्यः शकटसंनिधिः॥ १४॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते । उत यत्मुन्विन सामिधेनीस्तद्न्वाहुरिति । हविधानम-एडपगतयोदिक्षिणोत्तरभागयोरवस्थितयोहिविधाननामकयोः शकटयोर्मध्ये दक्षिणं शकटमव यत्त छ न्यामिभिधीयते । तस्य समीपे सोमस्याभिषवः । उत्तेत्ययं शन्दो ऽ थशन्दार्थं वर्तते । अय यस्मिन्हिविधाने सोममिभिषुखिन्त तस्मिन्सामि-धेनीरनुबूयुरित्यर्थः । इह दक्षिणस्य हिविधानस्य सामिधेनीव्वङ्गन्तं प्रतीयते । न चाच पूर्ववडाक्यभेददोषः शिङ्कतुं शक्यः । एकवाक्यतायाः स्पष्टं प्रतिभासादिति प्राप्ते बूमः ॥ सामिधेनीनामिष्ट्यङ्गतया दर्शपूर्णमासावच प्रकृतिः । प्रकृती चाह-वनीयायेः पश्चिमो देशः सामिधेनीनां स्थानम् । इहोत्तरवेदेराहवनीयाधिकरण्वात्तदपेक्षया हिविधानस्य पश्चिमदेशावस्थानात्त देशश्चोदक्तेन प्राप्त इति न देशस्य सामिधेन्यङ्गन्तं विधातव्यम् । किंतु दिक्षणीत्तरहिवधानसमीपदेशयोरिनयमेन प्राप्ती दिक्षणस्येव हिविधानस्य समीपदेश इति नियन्तुं हिविधानेन संनिधिर्लक्ष्यते । तथा सित नियममाचविधानाञ्चायवं भवित । त्वत्पक्षे त्वभिषवोपलिक्षतस्य दिक्षणस्य हिविधानस्यात्यन्तमप्राप्तं सामिधेन्यङ्गन्तं विधीयत इति गौरवम्। तसा-देशलक्षणा ॥

#### ऋष्टमाधिकरणमारचयति ॥

यजमानेन कर्तव्यं निखिलं त्याग एव वा। कर्तृगामिफलश्रुत्या युज्यते सर्वेकर्तृता ॥ १५ ॥ प्रयोजके ऽपि कर्तृत्वमस्ति नो चेत्क्रयो वृथा। कार्ये तेन त्यागमाचमृत्विजो ऽन्यच कर्तृता ॥ १६ ॥

स्वर्गकामो यजेतेति स्वर्गभोक्तुयागकर्तुश्च सामानाधिकरएयादेकलं गम्यते। पाणिनिश्च स्वरितिञतः कर्वभिप्राये क्रियाफल इति सूचेण क्रियाफलस्य कर्तृगामित्वे सत्यात्मनेपदं विद्धाति । अतः साङ्गकर्मानुष्ठानमन्तरेण फलासंभवाबिखिलं यजमानेन कर्तव्यमिति प्राप्ते बूमः ॥ निखिलानुष्ठानाभावे ऽपि प्रयोजकतया यजमानस्य सर्वकर्तृत्वमित्ति । षड्भिईलैः कर्षतीत्यच तद्दर्शनात्। यदि
स्वेनैव सर्वमनुष्ठीयेत । तदानीमृत्विजां परिक्रयो वृष्या स्यात्। तसाद्यजमानेन
त्यागमाचं कार्यम्। अत्यच साङ्गप्रधाने क्रीतिविजो ऽनुष्ठानम्। तथा सित साञ्चात्पांपरया च सर्वकर्तृत्वस्य यजमाने संभवान्तस्य फलं न विद्ध्यते ॥

नवमाधिकरणमारचयति॥

न क्रीतकर्तृसंख्याया नियमो ऽस्यस्ति वा न हि। अविशेषादिस्त यावत्कार्यं तावना एव ते ॥ १७॥

ये यजमानेन क्रीताः कर्तार ऋत्विजस्तेषां संख्याविशेषो यद्यपि न श्रुतस्त-थापि कार्यानुसारेण सो ऽवगन्तव्यः। ते च कार्यविशेषाः कर्तृसंयुक्ता एवं श्रू-यनो । पुरो ऽध्वर्युविभजति । प्रतिप्रस्थाता मन्थिनं जुहोति । नेष्टा पत्नीमुदान-यति । उन्नेता चमसानुन्यति । प्रस्तोता प्रस्तौति । उन्नातोन्नायति । प्रतिहती प्रतिहरति । सुब्रस्ययः सुब्रस्ययामाद्धयति । होता प्रातरनुवाकमनुबूते । मैवा-वरुणः प्रेचित । अच्छावाको यजित । यावस्तुन्नावस्तोत्रीयामन्वाहेति । एवं ब्रह्म-बाह्यणान्छंस्यायीध्रपोतृणां चतुर्णां कमारायुदाहायाणि। तसाद्यावन्ति कार्याणि तावना ऋतिजो वरीतव्याः॥

दशमाधिकरणमारचयति॥

चमसाध्वयेवो नान्य ऋतिग्भ्यो इन्ये इथवायिमः। यौगिक्या संज्ञया मैवं षष्ट्या तेभ्यो विभेदनात् ॥ १६ ॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते । चमसाध्वर्यून्वृणीत इति । ये पूर्वच कार्यानुसारेणाध्वर्यू-मुख्या ऋतिज उक्तास्तेभ्यो न व्यतिरिक्ताश्चमसाध्ययेवः। कुतः। यौगिकसंज्ञ्या तद्भेदप्रतीतेः। यथा देवदत्त एव पचिक्रियायोगात्पाचको भवति। तथाध्वयुप्र-मुखा एव चमसयोगाच्चमसाध्वर्यव इति चेत्॥ मैवम्। मध्यतः कारिणां चम-साध्वयेवो होचकाणां चमसाध्वयेव इति षष्ठ्या भेदावभासात्। मध्यतः का-रिखो ऽध्वर्युहोचादयः । होचकाः प्रतिप्रस्थातृमैचावरुखादयः । तस्माहत्व-ग्ने इन्ये॥

एकादशाधिकरणमारचयति ॥

तान्वृशीतेति बहुता नास्ति वास्ति यहैकावत्। नेति चेनाच वैषम्यादुत्पत्ती बहुताश्रुतेः ॥ १०॥ चमसाध्वर्यून्वृणीत इति यडहुलं श्रुतं तच विविक्षितम्। यहैकाववदुदेश्यगत- लादिति चेत् ॥ मैवम् । यहवैषम्यात् । यहं संमाष्टीत्येतद्रहाणां नोत्पत्तिवा-क्यम् । चमसाध्वर्यूणां लेतदेवोत्पत्तिवाक्यम् । ततस्तेषामुपादेयलात्तद्रतं बहुलं विविश्चितम् ॥

## हादशाधिकरणमारचयति ॥

नेयज्ञास्यस्ति वा तेषां न नियामकवर्जनात्। चमसानां दशलेन चमसाध्ययेवो दश ॥ २०॥

स्पष्टो ऽर्थः ॥

## चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

तेभ्यो ऽन्यः शमिता नान्यो वान्यः संज्ञापृथक्कतः। वरणाभावतो नान्यः संज्ञाभेदस्तु यौगिकः॥ २१॥

शिमतार उपेत न यज्ञमित्यस्मिन्मन्त्रे श्रुतायाः शिमतृसंज्ञायाः पृथक्कादुक्ते-भ्यो ऽन्यः शिमतेति चेत् ॥ मैवम् । पृथ्यवरणाभावात् । संज्ञाभेदस्तु पश्रुसंज्ञपन-योगादुपपद्यते । यद्यपयं मन्त्रो ऽध्वर्युकाराहे पितस्त्रथापध्वर्योः परावृत्तिश्रव-णाद्ध्वर्युपुरुषाः प्रतिप्रस्थाचादयः शिमतारः । स्नत एव श्रूयते । परावर्तते ऽध्वर्युः पशोः संज्ञ्यमानादिति ॥

## चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥

ञ्जन्ये स्युरुपगातार उदितेभ्यो न वा यथा। लोके ऽचापि तथा मैवं नाध्वर्युरिति लिङ्गतः ॥ २२॥

यथा लोके मुख्येभ्यो गायकनायकादिभ्यो उन्ये पार्श्वस्था उपगातारस्तथाना-पीति चेत्॥ मैवम्। यद्युक्तेभ्यः पुरुषेभ्य उपगातारो उन्ये भवेयुः। तदानीमध्व-र्योः प्रसक्त्यभावाचाध्वर्युरुपगायेदिति प्रतिषेधो उनर्थकः स्यात्। तसादुक्तेष्वेव यौगिकः संज्ञाभेदः॥ पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

सोमविक्रय्येक एषु न वा वरणवर्जनात्।

एकः क्रल्थेता नास्ति विकयस्येति भिद्यते ॥ २३ ॥

क्रय एव ज्योतिष्टोमाङ्गलेन श्रुतः। न तु विक्रयः। न चाविहितमृत्विजः कुर्विना। तस्मादन्यो विकेता॥

षोडशाधिकरणमारचयति ॥

किमृत्विङ्गाम सर्वेषु समानमृत केषुचित्। ऋतौ यजनमेतेषां तुल्यमित्यस्ति नाम तत्॥ २४॥ सौम्याध्यस्य सप्त स्युर्देश चेत्यादिसंख्यया। न सर्वेषां समं नाम केषांचिद्योगरूढितः॥ २५॥

ऋतिक्शन्दस्य प्रवृत्तिनिमित्तमृतौ यजनम्। तच ब्रह्मादिष्विव चमसाध्वर्यु-ष्वपस्ति। तस्मात्तर्वेषामृतिजामृतिङ्गाम समानिमिति चेत्॥ मैवम्। संख्याष्ट्र-तिविरोधात्। सौम्यस्याध्यस्य यज्ञक्रतोः सन्नदशर्त्विज इति हि श्रूयते। तस्माद्यो-गमितक्रम्य शास्त्रीयहृदिमणाश्रित्य केषुचिदेवैतन्नामेत्यवगन्तव्यम्॥

सप्तद्शाधिकरणमारचयति ॥

संख्याता ऋपि ये केचिन्नियता वाविशेषतः। आद्यो न दक्षिणादाने दीक्षायां च विशेषणात्॥ २६॥

ये सप्तरण संख्यातास्ते ब्रह्मादिषु चमसाध्येषु च ये केचिदिन्छया यहीतव्याः। विशेषस्याश्रवणादिति चेत्॥ मैवम्। दक्षिणावाक्ये दीश्वावाक्ये च विशेषश्रवणात्। ऋतिग्भ्यो दक्षिणां ददातीत्युक्का तिष्ठशेषः श्रूयते। अपीधे ददाति
ब्रह्मणे ददातीत्यादिना । दीश्वावाक्यं च सन्त्रप्रकरणे ये यजमानास्त ऋतिज
इत्युक्कानन्तरमेवमास्वायते । अध्यर्थुगृहपतिं दीश्वयित्वा ब्रह्माणं दीश्वयित तत
उन्नातारं ततो होतारं ततस्तं प्रतिप्रस्थाता दीश्वयित्वार्धिनो दीश्वयित ब्राह्मणाच्छंसिनं ब्रह्मणः प्रस्तोतारमुन्नातुर्मैचावरुणं होतुस्ततस्तं नेष्टा दीश्वयित्वा तृतीयिनो दीश्वयत्ययीधं ब्रह्मणः प्रतिहर्तारमुन्नातुरस्कावाकं होतुस्ततस्त्वमुन्नेता दीश्वयित्वा

पादिनो दीश्वयित पोतारं ब्रह्मणः सुब्रह्मएयमुद्रातुर्यावस्तुतं होतुस्तमन्यो ब्राह्मणो दीश्वयतीति । अस्यायमर्थः । अध्यर्युर्येजुर्वेदमोक्तं करोति । तस्य पुरुषास्त्रयः । प्रतिप्रस्थाता नेष्टोक्तेता चेति । एते चत्वारो दीश्वयितारः । ब्रह्मा वेदचयोक्तस्य प्रत्यवेश्वणं करोति । तस्य पुरुषास्त्रयः । ब्राह्मणाच्छंस्यगीत्पोता चेति । उद्गातो- द्रानं करोति । तस्य पुरुषास्त्रयः । प्रस्तोता प्रतिहता सुब्रह्मएयश्वेति । होता शंसनं करोति । तस्य पुरुषास्त्रयः । मैचावरुणो ऽच्छावाको यावस्तुचेति । चतुर्षु वर्गेषु ये प्रथमास्ते दिश्चणां संपूर्णां प्राप्नुवित्ता । ये द्वितीयास्त्रदर्धे ते प्राप्नुवत्तीत्यर्धिनः । ये तृतीयास्ते तृतीयांशं प्राप्नुवत्तीति तृतीयिनः । ये चतुर्थास्ते चतुर्थमंशं प्राप्नुवत्तीति पादिनः । तानेतानुक्तक्रमेण स सपुरुषः संस्करोतीति । अच दीश्चावाक्ये निर्दिष्टा अध्यर्युप्रभृतय एव च्रुत्विजः षोडशः। न तु चमसाध्वयेव इति नियमो दृष्टवः ॥

## अष्टादशाधिकरणमारचयति ।

सदस्ये यजमाने वा साप्तद्श्यं वृतत्वतः। सदस्ये कुरुते किंचिनासी स्वामिनि तस्त्रतः॥ २९॥

अध्ययुव्वसादिषोडशमु व्यवस्थितेषु सप्तदशसंख्यापूरतः कश्चिद्दत्विगपेश्चितः।
सो ऽच सदस्यो भविष्यति। सदस्यवस्थितः सदस्यः। न च तस्य वरणाभावः।
केषांचिच्छाखायां तद्वरणस्यामातलात्। ततः साप्तदश्यं सदस्ये पर्यवसितमिति
चेत्॥ मेवम्। असौ सदस्यः किंचिदिप न करोति। सदस्य इदं कुर्यादिति
विध्यभावात्। न च विना क्रियामृतुयजनिमिन्न च्युत्तिकशब्दस्तसिन्नवकल्पते। यजमानस्तु त्यागं करोतीति तस्मिन्नुपपद्यते। तस्मात्साप्तदश्यं यजमाने
युक्तम्॥

एकोनविंशाधिकरणमारचयति ॥

न कार्य नियतं तेषां नियतं वायिमो यतः।

शक्ताः केन किमित्यत्र नियतिः स्यात्समाख्यया ॥ २८ ॥

तेषामध्वयुप्रभृतीनां कार्यं न नियतम् । यतः सर्वे सर्वेच शक्ताः । प्रकरणं vol. I.

च सर्वसाधारणताच नियतमिति चेत्॥ मैवम्। समाख्याया नियामकतात्। यस्मिन्कर्मेण्याध्ययेवमिति समाख्या तत्कर्माध्ययोः। एवमितरचापि॥

#### विंशाधिकरणमारचयति ॥

प्रकृत्यर्थो ऽय सर्वार्थो वहिराद्यो ऽस्तु पर्णवत्। पर्णन्यायो ऽतिदिष्टे स्यादुपदिष्टे तु सर्वशः॥ २०॥

यथा यस्य पर्णमयी जुदूर्भवित न स पापं श्लोकं शृणोतीत्यसी पर्णविधिः प्रकृत्यर्थः । एवमाधानस्यापनारभ्याधीतत्वादाहित श्लाहवनीयाद्यिः प्रकृत्यर्थं इति चेत्॥ मैवम्। वैषम्यात्। पर्णतायां क्रतुप्रवेशे जुदूर्डारम्। सा च जुदूः प्रकृतावेव विहिता विकृतिषु सर्वचातिदिश्यते । श्लाहवनीयाद्ययेस्तु क्रतुप्रवेशे डारं होमः। स च क्रचित्प्रकृतावेव विहितः सन्विकृतावितिद्श्यते । तद्यथा प्रयाजनारिष्टादिहोमाः। तादृशे विषये यदाहवनीये जुहोतीति वाक्येनापिः प्रकृतावेव विधीयते । विकृतौ तु होमेन सहातिदिश्यते । तस्माच्च पर्णन्यायः। यस्तु होमो विकृतावुपदिश्यते । तद्यथा साङ्गहरायामिवामनहोमः। तच डारभूतस्य होमस्य विकृतावुपदिश्यमानतया डारिगो ऽपि प्रकृताविव विकृताविष । वाक्येन विधीयीत् । तस्माक्तवात्। तस्मात्सर्वार्थो विदृः ॥

#### एकविंशाधिकरणमारचयति ॥

यन्भै नावर्णः प्रेष्यत्यनु चाहेति बाधनम् । हो नादिकसमाख्यायास्त्रत्सर्वेनोत कुन्नचित् ॥ ३०॥ आद्यो ऽस्तु वचनान्मैवं साहित्योक्त्युपलम्भनात् । प्रेषानुवचने यन सहिते तन बाधनम् ॥ ३१॥

अपीषोमीयपशे श्रूयते। मैचावरुणः प्रेष्यति चानु चाहेति। तदेतद्वाक्यं प्रे-षानुवचनयोमेंचावरुणकर्तृकतां विद्धाति। तेन च वाक्येन समाख्या बाध्यते। अप्रये समिध्यमानायानुबूहि। यूपायाज्यमानायानुबूहीत्यादिप्रेषाणामध्यर्युकर्तृ-कालदर्शनादाध्वर्यवाः प्रेषा इत्यस्ति याज्ञिकानां समाख्या। तथा प्र वो वाजा अभि द्यवः। अञ्चन्ति लामध्यरे देवयन्त इत्याद्यनुवचनानां होतृकर्तृकालदर्शनादनु- वचनानि हो चाणीित याज्ञिकसमाख्या। प्रेषानुवचने च विविधे। व्यक्ते समस्ते च। पूर्वोदाहते व्यस्ते। होतायस्त्रदियं सिमन्धेत्याद्यनुवचनमन्त्रस्यान्ते होतर्यजेति प्रेष आस्तातः। एते प्रेषानुवचने समस्ते। तेषु व्यस्तसमस्तेषु प्रेषानुवचनेषु सर्वच प्रवलेन वाक्येन समाख्यां वाधिता होतृकर्तृकत्वमध्यपुकर्तृकतं च पित्यज्य मैचा-वरुणकर्तृकत्वमेवाभ्युपेतिमिति प्राप्ते ऽभिधीयते॥ प्रेष्यति चानु चाहेति चकार-व्ययेन प्रेषानुवचनयोः समुचयो वाक्ये ऽस्मिन्नुपलभ्यते। ततः समुचितयोरिव समाख्यावाधनम्। व्यस्तयोस्तु यथासमाख्यं होचादिकर्तृकत्वमेवाभ्युपेयम्॥

#### हाविंशाधिकरणमारचयति॥

चमसैश्रमसाध्वर्युर्जुहोत्यध्वर्युरेव वा। संज्ञाविशेषादाद्यो ऽस्तु मैवमध्वर्युसंज्ञया ॥ ३२॥ विशेषस्यानपेक्षताज्ञेनात्यस्या ऋपेक्षणात्। ऋध्वर्युर्जुहुयाद्धक्रेस्तदशक्ती परो ऽपि वा ॥ ३३॥

चमसाध्यपुरित्येवंविधसंज्ञाविशेषाच्चमसाध्ययेव एव चमसेर्जुहुयुरिति चेत्॥ मैवम्।। अध्यपुंसंज्ञाया निरपेक्षलेन प्रवललात्। केवलाध्यौं चमसाध्यपुंषु चानुगतो ऽध्यपुंशञ्दः सामान्यरूपः। चमसश्चरस्तु चमसाध्यपुंष्वेवेति विशेषरूपः। तं च विशेषमनपेक्ष्येवाध्यपुंशञ्द च्यतिक्संज्ञारूपेण वर्तितुं प्रभवति । चमसश्चरस्तु सामान्यवाचिनमध्यपुंशञ्दमपेक्ष्येव पुरुषेषु संज्ञा भवति । तथा सत्याध्ययेवो होम इत्यनया निरपेक्षया समाख्ययाध्यपुंरेव सत्यां शक्ती चमसेर्जुहुयात । यहहोमव्यापृतलेन कदाचित्तदशक्ती चमसाध्ययेवो जुहुयुः॥

## चयोविंशाधिकरणमारचयति ॥

श्येन उत्तातृवेदोक्तो वाजपेयो यजुष्वमू। उत्ताचाध्यपुरणा कार्यौ यथाप्रकृति वायिमः ॥ ३४ ॥ आख्याविशेषादाख्यायाः पूर्वभावी हि चोदकः। प्रकृताविव कर्तारस्तत्तद्वमें व्यवस्थिताः ॥ ३५ ॥

श्येनयागः सामवेदे समास्रात इति तचत्याः सर्वे पदाश्री उद्गाचानुष्ठेयाः।

विह्यवमानाज्यपृष्ठादिस्तोचेष्विवीज्ञाचलसमाख्यायाः श्येने ६ पि सस्तात् । तथा यजुर्वेदे समास्ताते वाजपेयः सर्वो ६ प्यध्यपुर्णानुष्ठेयः । समाख्याविशेषा-दिति प्राप्ते बूमः ॥ श्येनवाजपेयौ हि ज्योतिष्टोमविकारौ । तच चोदकस्तज्ञत्य-दार्थास्त्रेस्तः पुरुषेरनुष्ठेयतया समर्पयित । अङ्गेष्वितिद्षेषु पश्चात्साङ्गप्रधानानु-ष्ठापकस्य प्रयोगवचनस्य प्रवृत्तिः । प्रयोगवचनाधीना तु समाख्यात्यन्तज्ञघन्या । ततः प्रवलचोदकवशात्प्रकृताविव नानाविधाः कर्तारः स्वस्वधर्मेषु व्यवतिष्ठन्ते ॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे तृतीयस्याध्यायस्य सप्तमः पादः ॥

अष्टमपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयति ॥

दिक्षिणादिपरिक्रीतिर्ऋितिजः स्वामिनो ऽथवा।

परिकयः समाख्यानाद्दिजः स्याद्यथेतरत् ॥ १॥

परिक्रयान्पुराध्वर्युहोचादीनामभावतः।

परिक्रयणकर्तृतं यजमानस्य नर्त्विजः ॥ २॥

दक्षिणादानेन कर्मकराः परिक्रेतव्याः । तच हिवस्यागव्यतिरिक्तं सर्वमार्ति-ज्यमिति निर्णितम् । दिक्षिणा च द्वाद्श्रशतरूपाध्यर्युवेद उन्नातृवेदे च समाम्ना-ता । अन्वाहार्यदिक्षणाध्यर्युवेदे । ततः समाख्यया परिक्रेतृत्वमृत्विज इति चेत् ॥ मैवम् । ऋतिजां परिक्रयणोत्तरकालीनानां तत्कर्तृत्वासंभवेन यजमानस्यैव तत्क-र्तृत्वात् ॥

हितीयाधिकरणमारचयति ॥

इष्टकावरदानं किं स्वामिनः स्यादुतिविजः।

स्वामिनः पूर्ववन्मैवमध्वर्योर्वचनाद्यम् ॥ ३॥

य एतामिष्टकामुपद्ध्यात्म चीन्वरान्दद्यादित्युपधातुरध्वर्योस्तिवरदानं वाचिन-कम्। न ह्यस्ति वचनस्यातिभारः॥

# तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

संस्कारा वपनाद्याः किमध्वर्याः स्वामिनो ऽथवा।
ऋध्वर्योस्तव शक्तत्वात्तद्वेदोक्तेश्व तस्य ते ॥४॥
संस्कारेयोंग्यतां प्राप्य स्वकार्यं कर्तुमृत्विजः।
क्रीशात्यतः क्रिया तेषां संस्क्रिया यजमानगा ॥ ॥॥

श्रप उन्दन्तु जीवस इत्याद्याः संस्कारमन्त्राः। तिष्ठधयश्च यजुर्वेदे समाम्राताः। केशश्मश्च वपते। नसादि निकृत्तत इति। श्रक्तश्चाध्यपुर्वपनादी। तसाद्ध्यर्थिस्ते वपनाद्यः संस्कारा इति चेत्॥ मेवम्। वपनादिसंस्कारा यजमानगतमालित्य-मपनीय यागयोग्यतामृत्पाद्यितुं क्रियन्ते। तथा च ब्राह्मण्यम्। केशश्मश्चृ वपते मृता वा एषा लगमध्या यत्केशश्मश्चमृतामेव लचममेध्यामपहत्य यद्भियो भूत्वा मेधमुपैतीति। न ह्यध्यपुंवपनेन यजमानगता मृता लगपैति। योग्यस्य हि कर्माधिकारे सित पश्चात्प्रयासक्ष्येषु व्यापारेषु स्वयमश्कः सन्कर्मकरानृत्विजः परिक्रीणाति। लोके ऽपि रोगिणः स्वामिन श्लीषधाद्यानयन एव भृत्यो जीवनदानेन परिक्रीयते। न तु तदीषधं भृत्यः सेवते। तस्मादितरिक्रया श्रुत्विजाम्। संस्कारासु यजमानस्य। क्रचित्रु वचनाद्यतिजामिष संस्कारो ऽस्तु॥

# चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

नाश्चाति ग्रहमित्येतत्तपः कस्य तयोर्डयोः। दुःखताज्ञोक्नृसंस्कारादध्वयोर्युज्यते तपः ॥ ६ ॥ फलान्तरायपापस्य नाशकत्वेन संस्कृतिः। लिङ्कात्तपः स्वामिगामि संस्कारान्तरवत्ततः ॥ ९ ॥

ज्योतिष्टोमे ग्रहं नाश्चाति त्रहं नाश्चातीत्यादिनोक्तं तपो ऽध्वर्योर्युक्तम्। तस्य दुःखात्मकालेन परिक्रीतपुरुषैः कर्तुमुचितालात्। दुःखालादेव फलभोक्तृसंस्कारला-भावाद्यजमानस्य न युक्तमिति चेत्॥ मैवम्। भाविनः सुखरूपस्य फलस्य प्रति-वन्धकदुःखजनकं यत्पापं तस्य नाशकालेन दुःखरूपस्यापि तपसः स्वामिसंस्का-रत्संभवात्।

अस्मिन्धे वाक्यशेषगतिलङ्गं कल्पसूचकारेशैवमुदाहतम् । यदा वै दीक्षितः कृ-

शो भवत्यथ मेध्यो भवति। यदास्मिन्नन्तर्ने किंचन भवत्यथ मेध्यो भवति। यदास्य कृष्णं चक्षुषोर्नश्यत्यथ मेध्यो भवति। यदास्य त्वचास्थि संधीयते ऽथ मेध्यो भवति। पीवा दीक्षते कृशो यजते। यदास्याङ्गानि हीयनो जुहोत्येव तदिति विज्ञायत इति। न हि दुःखरूपं तपो विना दुःखप्रदं पापं नश्यति। यथा लोके पाटन-मन्तरेण विषवणानां नोपशान्तिः। तहत्। तस्माह्यपनादिसंस्कारवत्रपो ऽपि यजमानस्थैव॥

#### पञ्चमाधिकरणमार्चयति ॥

हिरायमालिताद्यास्तु संस्कारा वचनात्मताः। ऋतिजां ते यथाख्यानं कर्तव्या निष्किलेस्त ॥ ६॥ श्राद्य श्राख्यावशान्मेवं सर्वसंनिधिपाउतः। प्रति मुख्यं गुणावृत्तेः कर्तव्या निष्किलेरिप ॥ ९॥

वाजपेये श्रूयते। हिरएयमालिन स्नृतिजः प्रचरनीति। श्येने श्रूयते। लोहि-तोणीषा लोहितवसना स्नृतिजः प्रचरनीति। यद्यपि हिरएयमालिलादीनां सं-स्कारताद्यजमानविषयतं पूर्वन्यायेन प्राप्तं तथापि वचनाद्यमृतिक्संस्कारः। तच हिरएयमालिलं यजुर्वेदोक्तलाद्ध्यर्यूणामेव। लोहितोणीषादिकं सामवेदोक्तला-दुन्नातृणामेवेति समाख्यावशादभ्युपेयमिति चेत्॥ मेवम्। हिरएयमालिन स्नृ-तिजः प्रचरनीति सर्वेषामृतिजां संनिधी पद्यमानो हिरएयमालित्वसंस्कारः संनिधिना समाख्यां वाधिता सर्वेर्क्युतिग्निः संवध्यते। किं च। संस्कार्यत्वाद्य-तिजां प्राधान्ये सति प्रति प्रधानं गुणावृत्या सर्वेषामणृतिजां हिरएयमालित्वा-दिसंस्कारो ऽभ्युपेतव्यः॥

#### षष्टाधिकरणमारचयति ॥

वृष्टिकामी सदो नीचैर्मिनुयादिति कामना। अध्वर्योः स्वामिनो वाद्यो वाक्यान्मातुस्तदुच्यते ॥ १०॥ परसैपदतो ऽध्वर्युव्यापारस्य परार्थता। प्रतीतातो वाक्यवाधे तपीवत्स्वामिनो ऽस्तु तत्॥ ११॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते। यदि कामयेत वर्षुकः पर्जन्यः स्यादिति नीचैः सदो सिनुयादिति। यथा पुरस्तात्पश्चाचावस्थितौ हविधानप्राचीनवंशावुचौ। तथा सदो नोचम्। किंतु नीचैः कार्यमित्यर्थः। अन वृष्टिकामनाध्यर्गेरुक्ता। यः कामयेत स मिनुयादिति वाक्येन कामयितृमान्नोरेकत्वावगमात्। मातृलं चाध्यर्योरित्यविवादम्। तस्मात्स एव कामयितेति चेत्॥ मैवम्। मिनुयादिति परस्पेपदेनाध्यर्थु-व्यापारफलस्य परगामिता प्रतीयते। वृष्टिलक्ष्णफलस्य गुजमानगामित्वात्परस्पेपदश्रुत्या वाक्यं वाधित्वा कामस्य यजमानकर्तृकतं द्रष्ट्यम्। यजमानकामितां वृष्टिं पर्जन्यः संपादयित्यवेवं यो ऽध्यर्थुः कामयेत स नीचैमिनुयादिति वाक्यं व्याख्येयम्॥ एवंविदुन्नातात्मने वा यजमानाय वा यं कामं कामयते तमागायनितृतिको ऽपि काम इति चेत्। तिहं तिस्मनुन्नीयोपासने वचनाद्दिको ऽपि फलमस्तु॥

### सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

आयुर्दा इति मन्त्रोक्तिः कस्याध्वर्योः समाख्यया। तह्याधे लिङ्गतः स्वामिगामिता कामवन्मता ॥ १२॥

इदमास्रायते। आयुर्दा अये अस्यायुर्मे देहीति। तस्येतस्य मन्त्रस्य पाठो ऽध्व-योर्थेजमानस्य वेत्ययं संशयः कस्येत्यनेन सूचितः। एतन्मन्त्रपाठो ऽध्ययोर्भवितु-महिति। समाख्यावशादिति चेत्॥ न। अस्मिन्मन्त्र आयुर्मे देहीति फलस्य ह्या-त्मसंबन्धः प्रतीयते। स च यजमानस्य युक्तः। नाध्ययोः। तस्मान्तामवन्म-न्त्रो ऽपि याजमानः॥

## ऋष्टमाधिकरणमारचयति ॥

वाजस्य मेत्यमुं ब्रूयादेको ह्यो वा कृतार्थतः। एकः कागरह्वये पाठादध्वर्युस्वामिनावुभौ ॥ १३॥

दर्शपूर्णमासयोवीजस्य मा प्रसवेनेत्येष मन्त्रो ऽध्वर्युकाराडे यजमानकाराडे चा-स्नातः। तचैकेन पठिते सित मन्त्रस्य चिरतार्थेलादितरस्तन्त पठेदिति चेत्॥ मै-वम्। काराडान्तरपाठवैयर्थ्यप्रसङ्गात्। तसादुभाभ्यां पठनीयः। तयोः पठतोरा- शयभेदो ऽिस्त । अनेन मन्त्रेण प्रकाशितमर्थमनुष्ठास्यामीत्यध्वर्युर्मनुते । अच न प्रमदिषामीति यजमानः ॥

#### नवमाधिकरणमारचयति ॥

वाचयेत्स्वामिनं ज्ञाज्ञी वाचनीयौ ज्ञ एव वा। अविशेषादुभौ ज्ञस्य स्वामित्वाडाचयेदमुम् ॥ १४ ॥

वाजपेये श्रूयते । क्रुप्तीयंजमानं वाचयतीति । आयुर्यक्षेन कल्पतामित्याद्यो मन्ताः क्रुप्तयः । तच मन्त्रतद्याभिक्षमनभिक्षं चोभाविप वाचयत् । विद्वांसं वाचयेदित्येवं विशेषस्याश्रवणात् । अनिभक्षं तदैव शिक्षयित्वािप वाचयितुं शक्यन्तादिति चेत् ॥ मैवम् । अध्ययनविधिवलाद्धीतवेदस्य विदितवेदार्थस्येव यजनानतात् । तसादिभक्षमेव वाचयेत् ॥

# दशमाधिकरणमारचयति ॥

वत्सं चोपसृजेत्तबदुखां चाधिश्रयेदिति । बादशबन्बकर्मेतन्स्वामिनो वेतरस्य च ॥ १५ ॥ आद्यः पाठान्स्वामिकागंडे तादर्थ्येन परिक्रयात् । महाकागंडोकितो ऽप्यन्यो बन्दतैवाच कीर्यते ॥ १६ ॥

दर्शपूर्णमासयोयोजमानकार् श्रुयते। डाद्श डन्डानि दर्शपूर्णमासयोस्तानि संपाद्यानीत्याहुर्वतः चोपावसृजत्युक्षां चाधिश्रयत्यवहन्ति दषदी च समाहन्तीत्यादि। तच पलाश्रशाखया वत्सापाकरणमेकं कर्म। दोहनेन संपादितं छीरं धारियतुं पिठरस्थापनमपरं कर्म। तदेतदुभयमेकं डन्डम्। तथा वीहीणामवघातो दषदुपलयोः पाषाणान्तरेण समाघात इत्येतदुभयं डितीयं डन्डम्। एवं डाद्श कर्मडन्डान्यनुष्ठेयान्यासातानि। तेषां याजमाने कार्ग्डे पिठतत्वात्समाख्यया यजमानेन तान्यनुष्ठेयान्यासातानि। तेषां याजमानस्य यानि कर्माणि तान्यनुष्ठातुमेव पिक्रीता च्रुत्विजः। किं च। यजुर्वेदे याजमानमिद्मवान्तरकार्ग्डम्। महाकार्ग्ड त्याध्ययवमेव। तचैवेते वत्सापाकरणादयो धर्मा आसाताः। तस्पादध्ययुरेव ताननुतिष्ठेत। याजमाने तु कार्ग्डन तेषामनुष्ठानप्रकारश्चोदितः। किंतु परिगणनया

बन्बतासंपादनमाचमास्नातम्। तेन यजमानस्नामानुपूर्वी मनिस निधायाध्ययीर-नुष्ठाने प्रमादराहित्यमनुसंधातुं प्रभवति । तस्मादध्ययीरेवानुष्ठानम् ॥

# एकादशाधिकरणमारचयति॥

यो होताध्वर्युरेष स्यादित्याध्वर्यवमाचरन्। होनं कुर्याच वा त्यागहेलभावात्करोति तत् ॥ १९॥ होतिको युगपत्कर्मद्वयं कर्तुं न हि प्रभुः। सृजेचोदकतः प्राप्तं होनं वाचनिकार्थकृत्॥ १৮॥

अयीषोमीयपशो परिवीरसीत्यनेन परिव्याणंकरणमन्त्रेणाध्यर्पुर्यूपस्य रशनया परिव्याणं करोति । तदानीं कियमाणं तत्परिव्याणं होता युवा सुवासा इत्यनेन मन्त्रेणानुवदित । तदेतदुभयं चोदकपरंपरया कुण्डपायिनामयने प्राप्तम् । तचाध्यर्योहींतुष्य समास आसातः । यो होता सो ऽध्वर्युरिति होतारमनूद्याध्यर्युत्वविधानादध्यर्युकार्य होचानुष्ठेयम्। ततः परिवीरसीत्यनेन करण्मन्त्रेण होता यूपपरिव्याणं कुर्वीत । तदानीं स्वस्य चोदकतः प्राप्तं होचमपि होता न त्यजेत्। न हि त्यागहेतुं कंचिन्निषेधं पश्यामः । तस्मात्क्रियमाणं तत्परिव्याणं युवा सुवासा इत्यनेन मन्त्रेण होतानुवदेदिति प्राप्ते त्रूमः ॥ इयोरध्यर्युहोचोरुचितं कर्मइयमेको होता युगपन्तर्तुं न शक्कोति । ततो इन्यतरस्यावश्यंभाविनि त्यागे चोदकतः प्राप्तं होचमेव त्यजेत्। आध्यर्यवं तु यो होता सो इध्यर्युतित्यनेन प्रत्यक्षवचनेन प्रापितन्तरनृष्टेयम् ॥

## हादशाधिकरणमारचयति ॥

प्रोक्षण्यासादनं कुर्यादध्वर्युरितरो ऽथवा।

श्राख्ययाद्यः सादयेति प्रेषितो ऽन्यो ऽस्तु लिङ्गतः ॥ १९॥

दर्शपूर्णमासयोः प्रोक्षणीनां केनचित्पात्रेण वेद्यामासादनं श्रुतम्। तदेतद्यजुर्वे-दोक्तत्वादाध्वर्यविमिति चेत्॥ मैवम्। प्रैषमन्त्रविरोधप्रसङ्गात्। प्रोक्षणीरासादय। इध्मावर्हिरुपसादय। अप्रीद्यीन्विहर। वर्हिः स्नृणीहीत्यादिष्वाध्वयेवेषु श्रूयमाण-माग्रीध्रसंबोधनम्। मध्यमपुरुषश्चान्येन तदनुष्ठाने सत्युपपद्यते। तसान्नाध्ययेवम्॥ चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

ऋगीस्रेषेदुताध्वर्युरगीद्स्वविरोधतः।

ञ्राख्याविरोधाद्ध्ययुः प्रेषडारार्थकृद्यतः ॥ २०॥

यथा प्रोक्षणीराग्रीध आसादयित । तथा प्रैषमन्त्रमणाग्रीध एव पठतु । विरो-धाभावादिति चेत्॥ मैवम्। आध्ययेवसमाख्यायाः पूर्वोदाहृतसंबोधनमध्यमपुरु-षयोश्च विरोधात । न च प्रोक्षण्यासादनादीनामध्यपुंकर्तृकत्वाभावे ऽपि समा-ख्याविरोधस्तदवस्य इति वाच्यम्। प्रेषद्वारा प्रयोजककर्तृते ऽपि तदविरोधात् । तसाद्ध्यरोवि प्रेषमन्त्रः ॥

# चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥

ममाग्र इति कस्याच फलं लिङ्गेन वक्तृगम्। श्रुत्या स्वामिनि न क्रीते लिङ्गे तचोपचर्यताम्॥ २१॥

ममाये वर्ची विह्वेष्वस्तित्ययमाहवनीयस्याधाने करणभूतो मन्त्रो ऽध्वर्युणा पठ्यते। विशिष्टं हवनं येषां यज्ञानां ते विह्वाः। तेषु वर्चस्तेजसोपलिक्षतं यक्तलं तन्ममास्वित्यनेन लिङ्गेन मन्त्रमुचारयितुरध्वर्योस्तत्कलिमित चेत्॥ मैन्वम्। दर्शपूर्णमासाभ्यां स्वर्गकामो यजेतेत्यात्मनेपदश्चत्या साङ्गप्रधानफलस्य यजमानगामित्वं प्रतीयते। न च परिक्रीतस्याध्वर्योदिक्षिणातिरिक्षफलसंबन्धो न्यान्यः। तस्माच्छुतिन्यायाभ्यां विरुद्धं तिल्लङ्गं यजमानपरवेनोपचरणीयम्। मदीय-यजमानस्य तद्वची ऽस्वित्युपचारः। तस्माद्यजमानपाठ्येष्वायुद्दी असे अस्यायुर्ने देहीत्यादिषु क्रियमाणानुवादिषु प्रत्यगाशीर्मन्त्रेषु श्रुतं फलं यथा याजमानम्। तथैवाध्वर्युणा पाठ्येषु करणमन्त्रेषु श्रुतमिप फलं याजमानमेव॥

# पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

मा मा संताप्तमित्येतत्किस्मिन्स्वामिनि पूर्ववत्। अध्वयावस्तु तत्तेन स्वामिकर्मोपयोगतः॥ २२॥

दर्शपूर्णमासयोराघारहोमार्थमाज्यपूर्णे सुक्सुवौ गृहीता नाभिसमीपे हस्तेन धारयति । तत्रायं करणमन्त्रो ऽध्वर्युणा पठ्यते । अयाविष्णू मा वामवक्रमिषं

विजिहाथां मा मा संताप्तं लोकं मे लोककृती कृणुतमिति। भीः सुक्सुवरूपा-वयाविष्णू युवां नाभिदेशे धारयन्नहमध्ययुमा वामवक्रमिषं युवयोरितकामं न कृतवान्। युवां च मन्नो वियुक्ती भवतम्। ततो मां देहधारिणं मा संताप्तं मम देहे संतापं ज्यरादिरूपं मा कुरुतम्। स्थानकृती युवामाधारहोमाय स्थानं कुरुत-मित्यर्थः। तच पूर्वोक्तवर्चीन्यायेन संतापाभावो ऽपि यजमानस्यैव। न लध्यर्गे-रिति चेत्॥ मैवम्। अध्यर्थावसंतप्ते सत्यविद्येन स्वामिनः कर्म समायते। तस्मा-द्ध्ययुगतो ऽपि संतापाभावो यजमानस्यैव फलमिति नाच मळ्ळ्स्योपचारः॥

# षोडशाधिकरणमारचयति ॥

भद्रं तन्नौ सहेत्येतत्कस्मिन्स्वामिनि युज्यते। डित्वश्रुत्या डयोरेतद्ध्वर्युयजमानयोः ॥ २३॥

ज्योतिष्टोमे हिवधीनमग्रदेषे सोमाभिषवाधारयोः फलकयोरधस्ताच्चतमृष्वाये-यादिविदिश्च चलार उपरवनामका गता अरिक्तमाचलाता अधीभागे परस्पर-मिलिता ऊर्ध्वभागे परस्परं प्रादेशमाच्यविहता वर्तनो । तेष्वेकिसिनुपरवे यज-मानो दिश्चणहस्तं प्रसारयित । तथैवाध्वयुर्त्यस्मिन्स्वहस्तं प्रसायाधस्ताद्यजमान-हस्तं गृह्णाति । तदा यजमानः किमचेत्यनेन मन्त्रेण फलं पृच्छति । अध्वयुष्य भद्रमित्यनेन मन्त्रेणोत्तरं बृते । ततो यजमानस्तवी सहेत्यनेन मन्त्रेण तत्फलं स्व-कीयत्वेन स्वीकरोति । तसाद्यजमानस्यैव तदिति चेत् ॥ मैवम्। नावित्यनेन डि-वचनेन सहेत्यनेन चोभयगामितयैव स्वीकारात्॥

# सप्तदशाधिकरणमारचयति ॥

धर्माणां प्रकृतिस्थानां विकृतावविशेषतः। प्राप्तिर्विशेषतो वाद्यो विशेषस्यानिरूपणात् ॥ २४ ॥ प्रकृतौ कार्यकृडमा विकृतौ स्युर्न चेतरे। यूपावटास्तृतिः कार्ये न हि प्राकृतवर्हिषः ॥ २५ ॥

दर्शपूर्णमासयोवेदिधमा वहिंधमाश्च हिवरासादनादयो ऽ क्रप्रधानाशे इति पूर्वेच निर्णितम्। ते च धमा विकृतावितिद्श्यमाना नियामकाभावात्सर्वे ऽप-

तिदिश्यन्तामिति प्राप्ते बूमः ॥ कार्यमच नियामकम् । प्रकृती हि हिवरासादनं वेदिकार्यम्। तच विकृताविष प्राप्यमाणं स्वसिद्धये खननादीन्वेदिधमीन्प्रापयित। यूपावटास्तरण्रूपं तु कार्ये न प्रकृताविस्त । दश्यपूर्णमासयीर्यूपावटाभावात् । तच्चास्तरण्रकार्ये विकृती विधीयमानमप्रप्राकृतकार्यनया प्राकृताँ स्वनादीन्व-हिः संस्काराच प्रापयित । तस्मात्रकृतिगताः कार्यकृष्ठमी एव विकृती प्राप्यन्ते ॥

अष्टादशाधिकरणमारचयति ॥

यडिहिस्तत्पविचार्घे न वाद्यस्तस्य संभवात्। संस्कृतं स्तरणे श्लीणं पविचं लन्यतो भवेत्॥ २६॥

दर्शपूर्णमासयोरामनिना । समावप्रच्छिचायौ प्रादेशमाचौ दभौं पविचे करोनीति । तच यदेतहेदिस्तरणार्थे लवनसंस्कृतं विहेस्तेन पविचसंभवादास्तरणवत्पनिवमपि विहेषः कार्यमिति चेत् ॥ मैवम् । आस्तरण एव संस्कृतस्य सर्वस्य विहेष उपश्चीणत्वात् । न हि वेदिं स्तृणातीति विहितस्य स्तरणस्याकसाहिरेकिरेशे संकोचो युक्तः। तसाद्यया यूपावटमसंस्कृतेन विहेषा स्तृणाति । तथा पविचनिष्पत्तिरपि शास्त्रीयलवनादिसंस्काररिहतैः पिस्भोजनीयनामकेर्देभैः संपादनीया॥

एकोनविंशाधिकरणमारचयति ॥

पुरोडाशस्य शकलमेन्द्रवायवपाचके। अवद्थ्यात्पुरोडाशो नवो ऽश्य सवनीयकः ॥ २०॥ सिडस्य सवनार्थत्वाचवं संपाद्य तिक्कया। सवनीयेन तत्कार्य संस्कार्यवाद्वितीयया ॥ २৮॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते। पुरोडाशशकलमेन्द्रवायवस्य पाचे निद्धातीति। तच सव-नीयपुरोडाशस्य शकलं यद्यपि निष्पनं तथापि तस्य यजनार्थत्वेन संस्कृतवर्हिवे-दुपश्चयाचूतनं कंचित्पुरोडाशं संपाद्य तदीयशकलेनेन्द्रवायवाय पाचप्रश्चेपिकया कर्तव्येति चेत्॥ मैवम्। सवनीयपुरोडाशशकलेन संनिधानं कर्तव्यम्। कुतः। संस्कार्यत्वात्। शकलं निद्ध्यादिति डितीयया संस्कार्यतं गम्यते। इष्टशिष्टस्य हि प्रतिपत्तिहृपः संस्कारः। न चाच कृत्सं यजनार्थम्। अवदानस्येयत्तया पुरोडाश- भागस्यावशेषितत्वात् ॥ यथाच पुर्वसिडपुरोडाशशकलम् । तथा धाना आश्विन-पाचे पयस्यां मैचावरुणपाच इत्यचापि पूर्वशेषस्येव प्रक्षेपः ॥

# विंशाधिकरणमारचयति ॥

काम्या उपांशु यष्ट्याः किं तदङ्गप्रधानयोः।
प्रधान एव वा नाच विशेषोक्तिरतो हयोः ॥ २०॥
मुख्यानामेव काम्यतात्तेष्वेव परिचोदना।
अङ्गानामतथाभावादुपांशुनं प्रधानगम् ॥ ३०॥

इदमास्नायते। यज्ञाथर्वणं वै काम्या इष्टयस्ता उपांशु यष्टव्या इति। अथर्ववे-दोक्तकर्मवद्यज्ञेषु काम्या इष्टयो गोष्पाः। तस्मात्तासामुपांशुलं युक्तमित्यर्थः। यथा वेदिधमीणां वर्हिधमीणां चाङ्गप्रधानयोः समानो विधिः। तथोपांशुल-स्यापि। न ह्यच कश्चिडिशेष आसात इति चेत्॥ मैवम्। काम्यलस्यैवाच विशे-षिनयामकलात्। न लङ्गानां काम्यलमस्ति। करणपीष्कल्यसंपादकानां तेषां फले साक्षात्मंबन्धाभावात्। ततः साक्षात्मलसाधने प्रधान एवोपांशुलम्। अङ्गेषु तु तत्त्रहेदानुसारेण ध्वनिविशेषः॥

#### एकविंशाधिकरणमारचयति ॥

नवनीतं श्येन आज्यं मुख्ये ६क्के वास्तु मुख्यगम् । विधेयमाज्यमप्राप्तं दृतिस्यं नवनीतकम् ॥ ३१ ॥ मुख्यः सोमविकारो ६क्के चोदकप्राप्तमाज्यकम् । अनूद्य दृतिसंस्थानं नवनीतगुणो विधिः ॥ ३२ ॥

श्येने श्रूयते। हितनवनीतमाज्यं भवतीति। हतौ चिरसंगृहीतं नवनीतं यस्या-ज्यस्य प्रकृतिद्रव्यं तदेतदीहशमाज्यं मानान्तरेख पूर्वमप्राप्तवाष्ट्रधानकर्मिख वि-धेयमिति चेत्॥ मैवम्। प्रधानस्य सोमयागविकारलेनाज्यापेक्षाया अभावात्। अङ्गेष्विष्टिविशेषेषु चोदकप्राप्तस्याज्यस्य प्रकृतिद्रव्यत्वेन यथोक्तनवनीतगुखो वि-धीयते॥ हाविंशाधिकरणमारचयति ॥

सुत्याकालगताङ्गेषु गुणः सर्वेषु चीदितः। श्राद्यो वैशेषिकाङ्गताङ्गास्यात्सर्वाङ्गसंगतिः ॥ ३३ ॥

यो ऽयं श्येनस्याङ्गेषु हितनवनीतलगुणो विहितः सो ऽयं सुत्याकालीनेष्वेव सवनीयपश्रुतत्पुरोडाशक्ष्पेष्वङ्गेषु । न तु कालान्तर्वातदीक्षणीयाद्यङ्गेषु । विमतो गुणः सुत्याकालीनाङ्गमाचगः । श्येनवैशेषिकत्वात् । पश्रुसाहित्यवत् । यथा सह पश्रुनालभत इति विहितं पश्रुसाहित्यं श्येन एव विशेषवेनोच्यमानं सुत्याकालीनेष्वेव सवनीयपश्रुष्ववस्थितम् । तथा नवनीतिमिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ यदाज्यं तहृतिनवनीतिमिति वाक्येन सवीङ्गगताज्यविषयत्वप्रतीतावनुमानं कालात्ययापदिष्य । तसात्सर्वेष्वङ्गेषु तन्नवनीतम् ॥

चयोविंशाधिकरणमारचयति ॥

शाक्यायने पुरोडाशास्त्ररसा इति मांसता।
सर्वेच सवनीये वा सर्वेच नवनीतवत् ॥ ३४ ॥
तरसाः सवनीयाः स्युरिति तत्संनिधिः स्मृतः।
पुरोडाशस्य मांसनं तेष्वेवातो नियम्यते ॥ ३५ ॥

षद्रिंशसु संवसरेष्वनुष्ठेयं शाक्यानामयनम्। तच श्रूयते। संस्थिते संस्थिते ऽहिन गृहपितर्मृगयां याति स याकृगान्हिना तेषां तरसाः सवनीयाः पुरोडाशा भवनीति। तच यथा नवनीतं सर्वेष्वङ्गेषु निविष्टम्। तथा मांसत्मिष्
सर्वेषु पुरोडाशेषु निविशत इति चेत्॥ मैवम्। तदा हि ये पुरोडाशास्ते तरसा
इति वचनव्यक्ती व्यवहितान्वयः स्यात्। तरसशच्दपुरोडाशशच्दयोर्मध्ये सवनीयशच्देन व्यवधानात्। इह तु तरसाः सवनीया इत्यनयोः संनिधिः श्रूयते। तथा
सित ये सवनीयास्ते तरसा इत्यनेन संनिध्यनुगृहीतेन वाक्येन मांसत्वं सवनीयपुरोडाशेष्वेव नियम्यते॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे तृतीयस्याध्यायस्याष्टमः पादः। समाप्तश्च तृतीयो ऽध्यायः॥

## श्रीगणेशाय नमः

शेषशेषित्वसिङ्घो किं प्रयोज्यं किं प्रयोजकम् । इत्यपेक्षोदयादुक्तिश्वतुर्थस्य प्रयुक्तये ॥ ० ॥ अनेन तृतीयचतुर्थयोरध्याययोः पूर्वोज्ञस्भाव उपपादितः ॥

चतुर्थाध्यायस्य प्रथमपादे प्रथमाधिकरणमारचयित ॥ चिन्ता न काया काया वा क्रव्यपुरुषार्थयोः। ञ्रफलताच कर्तथ्या प्रयुक्ती क्रियतामियम् ॥ १॥ क्रचिदेतिह्वचारेण क्रचित्फलिवधेर्वशात्। क्रचित्साक्षादिहाध्याये प्रयुक्तिर्वहुधीच्यते ॥ २॥

क्रत्यों ऽयं पुरुषार्थों ऽयिमिति विवेकस्य प्रयोजनं किमिप न पश्यामः । तस्मात्काकदन्तविचारवद्यं विचार उपेक्षणीय इति चेत्॥ मैवम्। तेन विचारेण प्रयुक्तेई। तुं शक्यत्वात् । साक्षाद्वा परंपरया वा प्रयुक्तिनिणैयोपयुक्तं सर्विमिह चिनानीयम् ॥

हितीयाधिकरणे प्रथमवर्णकमारचयित ॥ क्रल्यादेनास्ति वास्ति लक्ष्म नास्यनिरूपणात् । क्रतवे यस्तदर्थो ऽसाविति तस्य निरूपणम् ॥३॥

कतावनुष्ठेयः क्रत्वर्थे इत्युक्ते गोदोहनादावितव्याप्तिः। पुरुषेणार्थ्यमानः पुरुषार्थे इत्युक्ते प्रयाजादीनामयनुष्ठेयतया पुरुषेणार्थ्यमानत्वादितव्याप्तिः। तस्मात्त-योरदुष्टं लक्षणं दुर्निह्पिमिति चेत्॥ मैवम्। क्रतुस्वरूपपौष्कल्यायैव यो विधीयते स क्रत्वर्थः। प्रयाजादयस्तादृशाः। न हि प्रयाजादिभिः पुरुषस्य कश्चित्रीति- विशेष उत्पद्यते येनैते पुरुषार्था भवेयुः। दर्शपूर्णमासक्रतुस्तु तैः प्रयाजादिभिः फलजननसामर्थ्यलक्षणं पीष्कल्यं प्राप्तोति। तस्मान्ने क्रवर्थाः। पुरुषप्रीतये विधीयमानाः पुरुषार्थाः। दर्शपूर्णमासादयो गोदोहनादयश्च तादृशाः। न हि दर्शपूर्णमासाभ्यां कस्यचित्कर्तोः पौष्कल्यं भवति। तयोरेव क्रतुत्वात्। नापि गोदोहनं क्रवर्थम्। तद्भावे ऽपि चमसेन क्रतुपौष्कल्यसिद्धेः। तस्मान्तुनिरूपणं तदुभ्यलक्ष्यम्॥

हितीयवर्णकमारचयति॥

फलं विधेयं नी वाद्यी भावनांशलती ऽन्यवत्। न भाव्यांशी विधेयः स्याद्रागात्तत्र प्रवर्तनात्॥४॥

दर्शपूर्णमासाभ्यां स्वर्गकामो यजेतेति स्वर्गः फलवेन श्रूयते। तच विमतं फलं विधेयम्। भावनांशलात्। करणविदिति कर्तव्यतावचेति चेत्॥ मैवम्। अप्रवृत्त-प्रवर्तनं हि विधानम्। फले तु पुरुषः सौन्दर्ये जानन्स्वयं रागादेव प्रवृत्त इति वर्षस्तच विधिः॥

तृतीयवर्णकमारचयति ॥

गोदोहनं ह्यांचे स्याच वा भानाहूयार्थता।

अन्यथापि कतोः सिद्धेः केवलं पुरुषाय तत् ॥ ५॥

दर्शपूर्णमासयोः श्रूयते । चमसेनापः प्रणयेत्रोदोहनेन पश्रुकामस्येति । तच गोदोहनस्य कलर्थेलं पुरुषार्थेलं चेत्याकारइयमस्ति । पश्रुफलजनने पुरुषप्रीति-भीति । अपां प्रणयनेन कतुपीष्कल्यमपि भातीति चेत्॥ मैवम्। गोदोहन-मन्तरेण फलासिडेभैवतु पुरुषार्थेलम्। कतुस्तु तद्भावे ऽपि चमसेन सिध्यतीति न कलर्थता॥

चतुर्थवर्शकमारचयति ॥

द्रव्यार्जनं स्यात्क्रत्वर्थे पुमर्थे वा क्रताविदम्। नियतत्वात्पुमर्थतं दृष्टं क्रत्वर्थतार्थिकी ॥ ६॥

ब्रासण्स्य द्रव्यार्जने प्रतियहयाजनाध्यापनानि नियतानि। तत्र तत्र श्रुतानि राजन्यस्य जयादिकं वैश्यस्य कृष्यादिकं शृद्रस्य सेवादिकम्। तत्र यदेतह्व्यसंपा-दनं तदेतत्क्रत्वर्थम्। कुतः। अर्जनोपायानां नियततात्। पुरुषप्रीतेस्तु येन केनापि

द्र्येण सिडलात्। अर्जनोपायनियमस्त्रच निर्थेकः। कतौ तु नियमापूर्वं परमापूर्वं पर्यापीति सार्थको नियम इति प्राप्ते ब्रूमः॥ द्रव्यार्जने रागः प्रवर्तको दृष्ट इति न विधिरपेस्थते। फलं च सुन्निवृत्त्यादिरूपं दृष्टमेव। अत एव स्मर्यते। षणां तु कर्मणामस्य चीणि कर्माणि जीविका। याजनाध्यापने चैव विशुद्धाच प्रतियह इति। क्रत्वर्थं जीवनाभावात्कतुरेव न सिध्येत्। पुरुषार्थतायां लैहिकप्रीतिकारिभोजनादिवत्कतोरामुष्मिकप्रीतिकारितया पुरुषकार्येष्वन्तभावात्क्रत्वर्थताणार्थिकीति सिध्यति। उपायनियमस्तूपायान्तरेषु प्रत्यवायविवस्त्रयोपपद्यते। तस्माद्यार्जनं पुरुषार्थम् ॥

# तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

नेखेतोद्यन्तमादित्यं क्रत्वर्थं तन्न वाग्रिमः । फलस्याकल्पनीयलान्कतौ प्राप्तं निषिध्यते ॥ ७ ॥ व्रतोक्त्या पर्युदासत्वे संकल्पो ऽनीक्ष्र्णे ऽच सः । न क्रतक्कममानलात्पुमर्थः पापहानये ॥ ৮ ॥

श्रनारभ्य श्रूयते। नेस्रेतोद्यन्तमादित्यं नास्तं यनां कदाचनेति। श्रच नञ्पद्मिधावृत्या प्रतिषेधं ब्रूते। न तु पर्युदासम्। प्रतिषेधश्र प्राप्तिपूर्वकः। प्राप्तिश्र वैदिक्तस्य निषेधस्य वैदिकी प्रत्यासन्ना। तथा सित कतौ यचादित्येस्णं विहितं तचायं निषेध उदयास्तमयोद्देशेन प्रवर्तते। एवं च सित फलं न कल्पनीयम्। पर्युदासमाश्रित्य पुरुषार्थत्वाङ्गीकारे ऽधिकारिसद्धये फलं कल्पनीयं स्यात्। तस्मान्क्रत्यों निषेध इति प्राप्ते ब्रूमः॥ तस्य वत्तमित्युपक्रम्य नेस्रेतोद्धन्तमित्यास्तात्वादनीस्रण्रह्पं किंचिदनुष्टेयम्। तच्च पर्युदासत्वे सत्यवकल्पते। ईस्रण्रस्याभावः प्रतिषेधपस्ते नञर्थः। पर्युदासपस्ते त्रीस्र्णादितरः संकल्पो नञ्पदेन लस्यते। सच संकल्पो ऽचानुष्टेयव्रततेन विधीयते। यद्यपीस्र्णादितरे बहवो व्यापारा श्रनुष्टानयोग्याः सन्ति तथापि कायिकवाचिकव्यापारिवशेषस्याप्रतीयमानतान्मानस्वापारस्यावर्जनीयत्वाच संकल्प एव परिश्चित्यते। संकल्पनीयश्वार्थः प्रत्यासत्त्या धात्वर्थनिषेधः। तथा सत्युद्यन्तमस्तं यन्तं चादित्यं नेस्त्रिष्य इत्येवंह्पः संकल्पो ऽचानुष्टेयतेन विधीयते। न च तस्य संकल्पस्य क्रवङ्गत्वम्। तद्वोधकश्रुति-ल्पो ऽचानुष्टेयतेन विधीयते। न च तस्य संकल्पस्य क्रवङ्गत्वम्। तद्वोधकश्रुति-

लिङ्गादिप्रमाणाभावात्। न च पुरुषार्थते ऽपि प्रमाणाभावः। एतावता हैन-सायुक्ती भवतीत्यनेन वाक्येनेस्तितुः पुरुषस्य प्रत्यवायसंबन्धमुपन्यस्य तत्प्रत्यवा-यनिवारणफलकस्यानीक्षणसंकल्पस्य विधानेन पुरुषार्थतावगमात्। क्रवङ्गलवि-वक्षायां तु क्रतुवैकल्यरूपी विपक्षवाध उपन्यस्येत। तस्मादनीक्षणसंकल्पादीनि प्रजापतिवतानि पुरुषार्थानि ॥

# चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

दश यज्ञायुधानीति हिवध्वेन विधिने वा। आद्यो ऽप्राप्तेः पुरोडाशे समुचयविकल्पने ॥ ९ ॥ सार्धमुत्पित्तिशिष्टेन विकल्पादिने युज्यते। स्फयेनोडनीति यह्याप्तं तदचानूद्य संस्तवः ॥ १० ॥

दर्शपूर्णमासयोः स्मयश्च कपालानि चेत्याद्यनुक्रम्येतानि वै दश् यज्ञायुधानी-त्यामातम्। तानि चाच हिवधेन विधीयन्ते। कुतः। मानान्तराप्राप्तवेनापूर्वार्थ-त्वात्। यदि तच पुरोडाशो हिवभेवेत्। तदा तेन सहैतेषां समुचयो विकल्पो वास्तिति प्राप्ते बूमः॥ आग्रेयो ऽष्टाकपाल इत्युत्पित्तिशिष्टेन पुरोडाशेन सह पश्चा-चिछ्छानामायुधानां विकल्पः समुचयो वा न संभवति। आयुधतं यज्ञसाधनत्वम्। तच्च स्म्येनोज्ञन्ति कपालेषु श्रपयतीत्यादि शास्त्रसिज्ञमेवानूद्य यज्ञायुधानि संभरन्तीत्येष संभरणविधिः सूयते। तसान्नास्ति हिवष्ट्वम् ॥

#### पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

पशुरालभ्य इत्यच पश्चेको यजनाङ्गता। नास्त्यस्ति वाद्यः स्वपदे श्रुत्या पश्वङ्गतागतेः ॥ १९ ॥ श्रादौ स्वप्रत्ययोपात्त श्रासन्ततरकारके। योगः क्रतौ पशौ चेति क्रमे यागाङ्गतोचिता ॥ १२ ॥

अग्रीषोमीयं पशुमालभेतेत्वच पश्चोरेकालं यजनाङ्गं न भवति । तस्य श्रुत्वा पशुमंबन्धावगमात् । पशुमित्वेतिसिन्नेकिसिन्नेव पदे पशुतदेकालयोः श्रवणात्प-दान्तरनैरपेस्थेण परस्परमंबन्धो ऽवगम्यते। यागस्वालभेतेत्वनेन पदान्तरेणोपाज्ञः। तच वाक्येन संवन्धावगितः। वाक्याच श्रुतिर्वलीयसी। तत एकतस्य यागाङ्गलाभावादुभाभ्यां बहुभिवा यागा ऽनुष्ठातुं शक्य इति प्राप्ते ब्रूमः॥ पश्रुमिति पदं
यद्यप्येकं तथापि प्रकृत्या पश्रुमिदिष्टः। प्रत्ययेन कारकत्मेकत्वं चेत्युभयं निर्दिष्टम्। तत एकत्वस्यासन्तरे कारके प्रथमं संबन्धो भवित। कारकत्वं नाम क्रियाहेतुत्वम्। तथा सित कारकडारा क्रियायामिप संबन्धः प्रत्ययेनैवावगतः। क्रियाविशेषश्च संनिहितपदान्तरोपात्तो याग इति यजनाङ्गत्वमेकत्वस्य सिध्यति। तचैकात्वं स्वयममूर्तत्या यागिक्रयां निष्पाद्यितुमसमर्थं सत्तच समर्थं पश्रुद्व्यं पश्चादविद्धनित्त। तत एकत्वस्य यागाङ्गत्वाच डाभ्यां चिभिवा यागिसिडिः॥ एवमनद्वाहौ युनिक्तः। वसन्ताय कपिज्ञलानालभत इत्यच डित्वबहुत्वयोविविद्यत्तत्वं
दृष्ट्यम्॥

षष्टाधिकरणमारचयति ॥

न पुंलिङ्गे विवस्ता वा विवस्तानुपयोगतः। स्राद्यो ऽनुष्टित्यपेस्नलात्मंख्यावत्तडिवस्थताम् ॥ १३ ॥

पशुमालभेतेत्यच पशुपदे पुंलिङ्गमिविविद्यतम्। कुतः। शब्दार्थविचारे ऽनुष्ठानिवचारे च तदुपयोगादर्शनात्। अलिङ्गे ऽपि वृक्षपदार्थे पुंलिङ्गो वृक्षशब्दः
प्रयुज्यते। तथा पुंव्यक्ताविप स्त्रीलिङ्गो मिक्षकाशब्दः प्रयुक्तः। ततो न लिङ्गस्य
शब्दार्थवेन विवक्षास्ति। अनुष्ठानमिप पुंव्यक्तिस्त्रीव्यक्त्योः समानम्। एकतावखिन्नपश्रुत्वे वैषम्याभावात्। तस्माद्विविद्यतं लिङ्गमिति प्राप्ते वृमः॥ यथा पश्रुत्वज्ञातिर्यया वा तदेकतं शब्दार्थः। एवं वृद्धव्यवहारे ऽन्वयव्यतिरेकाभ्यामनन्यथासिद्धाभ्यां लिङ्गस्यापि कुतः शब्दार्थता न स्यात्। वृक्षमित्रकाशब्दयोस्तु न
वयमर्थतः साधुतां वृमः। किंत्वभियुक्तप्रयोगमाचवलेन साधुत्वम्। न चानुष्ठानसाम्यम्। पुंपशो विशेषसङ्गावात्। वाक्त आप्यायतामित्यादिभिर्मन्त्रेस्तत्तदवयवस्याप्यायनकाले मेढ्रं त आप्यायतामिति मन्त्रेण तद्वयवस्याप्यायनश्रवणात्।
तस्मादेकत्ववन्पुंलिङ्गमिप विविद्यितम्॥

# सन्नमाधिकरणमारचयति ॥

स्विष्टकृत्संस्कृती श्रीण उतापूर्वीपयोग्यपि। प्रयोजनैक्यमेकस्मिन्युक्तं कर्मएयतः श्र्यः ॥ १४ ॥ मन्त्रेण देवसंस्कारः प्रश्लेपाद्व्यसंस्कृतिः। त्यागादपूर्वमृत्यनं प्रधानापूर्वगं च तत् ॥ १५ ॥

यो ऽयं स्विष्टकृद्यागः सो ऽयमुपयुक्तहिवःसंस्कार इत्यविवादम्। तच संस्का-रस्य दृष्टप्रयोजनलेनावश्यंभावे सित तावतैवोपष्टीणः स्विष्टकृद्यागो नापूर्वस्यो-पकरोति । न ह्येकिस्मिन्कर्मणि प्रयोजनह्यं युक्तमिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ कर्मण एकले ऽयंश्भेदात्प्रयोजनभेदो न विरुध्यते । मन्त्रपाठो द्रव्यप्रक्षेपो देवतोहेश्गत्या-गन्त्रीत चयो ऽशाः । तच त्यांगे परमापूर्वीपयुक्तमवान्तरापूर्वमुत्यद्यते । तस्मा-तिस्वष्टकृदुभयार्थः ॥ एवमन्यप्रयाजपशुपुरोडाशावप्युदाहार्यो ॥

#### अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

शेषतमुपरियन्थे चिन्तनीयमुतेतरत्। शेषो भानाच तस्याच प्रयुक्त्याख्यफलेरणात्॥ १६॥

वस्यमागोष्वधिकरणेषु शेषत्वमेव चिन्ताविषयः। यथातीतेष्वधिकरणेषु क्रतु-शेषो ऽयं पुरुषशेषो ऽयमिति चिन्तितम्। तद्वत्। ञ्चत उपरितनग्रन्थे तच तच पर्णतादीनां शेषत्वविचारस्य भासमानतादिति चेत्॥ मैवम्। शेषत्वस्य यत्रग्रु-क्तिरूपं फलं तदेव प्राधान्येन विचायते। शेषत्वं तु तदुपयोगित्वेनेति न तद्विचारः प्रधानभूतः॥

### नवमाधिकरणमारचयति ॥

श्रामिक्षा वाजिनं च स्याद्ध्यानीतेः प्रयोजकम् । जनामिक्षेव सामध्ये इयोस्नुल्यं नतो ऽियमः ॥ १९ ॥ श्रामिक्षा पय एवाच तच्छन्दान्मन्त्रतो स्तात्। प्रयोजिकेका प्राधान्यादनुनिष्पादि वाजिनम् ॥ १८ ॥ इदमास्रायते । तप्ते पयसि द्ध्यानयति । सा वैश्वदेखामिक्षा वाजिन्यो वाजि- निमिति। तत्र पयित दिधप्रक्षेपादामिक्षाद्रव्यं यथा निष्पद्यते। तथा वाजिनद्रव्य-मपीति दध्यानयनस्य जनकालसामध्येमुभयद्रव्यविषयं तुल्यमेव। तसादुभयमिप प्रयोजकिमिति प्राप्ते ब्रूमः॥ न द्रव्यान्तरमामिक्षा। किंतु पय एवेति तद्धव्दादि-भिरवगम्यते। यिसन्पयित दिधप्रक्षेपः सामिक्षेति तद्धव्देन पयः परामृश्यते। श्रामिक्षायागस्य पुरोःनुवाक्यायामेवमास्नातम्। जुषन्तां युज्यं पय इति। पयो-रसम्ब मधुर श्रामिक्षायामनुवर्तते। न तु वाजिने। ततः प्राधान्येन पयसी घनी-भावावस्थां जनियतुं दध्यानीतिमित्यामिक्षेव प्रयोजिका। श्रनुनिष्पाद्येव वाजिनम्। न तु प्रयोजकम्॥

# दशमाधिकरणमारचयति॥

सोमक्रयग्यानयने पदकर्म प्रयोजकम्।
न वाद्यो ऽक्षाञ्जनस्यापि क्रयवत्संनिकर्षतः ॥ १९॥
तृतीयया क्रयार्था गौस्तद्वारानयनस्य च।
तादथ्यात्तस्रयुक्तं तच प्रयोजकता पदे ॥ २०॥

ज्योतिष्टोमे सोमक्रय आद्यायते। एकहायन्या क्रीणातीति। सेयमेकहायनी
गौर्यदा सोमं केतुमानीयते। तदाध्येपुस्तस्याः पृष्ठतो ऽनुगन्छति। तद्याम्नातम्।
षट्पदान्यनुनिष्कामतीति। ततः सप्तमे पदे हिरएयं निधाय हुला तत्यद्गतं रजो
गृह्णीयात्। तदिप श्रूयते। सप्तमं पदमध्येपुर्ञ्जलिना गृह्णाति तदेतद्रजः संगृह्य
हविधानयोः शक्रयोरक्षे तेन रजसा युक्तमञ्जनं प्रक्षिपत्। तदिप श्रुतम्। यञ्जं
वा एतत्संभरिता यत्सोमक्रयएये पदिमिति प्रस्तुत्य यहि हविधाने प्राची प्रवर्तयेयुक्तिहे तेनास्त्रमुपाञ्ज्यादिति। तच यथा क्रयः संनिकृष्टः। तथेव पदक्रमीप्यस्राज्जनं संनिकृष्टम्। अथोच्येत। द्थ्यानयनमामिस्र्या यथा संयुक्तम्। न तथास्राज्जनं सोमक्रयएयानयनेन संयुक्तमिति। तच। क्रये ऽपि तदसंयोगस्य तुल्यत्यात्। अथासंयुक्तो ऽपि क्रयो गवानयनेन निष्यद्येत। तर्द्यस्त्राज्जनमिति प्राप्ते
ब्रूमः॥ एकहायन्या क्रीणातीति तृतीयाश्रुत्या गोः क्रयार्थता गम्यते। गोहारा

तदानयनमि क्रयार्थमेवेति क्रय एवानयने प्रयोजकः। न च पदकमीर्थतं गोवी तदानयनस्य वा क्रचिच्छुतम्। तस्मात्तदप्रयोजकम् ॥

## एकादशाधिकरणमारचयति ॥

श्रपणं तुषवापश्च कपालस्य प्रयोजकौ। उत श्रपणमेवाद्यो वापार्थलातृतीयया ॥ २१॥ पुरोडाशकपालेति नाम्ना स्याच्छ्रपणार्थता। प्रयुक्तस्य प्रयुक्तिनीं तस्य वापे प्रसन्जनम् ॥ २२॥

कपालेषु श्रपयतीति श्रपणं पुरोडाशस्य श्रुतम्। तथा पुरोडाशकपालेन तुषानुपवपतीति कपाले तुषधारणं श्रुतम्। ते च तुषाः सकपाला रक्षसां भागो ऽसीति मन्त्रेण नैर्श्वृत्यां दिश्यवस्थापनीयाः। तत्र श्रपणं यथा कपालसंपादनस्य
प्रयोजकम्। तथा तुषवापो ऽपि प्रयोजकः। एकहायन्येति तृतीयया यथा कयाथेत्वम्। तथा कपालेनेति तृतीयया कपालस्य तुषवापार्थत्वावगमादिति चेत्॥
मैवम्। नात्र कपालमात्रस्य तुषोपवापसाधनत्वं श्रुतम्। किं तिर्हे यत्कपालं पुरोडाशश्रपणायोपात्तमासादितं च तस्य कपालस्य साधनत्वम्। एतच्च पुरोडाशकपालेनेति विशेषनाम्ना तिष्ठधानाद्वगम्यते। तथा सित प्रथमं श्रपणेन कपालं
प्रयुज्यते। न च प्रयुक्तस्य पुनस्तुषवापेन प्रयुक्तिः संभवति। तस्माच्छपणेनेव
प्रयुक्तं कपालं तुषोपवापे ऽपि प्रसङ्गात्सिध्यति। ईदृशमेवाङ्गत्वं तृतीयाश्रुत्या
बोध्यते॥

# हादशाधिकरणमारचयति ॥

हृदादिः शकृदादिश्व पश्वालम्भप्रयोजकः। हृदाद्गिव वाद्यो ऽस्तु प्रकृतत्वेन साम्यतः ॥ २३॥ हृविषो यागशेषत्वाङ्गृदादेहेविरात्मनः। प्रयोजकतं तस्यैव नेतरस्यातथात्वतः ॥ २४॥

अग्रीषोमीयपशो श्रूयते। हृदयस्याये ऽवद्यत्यथ जिङ्काया अथ वक्षस इति। तथान्यदिप श्रुतम्। श्रृकृतसंप्रविध्यति। लोहितं निरस्यतीति। तच हृदयादीनां शकृदादीनां च प्रकारणपाठसाम्यात्पश्रुसाध्यत्वसाम्याच हृदयादिवच्छकृदादिकम-पि पश्चालम्भस्य प्रयोजकमिति चेत् ॥ मैवम् । पश्चयागो हि हविःसाध्यः । हृविष्ट्वं चात्तुं योग्यत्वाङृदयादीनामेव । न लयोग्ययोः शकृङ्मोहितयोः । तस्मा-ङृदयादिरेव प्रयोजकः । शकृत्संप्रवेधो लोहितनिरसनं चेत्येतदुभयं शेषप्रतिपत्ति-माचम् ॥

चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

प्रयोजकः स्विष्टकृतिं पुरोडाशोत्तरार्धयोः।
यद्या प्रकृतोपजीवी स्यादाद्यः स्वस्य सिद्धये ॥२५॥
उत्तरार्थिति शन्दस्य प्रकृताकाङ्क्ष्णे सित।
अग्न्याद्यर्थे पुरोडाशमुपजीव्येव वर्तताम् ॥२६॥

दर्शपूर्णमासयोः श्रूयते । उत्तराधीत्स्वष्टकृते समवद्यतीति । सो ऽयं स्विष्ट-कृद्यागः कस्यचिन्त्तनस्य पुरोडाशस्य तदुत्तरार्धस्य च प्रयोजकः । तदुभयाभावे स्विसद्यभावादिति चेत् ॥ मेवम् । उत्तरशब्दो ऽर्धशब्दश्च सर्वनामलाङ्कागवाचिन्ताच्च प्रकृतं कंचिङ्कागिनमाकाङ्कते । अग्न्यादिदेवतार्थः पुरोडाशः प्रकृतो भाग-वांश्च । तस्मात्तमेवोपजीव्य स्विष्टकृद्यागः प्रवर्तते । न लन्यस्य प्रयोजकः ॥

चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥

स्वभिघांये प्रयाजानां शेषेण हिवरच किम्। शेषधारणतत्पाचे कार्ये नो वाभिघारणम् ॥ २०॥ नान्यथा तेन ते कार्ये न कार्ये प्रतिपत्तितः। प्राजापत्यवपायाश्व न को ऽपर्थो ऽभिघारणात्॥ २५॥

प्रकृतौ श्रुतम्। प्रयाजशेषेण हवींष्यभिघारयतीति । तदेति बकृताविति दृष्टम् । विकृतयश्च वाजपेयगताः पश्वः । ते च बिविधाः । क्रतुपश्वः प्राजापत्यपश्वेषेति । श्राग्नेयं पश्रुमालभत इत्यादिना विहिताः क्रतुपश्वः । इतरे तु सप्तदश् प्राजापत्यान्यश्रूनालभत इति विहिताः । एते चोभयविधाः पश्वः प्रातःसवने सहैवोपक्रम्यनो । ततः सर्वेषामर्थे सकृदेव प्रयाजा श्रुनुष्ठीयनो । तव क्रतुपश्रूनां प्रातः सवन एवाल्य्यवात्तदीयहविषां प्रयाजशेषेणाभिघारणं निर्विध्नमेव सि-ध्यति । प्राजापत्यपणूनां तु पर्ययिकरणपर्यन्तमेव तदानीमनुष्टानम्। आलम्भस्तु माध्यन्दिने सवने। तत्कालविशेषस्य ब्रह्मसाम्यालभत इति विधानात्। तेषां च प्राजापत्यानां हविषामभिघारणार्थे प्रातःकालीनः प्रयाजशेषी धारयितव्यः। न चाच जुद्धां तडारणं संभवति। क्रतुपश्वनुष्टाने जुद्धा व्यापृतलात्। ऋतः पाचान्तरं संपाद्य तस्मिन्नयं शेषो धारियतव्यः। अन्यथा प्राजापत्यहविषां प्रयाजशेषेगाभि-घारणासिडेः। तसाच्छेषधारणतयाचे संपादनीये इति प्राप्ते ब्रूमः॥ ते उभे न कर्तव्ये। कुतः। अभिघारणस्य शेषप्रतिपत्तिरूपलेन हविःसंस्कारलाभावात्। न हि दृष्टे प्रतिपादने सत्यदृष्टार्थः संस्कारो युक्तः। दृष्टं च जुद्धा रिक्तीकरणम्। अन्यथा प्रयाजशेषीपेतायां जुद्धामाज्यभागार्थतया गृह्यमाणं संकीर्यत । ततो रिक्तीकरण-रूपप्रतिपत्त्यर्थमेव प्रकृतौ शेषेणाभिघारणम्। स्रस्तु वा तच हविःसंस्कारी ऽिप। तथापि प्राजापत्यवपायामभिघारणं व्यर्थम्। रूख्यविनवारणाय द्यभिघार्यते। न च प्राजापत्यवपायां रूक्षतास्ति । ब्रह्मसाम्नैव तद्र्ष्यताया निवारितत्वात्। अत एव श्रूयते। शम्या वा एतर्हि वपा यर्द्धनिभृता ब्रह्म वे ब्रह्मसाम यद्वह्मसाम्या-लभते तेनाशम्यास्तेनाभिघृता इति। अशम्या अरूक्षा इत्यर्थः। तस्मान्छेषधारण-तत्पाचे न कर्तव्ये ॥

## पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

चतुर्थस्य प्रयाजस्य होमायोपभृतं घृतम्। जुद्धामानयतीत्योपभृतं नेषा प्रयोजयेत् ॥ २९ ॥ प्रयोजयेदुतानीतिः प्रयाजाद्यखिलार्थता। श्रुतोपभृत आज्ये ऽतो जीहवेन विकल्पनात् ॥ ३० ॥ न प्रयोजकता मैवं चितयार्थं तु जीहवम्। अतिहायेड इत्युक्तेश्वतुर्थे सा प्रयोजयेत् ॥ ३९ ॥

दर्शपूर्णमासयोः श्रूयते । ञ्रतिहायेडो बहिः प्रति समानयति जुद्धामौपभृत-मिति । श्रस्यायमर्थः । पञ्चानां प्रयाजानां मध्ये तृतीयः प्रयाज इद्शब्देन बहु-वचनालोनाभिधीयते । तं तृतीयं प्रयाजमितकम्य बहिनामकं चतुर्थे प्रयाजं होतुमुपभृत्संज्ञकायां सुचि स्थितं घृतं जुङ्गामानेतव्यमिति । तदेतदानयनमुपभृ-त्याज्ययहणस्य न प्रयोजनम्। तथा हि जुहूपभृद्भुवासु तिसृषु सुक्ष्वाज्ययहणप्र-कारस्ति विनयोगश्चेवमासायते । चतुर्जुद्धां गृह्णात्यष्टावुपभृति चतुर्धुवायां यच जुद्धां गृह्णाति प्रयाजेभ्यस्तद्यदुपभृति प्रयाजानुयाजेभ्यस्तत्तर्वसी वा एतद्यज्ञाय गृद्यते यड्नवायामाज्यमिति । तच जीहवं केवलप्रयाजार्थम्। श्रीपभृतं प्रयाजानु-याजार्थिमिति प्रयाजेषु जीहवमीपभृतं चोभयं विकल्पते। तथा सति यदा जीह-वेन प्रयाजा इज्यन्ते। तदानीमौपभृतस्यानयनमेव नास्ति। कुतः प्रयोजकलम्। यदा लीपभृतेन प्रयाजहोमः। तदानीमीपभृतस्यार्धं प्रज्वप्रयाजार्थम्। इतरदनु-याजार्थम्। तयोः प्रयाजसाधनमधे प्रथमप्रयाजकाल एव जुहामानीतिमिति न तस्य चतुर्थप्रयाजं प्रति समानयनं विधीयते। यह्यनुयाजार्थमितरद्धमुपभृत्यव-शिष्टं तन्मध्ये किंचिचतुर्थप्रयाजं प्रति समानेतव्यम्। तस्त्रनुयाजैरेव प्रयुक्तमिति प्राप्ते बूमः ॥ यज्जीहवं तत्रयाजिततयार्थम्। यत्त्रीपभृतं तदविशष्टप्रयाजहयार्थ-मनुयाजार्थं चेत्येवं वाक्यइयस्य व्यवस्थायां संभवन्यामष्टदोषयस्तो विकल्पो ना-श्रयितुं शक्यः। यदा जीहवस्वीकारः। तदानीमौपभृतवाक्यस्य प्राप्तं प्रामाएयं परित्यज्येत । अप्राप्तमप्रामाएयं स्वीकियेत । पुनरिप कदाचिदीपभृतस्वीकारे त्यक्तं प्रामाएयं स्वीक्रियेत । स्वीकृतमप्रामाएयं त्यज्येतेत्यौपभृतवाक्ये चलारो दोषाः । जीहववाक्ये ऽप्येवं चलार इत्यष्टी दोषाः। यथोक्तव्यवस्था चातिहायेड इति वा-क्याद्ध्यवसीयते । तथा सत्यौपभृतस्यानुयाजा यथा प्रयोजकाः । तथेव चतुर्थ-पज्यमप्रयाजनिष्पादकमानयनमपि प्रयोजकमेव ॥

षोडशाधिकरणमारचयति ॥

जुहूपभृड्वुवास्वाज्यं सर्वाधं वा व्यवस्थितिः। सर्वार्थमिविशेषात्स्यात्रयाजार्थं तु जीहवम् ॥ ३२॥ प्रयाजानुयाजहेतुः स्यादीपभृतमाज्यकम्। धीवमन्यार्थमित्येषा व्यवस्था वचनैर्मता ॥ ३३॥

चतुर्जुद्धां गृह्णातीत्यादिषु ग्रहणवाक्येष्वेतद्थेमिति विशेषनियामकस्याश्रव-

णात्पाचनयगतमाज्यं सर्वार्थमिति चेत्॥ मैवम्। यज्जुहां गृह्णाति प्रयाजेभ्यस्त-दित्यादिभिवीक्यैर्वस्थावगमात्॥

सप्तदशाधिकरणमारचयति ॥

अष्टावुपभृतीत्यच किमष्टेकग्रहे विधिः। चतुर्वेयग्रहे वाद्यः स्याद्ष्टश्रुतिमुख्यतः ॥ ३४ ॥ चतुर्गृहीतं होमाङ्गं फलवन्त्रान्त वाध्यते। चतुर्वितं लक्ष्यते ऽतः सहानीत्यर्थमष्टता ॥ ३५ ॥

यहणवाक्ये चतुर्जुद्धां गृह्णातीत्यच यथा चतुःसंख्याविशिष्टमेकं हविर्यहणं विहितम्। तथैवाष्टावुपभृतीत्यचाष्यष्टसंख्याविशिष्टमेकं हिवर्ग्रहणं विधातव्यम्। न तु चतुर्गृहीतद्वयम्। तथा सत्यष्टश्रुतेर्मुख्यत्वावगमात्। ऋष्टसंख्यावयवभूतयोई-योश्वतुःसंख्ययोविधाने सत्यष्टशन्दस्यावयवलक्ष्यणा प्रसज्येतेति प्राप्ते ब्रूमः ॥ प्रस-ज्यतां नाम लक्ष्णा। मुख्यार्थस्वीकारे होमवाक्यविरोधापत्तेः। चतुर्गृहीतं जुहो-तीत्यनारभ्यश्रुतं वाक्यं होममाचोद्देशेन चतुर्गृहीतं विद्धाति । यद्ययेतत्सर्वेहो-मविषयतया सामान्यरूपम्। ऋौपभृतं तु प्रयाजानुयाजविषयतया विशेषरूपम्। तथापि होमस्य फलवल्लेन प्राधान्यादृहणस्य होमार्थलेनोपसर्जनलात्रधानानु-सारेण चतुर्गृहीतमेव युक्तम्। न तूपसर्जनानुसारेणाष्ट्रगृहीतम्। तसादुपभृति चतुर्गृहीतद्वयं विधीयते । तचैकं चतुर्गृहीतं हिवश्वतुर्थपञ्चमप्रयाजार्थम् । ऋपरं त्वनुयाजार्थम् ॥ नन्वेवं तर्हि चतुर्गृहीतस्यैव हिवध्वाचतुरुपभृतीत्येव विधातव्यम्। न लष्टावुपभृतीति विधिर्युक्त इति चेत्। मैवम्। तथा सत्यनुयाजार्थे चतुर्गृहीतं न सिध्येत्। अय तदिप वाक्यान्तरेण विधीयेत । तदानीमुपभृतः प्रथमेन चतुर्गृ-हीतेनावरुज्जलाहितीयसै पाचान्तरमन्विधेत। यद्युपभृतीत्येव डितीयमपि चतुर्गृ-हीतं विधीयेत । तदा चतुर्गृहीतइयस्य पृथगेवानुष्ठानादुपभृत्येकप्रयत्नेनानयनं न सिध्येत्। ञ्चत उभयस्य समीपभूतस्यानयनार्थमष्टावुपभृतीत्युच्यते। तस्मात्सामी-पार्थमष्टशन्द्रपयोगे ऽपि हिवष्ट्वसिडये हे चतुर्गृहीते अन विधीयेते ॥ ॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे चतुर्थस्याध्यायस्य प्रथमः पादः ॥

हितीयपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयति ॥

स्वरं कुरुत इत्यच स्वरुर्यूपात्पृथिक्छदाम्।
प्रयोजयेन वाद्यो ऽस्तु विशिष्टस्य विधानतः ॥ १ ॥
स्राद्यस्य यूपसग्डस्य स्वरुताख्यविशेषणे।
विहिते लाघवं तस्मादर्थिनिष्यन एव सः ॥ २ ॥

अगीषोमीयपणी श्रूयते। यूपस्य स्वरं करोतीति। तत्र यूपो यथा छेदनस्य प्रयोजकः। तथा स्वरुपि च्छेदनं प्रयोजयित। कुतः। करोतीत्यनेन विशिष्टविधिप्रतीतेः। करोतिधातोर्हि भावना मुख्यो ऽर्थः। तत्र यूपणच्दोपलक्षितः खिद्रिति । करणं छेदनादिरिति कर्तव्यता। छिन्नेन वृक्षेण स्वरुष्टपादनीय इति विशिष्टविधः। उत्पन्नस्य स्वरोविनियोग एवमाम्नातः। स्वरुणा पणुमनक्तीति। तस्मात्स्वरुष्टेदनस्य प्रयोजक इति प्राप्ते ब्रूमः॥ छिद्यमानयूपस्य यः प्रथमं पिततः शकलः स स्वरुरिति स्वरुत्वनाममानविधी लाघवाद्यूपवत्स्वरुत्वे छेदनस्य प्रयोजकः। किंतु यूपप्रयुक्ते छेदने स्वयमनुनिष्पद्यते॥

## डितीयाधिकरणमारचयति ॥

प्राचीमाहरतीत्यच दिक्शाखा वास्तु दिक्श्रुतेः। श्राहार्यतं दिशो नास्ति शाखा तेनोपलस्थते ॥३॥

दर्शपूर्णमासयोर्थत्पलाशशाखया वत्सानपाकरोतीति पलाशशाखां प्रकृत्य श्रू-यते । यत्राचीमाहरेहेवलोकमभिजयेदिति । तच प्राचीशब्दस्य दिग्वाचित्वाहि-गाहरणं डितीयया विधीयत इति चेत्॥ मैवम्। अशक्यत्वात्। ततो वृक्षस्य प्राची शाखाचोपलक्ष्यते । तथा सित प्रकृतानुग्रहो भवति ॥

# नृतीयाधिकरणमारचयति ॥

शाखां छिस्रोपवेषं च मूले कुर्वीत शाखया।
नुदेहत्सान्कपालानि स्थापयेदुपवेषतः ॥४॥
इयं प्रयोजकं छित्तेर्वत्सापाकृतिरेव वा।
आद्यो ऽयमूलयोरच विभज्य विनियोगतः ॥ ॥॥

उपवेषं करोतीति साकाङ्को ऽन्यार्थमूलतः। पूर्यते ऽतो \*मूलभागः प्रादेशपरिमाणकः। उपवेषो\* ऽनुनिष्पादी स तसाद्युज्यते ऽन्तिमः ॥ ६॥

दर्भपूर्णमासयोः श्रूयते । मूलतः शाखां परिवास्योपवेषं करोतीति । येयं पलाशशासा बिल्ला वृक्षादाहता तां पुनिष्ठिल्ला मूलभागः पादेशपरिमित उपवेषः कार्यः। तयोख्यमूलयोः शाखाभागयोः पृथग्विनयोग आस्रातः। शा-खया वत्सानपाकरोतीति । उपवेषेण कपालान्युपद्धातीति । तदिदं कार्येडयं वृक्षच्छेदेन समाहतया शाखया निष्पद्यते। तसादुभयमि छेदनाहरणादेः प्रयो-जकमिति चेत्॥ मैवम्। उपवेषं करोतीत्युक्ते केन द्रथेगेत्याकाङ्कायां मूलत इति वक्तव्यम्। पुनरिप कस्य मूलमित्याकाङ्कायां वत्तापाकरणार्थे छिन्नायाः पलाश-शाखाया मूलमित्याकाङ्का पूरणीया। तस्माच्छेदने वत्सापाकरणमेव प्रयोजकम्। उपवेषस्वनुनिष्पादी ॥ नन्वाद्यछेदने तथासु । हितीयछेदनस्योपवेषः प्रयो-जनः । परिवासनसंपन्नेन मूलेनोपवेषकर्तव्यताविधानात्। अन्यथा परिवास्यो-पवेषं करोतीति समानकर्तृत्वपूर्वकालत्ववाचिनो स्यप्प्रत्ययस्यानुपपत्तेरिति चेत्। मैवम्। परिवासनस्योपवेषसंबन्धो वाक्येन प्रतीयते। शाखासंबन्धस्तु शाखामिति हितीयाश्रुत्या। पूर्वेच्छिचाया ऋपि शाखायाः पुनर्मूलापादानकश्छेदो ऽपेक्षितः। अन्यथा समूलां शाखां हस्तेनोद्यम्य वत्सापाकरणं दुःशकं स्यात्। अत एव मूलत इत्यपादाने पञ्चमी श्रुता। तथा सति प्रथमन्छेदनापादानभूतो वृक्षो ऽसंस्कृतत्वा-द्यथा लौकिकः। तथा द्वितीयखेदनापादानभूतं मूलमपि लौकिककाष्ठम्। ज्ञव-श्यमङ्गारेषु कपालोपधाने कस्यचित्काष्ठस्योपदानमथीत्राप्तम्। तदेवाचोपवेषं क-रोतीत्यनूद्यते। शाखां परिवास्य त्यक्ते मूले संनिहिते सति कपालोपधानार्थे काष्टा-नारान्वेषणप्रयासो न कर्तव्य इति वाक्यार्थः। एवं च सित दोहनरिहतायां पौर्ण-मास्यां वत्सापाकरणाथायाः शासाया अभावादुपवेषाय शासाछेदो न कर्तव्यः॥

चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥
प्रस्तरं शाखया साधि प्रहरेत्रहृतिस्वियम् ।
शाखाया अर्थेकर्मलं प्रतिपत्तिरुतोचिता ॥ ७ ॥

विहितः प्रस्तरे यागः शाखायाः साहचर्यतः।
तथात्वादर्थेकर्मते हितः शाखां प्रयोजयेत् ॥ ६ ॥
हरितर्थागवाची नो प्रतिपित्तस्ततो भवेत्।
पौर्शमास्यां ततो नैव हितः शाखां प्रयोजयेत् ॥ ९ ॥

दर्शपूर्णमासयोः श्रूयते। सह शाखया प्रस्तरं प्रहरतीति। तत्र शाखाहरणमर्थन्तर्म। कृतः। प्रहृतिश्वन्देन यागस्याभिधानात्। एतच्च सूक्तवाकेन प्रस्तरं प्रहरतीन्येतद्वाक्यमुदाहत्य विचारितम्। प्रस्तरप्रहरणस्य यागत्वे तत्साहचर्याच्छाखाप्रहरण्मपि याग एवेत्यर्थकर्म स्यात्। श्रूर्थाय कृत्माकस्यप्रयोजनाय कियमाणमर्थन्तर्म। ततः प्रहरणे पीर्णमास्यामपि पलाशशाखा प्रयुज्यत इति प्राप्ते वृत्मः॥ सूक्तवाकेन प्रस्तरं प्रहरतीत्यच हरितधातोर्थागवाचित्वं नोक्तम्। किंतु मान्त्रवर्णिकदेवतामुपलभ्य द्रव्यदेवताभ्यां यागः कित्यतः। शाखाप्रहरणे तु नास्ति देवता। ततो यागस्य कल्पयितुमशक्यतया हरितधातुरच परित्यागमेवाचष्टे। तथा सित्तवत्तापाकरण उपयुक्तायाः पलाशशाखाया उपयोगान्तराभावाद्यागदेशे ऽवकाशलाभाय यच काप्यवश्यं परित्यागे प्राप्ते शास्त्रेणहवनीय एव त्यागो नियम्यते। तेन च शास्त्रीयत्यागेन शाखायाः प्रतिपित्तर्भवित। प्रतिपित्तर्नोम संस्कारक्ष्पो हष्टो ऽर्थः। यथा राज्ञा चर्वितस्य तासूलस्य सीवर्णे पतन्नहे प्रक्षेपः। तद्वत। ततः प्रहरणं प्रतिपित्तिकर्म। तेन तद्भावे ऽपि कृतवेकल्याभावात्यीर्णमास्यां स्वसिद्धिहेतुभूतां शाखां न प्रयोजयित॥

#### पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

प्रणीताभिस्तु संयोति वेद्यां निनयतीति किम्। अपां हे प्रापके किंवा हिवःसंयवनं तथा ॥ १०॥ अपः प्रणयतीत्युक्तेः समत्वादुभयार्थता। श्रुत्या संयवनार्थास्ता निनीतेः प्रतिपत्तिता ॥ ११॥

दर्शपूर्णमासयोः श्रूयते। श्रपः प्रणयतीति। चमसेन पाचेण प्रणीतानां ता-सामपां प्रयोजनमेवं श्रूयते। प्रणीताभिईवींषि संयोतीति। श्रुन्तर्वेदि प्रणीता निनयतीति च। हवींषि पुरोडाशार्थानि पिष्टानि। तच हविःसंयवनं वेद्यां नि- नयनं चेत्येतदुभयमपां प्रणयनस्य प्रयोजकम्। कुतः। ऋपः प्रणयतीत्यस्य प्रण-यनोत्पित्तवाक्यस्योभयत्र समानलात्। न ह्यस्मिन्वाक्ये संयवनस्य क्वचिडिशेषसं-वन्धः प्रतीयत इति चेत्॥ मैवम्। विनियोगवाक्ये प्रणीताभिरिति तृतोयाश्चत्या संयवनसाधनत्वावगमात्संयवनमेव प्रयोजकम्। निनयनवाक्ये तु प्रणीता इत्य-नया डितीयया संस्कार्यत्वावगमान्तिनयनं प्रतिपत्तिरूपः संस्कार इति न प्रण-यनस्य प्रयोजकम्॥

## षष्टाधिकरणमारचयति ॥

मैचावरुणके द्राइदानस्य प्रतिपत्तिता। उतार्थकर्मताद्यो ऽस्तु धारणे कृतकृत्यतः ॥ १२ ॥ युक्तोपयुक्तसंस्कारादुपयोक्तव्यसंस्क्रिया। स्थिता प्रैषानुवचने द्राडोपेक्षो ऽर्थकर्म तत् ॥ १३ ॥

ज्योतिशेमे श्रूयते। क्रीते सोमे मैचावरुणाय द्ग्डं प्रयच्छतीति। तदेतह्ग्डदानं प्रतिपित्तिकमें। कुतः। द्ग्डस्य यजमानधारणेन कृतकृत्यलात्। यजमानो ह्यध्येणा दीक्षासिद्ध्यें दत्तं द्ग्रहमा सोमक्रयाद्धारयित। अत एवाम्नातम्। द्ग्रहेन दीक्षयनीति। यहीिक्ष्तिते द्ग्रहं प्रयच्छतीति च। तसादुपयुक्तस्य द्ग्रहस्य दानं प्रतिपित्ति-रिति चेत्॥ मैवम्। द्ग्रहे भविष्यदुपयोगस्यापि सद्भावात्। यदा मैचावरुणः स्थिता प्रैषाननुवदति। तदानीमवलम्बनाय द्ग्रहोपेक्षितः। अतः एवाम्नातम्। द्ग्रही प्रैषानन्वाहेति। तथा सित प्रतिपित्तिकमेष्ठ्पादुपयुक्तसंस्काराद्येकमेष्ठ्प उपयोद्ध्यमाणसंस्कार प्रश्रस्तः। उपयोजयितुमेव हि सर्वेच संस्कारस्य प्रवृत्तिः। उपयोजयितुमेव हि सर्वेच संस्कारस्य प्रवृत्तिः। उपयोक्तित्वस्तित्ते कार्यपर्यवसानाभावाद्प्रश्रस्तत्वम्। तस्मान्मैचावरुणसंस्काराय तहानमर्थकमे। तथा सित निष्ठप्रभावसत्यिप दीक्षिते द्ग्रहसंपादनस्थैतहानं प्रयोजकम्॥

#### सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

चालाले कृष्णशृङ्गस्य प्रासो यः सो ऽर्थकर्म वा। प्रतिपत्तिः सार्थकलादाद्यो उन्यो उस्तूपयोगतः ॥ १४॥ ज्योतिष्टोमे श्रूयते । नीतासु दिश्चणासु चालाले कृष्णविषाणां प्रास्यतीति । यजमानेन दत्ता दिश्चणा ऋितिग्भियेदा नीताः । तदा यजमानः स्वहस्ते धृतं कृष्णमृगस्य शृङ्गं चालालनामकगर्ते पित्यजेत्। सो ऽयं पित्यागो ऽर्थकर्म । कृतः । सप्रयोजनत्वात् । प्रतिपत्तितायामपूर्वाभावे निर्थकः स्यात् । अतो ऽपूर्वलाभायार्थकर्मत्वमिति चेत् ॥ मैवम् । कृष्णविषाण्या कण्डूयतीति तृतीयाश्रुत्या यजमानिष्ररःकण्डूतावुपयुक्तस्य विषाणस्य प्रतिपत्त्यपेश्चलात् । न च प्रतिपत्त्रावत्यन्तमपूर्वाभावः । चालाल एव प्रासनित्यवंविधस्य नियमस्य वैधलेन प्रासनिक्रयाप्रयुक्तापूर्वाभावे ऽपि नियमापूर्वसङ्गावात् । तस्मात्रासनं प्रति-पत्तिकर्मे ॥

ऋष्टमाधिकरणमार्चयति ॥

पाचस्यावभृषे सोमलिप्तस्य नयनं तु किम्। साधनं प्रतिपत्तिवी यन्ति तेनेत्यतः श्रुतेः ॥ १५॥ प्राप्ता साधनता मैवं पुरोडाशहविष्ट्रतः। पाचस्य तदसंबन्धात्रक्षेपः प्रतिपत्तये ॥ १६॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते। चतुर्गृहीतं वा एतद्यञ्जस्य यहजीषं यद्गावाणो यदौडुम्बरी यद्धिषवण्यपलेके तस्माद्यक्तिंचित्तोमिलिप्तं द्रव्यं तेनावभृषं यन्तीति। निष्पीडितस्य सोमस्य नीरसो भाग ऋजीषम्। तदेतहजीषपावादि सोमाभिषवादौ
सोमेन लिप्यते। तस्य सोमलिप्तस्य सर्वस्य द्रव्यस्यावभृष्यसाधनत्मभ्युपेयम्।
कृतः। तेनावभृषं यन्तीत्यनया श्रुत्यावभृष्यसाधनत्वावगमात्। तस्मात्सोमिलिप्तं
द्रव्यमवभृषे हिविष्ट्वेन नीयत इति चेत्॥ मैवम्। वारुणेनैककपालेनावभृष्यमवयन्तीत्यनेनोत्पित्तवाक्यणिष्टपुरोडाणहिवषावरु ऽवभृषे सोमलिप्तपाचस्य हिवध्वेन संबन्धाभावात्। तथा सत्यवभृष्यप्रन्देन तदीयं देणं लक्ष्यित्वा तस्मिन्देणे सोमिलिप्रपाचस्य नयनमच विधीयते। तम्र नयनं प्रतिपत्तये भवति। पाचस्य
पूर्वमुपयुक्तत्वात्। तस्मादेतस्रितिपत्तिकर्मः॥

नवमाधिकरणमारचयति ॥

समे यजेत देशादेरनुवादो ऽथवा विधिः। प्रयोगानुपपत्येव प्राप्ततादनुवादता ॥ १७ ॥ समे वा विषमे वेति पास्त्रिकत्विनवृत्तये। अप्राप्तांशानुपातेन नियमो ऽच विधीयते ॥ १८ ॥

इदमास्तायते। समे दर्शपूर्णमासाभ्यां यजेत। प्राचीनप्रवणे विश्वदेवेन यजेत। पौर्णमास्यां पौर्णमास्या यजेत। स्रमावास्यायाममावास्यया यजेत। पशुबन्धस्य यज्ञकतोः षडृत्विजः। दर्शपूर्णमासयोर्यज्ञकतोश्वतार स्रुत्विजः। चातुर्मास्यानां यज्ञकतूनां पन्वतिजः। स्रिमहोत्रस्य यज्ञकतोरेक स्रुत्विकः। सौम्यस्याध्यरस्य यज्ञकतोः सप्तद्शर्तिजः। सोमेन यजेतेति। कतुशन्दो मानस उपासने ऽपि वर्तते। स कतुं कुर्वित मनोमयः प्राण्शरीर इत्यत्र क्रतुशन्देन ध्यानविधानात्। तद्यावृत्तये यज्ञकतोरिति विशेषते। तत्र देशकालकर्तृद्रव्याणि न विधीयन्ते। किंत्वनूद्यने। कुतः। प्राप्तवात्। न हि देशदिभिर्विना प्रयोगः संभवति। स्रतो ऽर्थापत्या तत्रा-प्रिरिति चेत्॥ मैवम्। स्र्र्थापत्या पास्त्रिकी समदेशदिप्राप्तिः। विषमदेशादीना-मिप संभवात्। ततो यस्मित्यस्रे प्राप्तिनीस्ति तस्मित्यस्रे समदेशदियो विधीयन्ते॥

दशमाधिकरणमारचयति ॥

श्वेतालम्भो ऽनुवादो वा श्वेत्यस्य विधिरियमः। द्रव्यहारेण तम्राप्तेः पूर्ववत्तन्तियम्यते ॥ १९ ॥

इदमास्रायते । वायव्यं श्वेतमालभेत भूतिकाम इति । तत्र श्वेत्यगुणस्य द्रव्य-निरपेश्चस्य क्रियान्वयाभावाद्र्व्यसिहतस्य तद्न्वये द्रव्यविधिनेवावर्जनीयतया त-त्राप्तेरनुवादः श्वेत्यस्येति चेत्॥ मैवम्। पूर्वन्यायेन पाश्चिकत्वनिवृत्तये नियमवि-धित्वाङ्गीकारात्॥

एकादशाधिकरणमारचयति ॥

अवघाते ऽपि नियमो देशादाविव तेन सः। प्रधानेन प्रयुक्तः स्यात्संबन्धः प्रक्रियोक्तितः ॥ २०॥ यथा देशकालकर्तृद्रव्याणां पक्षे ऽप्राप्ती नियमो विहितः। एवमवधाती ऽपि तगुडुलिनष्यस्यंथं लोकतः प्राप्तो ऽपि पाश्चिकनखिवदलनादिव्यावृत्तये नियम्यते। सित चावधातस्य विधी प्रधानेनायेयादियागेनासी प्रयुज्यते। न चाच संवन्धा-भावादप्रयुक्तिरिति वाच्यम्। प्रधानयागप्रकरणपिठतत्वेन संवन्धिसिद्धेः। तस्माद्वधातादयो विधीयन्ते प्रधानेन प्रयुज्यन्ते च ॥

### बादशाधिकरणमारचयति ॥

श्रिनिरूपा निरूपा वा यागहोमद्दातयः।
त्यागादाद्यो यजिस्त्यागः प्रक्षेपो होम इष्यते ॥ २१॥
श्राकाङ्का यागश्च्रस्य त्यागेनैव निवर्तते।
यागस्योपिर होमस्य विधेः श्लेपावसानता ॥ २२॥
स्वीयं द्रव्यं पित्यज्य परकीयं यथा भवेत्।
तथा संपादनं दानं त्यागे ऽषेषामियं भिदा ॥ २३॥

इदमासायते। सोमेन यजेत। अगिहोचं जुहोति। हिराएयमाचेयाय ददातीति। तच यागहोमदानशन्दानामथा निरूपितुं न शक्यत्ते। चिष्वपि द्रव्यत्यागस्य सङ्गावात्। ततो विधेयानामथानां प्रधानभूतानामनिर्णयादितरच विध्यनुवादिव-वेकः पूर्वोक्तो व्यर्थ इति चेत्॥ मैवम्। देवतामुद्दिश्य द्रव्यत्यागो यागः। त्यक्तस्य वही प्रक्षेपो होमः। स्वकीयद्रव्यस्य स्वत्वनिवृत्तिपूर्वकं परस्वत्वापादनं दानमिति मुनिरूपा एते पदार्थाः। दर्शपूर्णमासाभ्यां स्वर्गकामो यजेतेति विहितस्य यागस्योपिर चतुरवत्तं जुहोतीति होमस्य विधानास्यागमाचात्मको यागः। प्रक्षेपाधिको होम इत्यवगम्यते। यच तु यजत्यादिपदं न श्रुतम्। किंत्वाग्रेयो ऽष्टाकपाल इत्येतावच्छुतम्। तचापुदेश्याया देवतायास्त्यजनीयद्रव्यस्य च श्रुतत्वादुदेशत्यागरूपो यागो ऽर्थसिद्धः। तस्मात्रधानविधेयानां यागादीनां मुनिरूपत्वाद्विधिविवेको न व्यर्थः॥

चयोदशाधिकरणमारचयति । यदातिथ्यावर्हिरेतदुपसत्स्वतिदेशनम् । साधारएयविधिवीद्यस्तदीयस्योपसंगतेः ॥ २४ ॥ वर्हिःश्रुत्यैकताभासाचातिदेशस्य लक्षरणा । स्नातिथ्ययोपसिद्धश्च वर्हिरेतस्रयुज्यते ॥ २५ ॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते। यदातिष्यायां विहेस्तदुपसदां तद्ग्रीषोमीयस्य चेति। क्रीतं सोमं शक्टे ऽवस्थाय प्राचीनवंशं प्रत्यानयने ऽभिमुखो यामिष्टिं निर्वपित सेय-मातिथ्या। तत कर्धे विषु दिनेष्वनुष्टीयमाना उपसद्ः। श्रोपवसथ्ये दिने ऽनुष्टी-यमानो ऽग्रीषोमीयः। तचातिथ्येष्टी विहितं यहिंस्तद्यदि तस्या इष्टेरान्छिद्योप-सत्सु विधीयते। तदानीमातिथ्यायां विधानमनर्थकं स्यात्। यदि तचोपयुक्तमितरच विधीयत । तदा विनियुक्तविनियोगरूपो विरोधः स्यात्। तस्मादातिथ्याविष्ठिषो य धमा श्रश्ववालवादयस्ते धमा उपसत्सूपसंह्रियन्त इत्यतिदेशपरं वाक्यमिति प्राप्ते बूमः ॥ विहैःशन्दस्य धमातिदेशवे लक्षणा प्रसज्येत । श्रुत्या तु विहेष श्रातिथ्योपसद्गीषोमीयेष्वेकत्वं प्रतिभाति । श्रतः साधारण्यमच विधेयम्। श्रातिथ्यार्थं यहिंस्पादीयते तच केवलमातिथ्यार्थम् । किंतूपसद्यमगीषोमीयार्थं चोपादेयमिति विधिवाक्यस्यार्थः । तस्मादातिथ्योपसद्गीषोमीयास्त्रयो ऽपस्य विहेषः प्रयोजकाः ॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे चतुर्थस्याध्यायस्य द्वितीयः पादः॥

तृतीयपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयित ॥
जुद्धाः पर्णमयीलेन न पापश्रुतिरञ्जनात्।
वैरिद्धग्वृञ्जनं वर्मे प्रयाजैः पुरुषाय किम् ॥ १॥
क्रतवे वायिमो भानात्मलस्य न हि साध्यता।
विभाति क्रतवे तसादर्थवादः फलं भवेत् ॥ २॥

इदमासायते। यस्य पर्णमयी जुहूर्भवित न स पापं छोकं शृणोित। यदाङ्के चक्षुरेव भातृत्यस्य वृङ्के। यत्रयाजानुयाजा इज्यन्ते वर्म वा एतद्यइस्य क्रियते वर्म यजमानाय भानृत्याभिभूत्या इति । तच यज्जुहाः प्रकृतिभृतं पर्णेद्रव्यं यचा-ज्ञनेन चक्षुषः संस्कारो यच प्रयाजानुयाजरूपं वर्मे तिन्तत्यं पुरुषार्थत्वेन विधी-यते । कुतः । पापश्चोकश्रवणराहित्यादेः पुरुषसंविध्यक्रस्य प्रतिभानादिति चेत् ॥ मैवम् । फलं हि साध्यं भवति । न चाच साध्यता प्रतिभासते । न शृणोति । वृङ्के । वर्मे क्रियत इति वर्तमानविर्दिणात् । छतः क्रवर्षा एते विधयः । तच पर्णमयीतस्यानारभ्याधीतस्यापि वाक्येन क्रतुसंवन्धः ।' संस्कारकर्मणोस्तु प्रकर-णेन । क्रवर्षानां तु निष्पादनव्यितरेकेण फलाकाङ्काया छभावावर्तमाननिर्देणस्य विपरिणामं कृत्वापि फलं कल्पयितुं न शक्यम् । तस्मात्फलवन्त्रभ्रमहेतुः पाप-श्योकश्रवणराहित्यादिरर्थवादः ॥

#### **डितीयाधिकरणमारचयति** ॥

मृग्मये प्रण्येत्कामी नित्ये ऽयेतदुतेतरत् ञ्ञाकाङ्कासंनिधिश्वास्ति तस्मान्तिये ऽपि मृग्मयम् ॥ ३॥ कामार्थेत्वादयोग्यत्वं सामान्यविहितेन च। ञ्ञाकाङ्काया निवृज्ञतान्तित्यार्थेमितरङ्गवेत् ॥ ४॥

ऋषः प्रण्यतीति प्रकृत्य श्रूयते। मृष्मयेन प्रतिष्ठाकामस्य प्रण्येदिति। तचा-पां प्रण्यनस्य नित्यप्रयोगे ऽपि मृष्मयमेव साधनम्। कुतः। नित्ये ऽपि पाच-स्याकाङ्कितलात्। न च लोकसिइं किंचित्पाचमुपादीयत इति वाच्यम्। श्रोते कर्मण्यत्यन्तमश्रुताच्छुतस्य संनिहितलादिति प्राप्ते ब्रूमः॥ कामार्थे मृष्मयमा-द्यातम्। तच्च सित कामे योग्यम्। न हि पाश्चिकं कामं निमित्तीकृत्य प्रवृत्तं नि-त्यस्य योग्यं भवति। पाचाकाङ्का तु सामान्यतो विहितेन निवर्तते। छपः प्रण्य-तीति हि पाचित्रेषमनुपत्यस्य विहितम्। तच्चान्यथानुपपदं सत्पाचं किंचित्सा-मान्येन कल्पयति। तस्माद्यियप्रयोगे तत्काम्यं मृष्मयं नान्वेति। किंवितर्पाचं यितंचिदुपादेयम्। चमसेनापः प्रण्येदिति नित्ये पाचं विधीयत इति चेत्। तर्हि कृत्वाचिनास्तु॥ तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

दभा तिन्द्रियकामस्य नित्ये ऽन्यदुत तद्द्धि। अन्यत्स्यात्पूर्ववन्मैवं संयोगस्य पृथक्कतः ॥ ५॥

ऋियहोचे श्रूयते । द्र्मेन्द्रियकामस्य जुहुयादिति । तच द्रभः काम्यलाबि-त्ये ऽग्निहोचे पूर्वत्यायेन न तह्धि प्रयोक्तव्यम्। किंत्वत्यदेव किंचिह्व्यमिति चेत्॥ मैवम्। द्रभा जुहोतीत्यस्मिन्वाक्यान्तरे कामसंयोगमनुपन्यस्य नित्यहोमसंयोगेन द्रिधिविधानात्। तसादेकस्यापि द्रभो वाक्यडयेन नित्यत्वं काम्यत्वं चाविरुडम्॥ एवमग्रीषोमीयपशे खादिरे बभाति। खादिरं वीर्यकामस्य यूपं कुर्वितित्याद्युदा-हराणीयम्॥

चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

पयोत्रतं ब्राह्मणस्य पुंसे तत्क्रतवे ऽथवा। पुंयोगादियमो मैवं नैष्फल्यात्क्रतुशेषता ॥ ६॥

ज्योतिष्टोमे दीक्षितस्यासभोजनाभावे वतमासायते। पयोवतं बाह्यणस्य य-वागू राजन्यस्यामिक्षा वैश्यस्येति। तत्र बाह्यणादिपुरुषयोगादेतद्वतं पुरुषार्थमि-ति चेत्॥ मैवम्। इन्द्रियवीयीदिवत्मलस्यात्रानुक्तत्वात्। क्रतृशेषतं तु प्रकरणाद-वगम्यते। बाह्यणादिपुरुषा द्रव्यविशेषव्यवस्थाये निमित्तत्वेनोपन्यस्यन्ते॥

पन्तमाधिकरणमारचयति ॥

नैवास्ति विश्वजिद्यागे फलमस्युत नाश्वतेः। भाव्यापेक्षाडिधेः कल्यं फलं पुंसः प्रवृत्तये ॥ ७ ॥

इदमासायते। विश्वजिता यजेतेति। तच फलस्याश्रुतलाचास्ति विश्वजिद्यागे फलमिति चेत्॥ मैवम्। फलस्य कल्पनीयलात्। विश्वजिद्यासा यागेन कुर्यादिन्युक्ता भावना भाव्यमपेक्षते। किं कुर्यादित्याकाङ्काया अनिवृत्तेः। अतो भाव्या-काङ्कापूरणाय किंचित्फलमवश्यमध्याहतैत्र्यम्। अध्याहते च तत्कामिनः पुरुष-स्याच प्रवृत्त्या यागानुष्ठानं सिध्यति। अन्यथा निरिधकारितादननुष्ठाने विधिनिर्थेकः स्यात्। तसात्मलं कल्पनीयम्॥

#### षष्टाधिकरणमारचयति ॥

सर्व फलमुतेकं स्यात्मवैमस्वविशेषतः। एकेन तिवराकाङ्कमतो ऽनेकं न कल्पते ॥ ৮॥

तस्मिन्विश्वजिति पत्रुपुचवीर्येन्द्रियादिकं सर्वं फलवेन कल्पनीयम्। कुतः। एतदेवास्य फलिमत्यच विशेषहेतोरभावादिति चेत्॥ मैवम्। लाघवस्यैव विशेषहेतास्य षहेतुनात्॥

#### सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

एकं यत्किंचिद्यवा नियतं न नियामकम्।

तसादाद्यः सर्वेपुंसामिष्टलात्स्वर्गे एव तत् ॥ ९ ॥

विश्वजिति कल्पमानं यदेकं फलं तिद्दमेवेति नियामकं नास्ति । तसादि-द्धया केनचित्कसिंश्वित्फले कल्पमाने ऽधात्सर्वफलने गौरवमेव स्यादिति चेत्॥ मैवम्। स्वर्गस्य पश्चादिफलवदुःखिमश्वितनाभावािचरितश्यमुखनाच सर्वपुरूषाणािमष्टनात्स्वर्गे एव विश्वजितः फलम्॥

#### अष्टमाधिकरणमार्चयति ॥

स्वर्गाय वा प्रतिष्ठायै रात्रिसन्त्रमिहायिमः। पूर्ववत्स्यात्रतिष्ठाच श्रुता तेनाश्रुताहरम् ॥ १०॥

सत्त्वताग्रे श्रूयते। प्रतितिष्ठिनि ह वा एते य एता राचीरूपयन्तीति। ब्रह्म-वर्चस्विनो ऽचादा भवन्तीति च। हादशाहादूर्ध्वभाविनस्त्रयोदशराचचतुर्दशराचादयः सर्वे सत्त्वविशेषाः। चयोदशसंख्याका राचयो यस्मिन्सन्त्रविशेषे सो ऽयं
चयोदशराच इति समुदायप्राधान्येनैकवचनान्ततया प्रायेण निर्देशो भवित।
क्वचित्रु समुदायिनां राचिविशेषाणां प्रत्येकं प्राधान्यमभ्युपेत्येक एव सन्त्रविशेषो
बहुवचनान्तेन राचिश्वन्देनाम्नायते। तद्यथा। त एता विश्वतिराचीरपश्यिन्ति।
तादृशे राचिसन्त्रे विश्वजिन्त्यायेन स्वर्गः फललेन कल्पनीय इति प्राप्ने ब्रूमः॥
श्रस्य राचिसन्त्रविधेः स्तावके ऽर्थवादे प्रतिष्ठा श्रुता। सा चास्मिन्वाक्ये ऽत्यन्त-

मश्रुतात्स्वर्गात्रत्यासन्ता । तस्मात्रतिष्ठाकामो राचिसन्तं कुर्यादित्येवं प्रतिष्ठेव फलनेन कल्पनीया ॥

#### नवमाधिकरणमारचयति ॥

श्रुताश्रुते श्रुतं वैकं सीर्यसन्त्रप्रवृत्तये। आद्यो मैवं श्रुतेनैव फलाकाङ्कानिवर्तनात् ॥ ११॥

सीर्यं चरं निर्वपेद्वसवर्चसकाम इत्यव ब्रह्मवर्चसं श्रुतं फलम्। स्वर्गो ऽश्रुतं फलम्। तदुभयमपभ्युपेयम्। तथा सित स्वर्गस्य सर्वेरपेष्ट्यमाणलात्सर्वेषां तव प्रवृत्तिर्लभ्येतेति चेत्॥ मेवम्। श्रुतेन ब्रह्मवर्चसफलेनेव निराकाङ्के विधिवाक्ये विश्वजिद्यायेन स्वर्गफलकल्पनाया असंभवात्। तसाच्छुतमेव फलम्॥

## दशमाधिकरणमारचयति ॥

दशादिः सर्वकासेभ्यो ऽनुवादो वा फले विधिः। अङ्गोपाङ्गोदितः कामो विध्यभावादनूद्यते ॥ १२ ॥ उत्पत्तिचोदनासिडे आश्रित्य विधिभावने। फलसंयोगवोधेन भवेदेव फले विधिः॥ १३॥

इदमास्नायते। एकसी वा अन्या इष्टयः कामायाह्रियन्ते सर्वेभ्यो दर्शपूर्णमा-साविति। एकसी वा अन्ये यद्मकतवः कामायाह्रियन्ते सर्वेभ्यो ज्योतिष्टोम इति। तच सर्वेभ्य इत्यनेन वाक्येन दर्शपूर्णमासयोनं फले विधिः। विधायकस्य लिङ्कादेभीवनावाचिन आख्यातस्य चाभावात्। अनुवादस्तु भविष्यति। सर्वेका-मानां प्राप्तवात्। न च दर्शपूर्णमासाभ्यां स्वर्गकामो यजेतेति विधानात्स्वर्गे एव प्राप्तः। न तु कामान्तरिमिति वाच्यम्। अङ्गोपाङ्गकामानामिप प्राप्तवात्। सा-मिधेन्यो दर्शपूर्णमासयोरङ्गम्। तच कामा श्रूयन्ते। एकविंशतिमनुब्रूयात्मितष्ठा-कामस्य। चतुर्विंशतिमनुब्रूयाङ्गसवर्चेसकामस्येति। तथा सान्नाव्ययागस्य दोहन-मङ्गम्। तत्साधनं वत्सापाकरणमुपाङ्गम्। तच पलाश्श्राखाहरणे काम आस्रातः। यं कामयेत पश्रमान्स्यादिति। बहुपर्णां तस्मै बहुशाखामाहरेपश्रमन्तमेवेनं करो-तीति। त एते सर्वकामा अनूद्यन्त इति प्राप्ते ब्रूमः॥ मा भूतामस्मिन्वाक्ये वि- धिभावने। तथाणुत्पत्तिवाक्यसिंडे ते समाश्रित्य तादर्थ्यवाचिन्या चतुर्थ्या फल-संयोगो बोध्यते। तस्मादेष फले विधिः॥

एकादशाधिकरणमारचयति ॥

ज्योतिष्टोमश्च सर्वार्थः सर्वे सकृदनुष्टिते। दद्यात्पृथकप्रयोगाडा सकृत्तस्याविशेषतः॥ १४॥ एकेकस्यानपेक्षस्य फलस्यैव हि साधनम्। चोदितं तेन कामास्ते पर्यायेण भवन्यमी॥ १५॥

यथा दर्शपूर्णमासी सर्वकामार्थी। तथा ज्योतिष्टोमश्र सर्वकामार्थ इति पूर्वा-धिकरऐनेव सिडम्। तचीभयच कामा नैमित्तिकाः। ज्योतिष्टोमादिस्वरूपं नि-मित्रम्। तच्च सर्वेषु कामेष्वविशिष्टम्। न हि निमित्रसाधाराये सित नैमित्रि-कानां पर्यायो भवति। वहिसामीचे सित दाहप्रकाशयोः पर्यायादर्शनात्। तस्मा-ज्ज्योतिष्टोमे सकृदनुष्टिते सत्येकं फलं यथा निष्पद्यते । तथा फलान्तराखामपि वारियतुमशक्यत्वाद्युगपत्सर्वेफलसिडिरिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ न ज्योतिष्टोमं निमित्ती-कृत्य कामा विधीयनो । कामानामननुष्ठेयतात्। किं तर्हि पुरुषस्य स्वतः प्राप्ता-न्कामानुद्दिश्य तत्साधनतेनेव ज्योतिष्टोमो विधीयते। यद्यपि सर्वेभ्य इति स्वर्ग-पश्वादिफलानामेकेनैव शब्देनोद्दिश्यमानलात्साहित्यं प्रतिभाति तथापि न तद-स्ति । उद्देश्यगतलेन साहित्यस्याविविद्यातलात्। न च शब्दतः साहित्यनियमा-भावे ऽ येककर्मफललादर्थतः साहित्यमिति वाच्यम्। स्वर्गपश्वादीनां परस्परिन-रपेश्वाणामेव फललात्। तसादेकेकस्य साधनतेन कर्म चोद्यते। अत एव सर्वेभ्य इति निर्देशोपपत्तिः। अन्यया साहित्यनियमान्मिलितमिदमेकमेव फलं संपन्न-मिति सर्वशन्दो नोपपद्यते। तसाद्यदा यत्फलम्। तदा तत्सिद्धये ज्योतिष्टोमः प्रयोक्तव्यः। एकमपि वृष्ट्यादिफलं यदा काम्यते। तदा कारीरीष्टिः पुनः पुनः प्रयुज्यते । किमु वक्तव्यम् । फलभेदे प्रयोगभेद इति । तस्मात्रति फलं पृथक्प्र-योगः ॥

# हादशाधिकरणमारचयति ॥

चित्रया पश्वो ऽमुष्मिन्नेव स्युर्नियता न वा। आद्यः स्वर्गेण तुल्यत्वाद्देहस्योत्पादकत्वतः ॥ १६ ॥ चित्रोत्पत्ती तु नियमो न श्रुतो नापि कल्पनम्। पुंप्रवृत्यादिनापेते प्रतिबन्धे भवेत्फलम् ॥ १७ ॥

काम्यकमीएयेवं श्रूयनो । चित्रया यजेत पश्रुकामः । ऐन्द्रायमेकाद्यक्षपालं निर्वेषस्रजाकाम इति । तत्र यथा स्वर्गफलस्यामुष्मिकावं नियतम् । एवं पश्चादि-फलस्यापि । यदि स्वर्गहेतुज्योतिष्टोमो देहान्तरस्योत्पादकः । ति चित्रादिरिप तथित चेत् ॥ मैवम् । वैषम्यात् । श्रुस्मिन्देहे स्वर्गस्य भोक्तुमश्क्यवादश्रुताप्यन्यदेहोत्पत्तर्थापन्या कल्पते । चित्रया वन्यदेहो ऽवश्यमुत्पाद्यत इति नियमो न श्रुतः । नापि किंचित्तस्य कल्पकमस्ति । श्रुनेनापि देहेन पश्चादिफलस्य भोक्तं शक्यतात् । श्रुस्मिन्देहे प्रतियहादिदृष्टोपायमन्तरेश पश्चाद्यलाभाद्वैधं चित्रादि-फलमामुष्मिकमेवेति चेत्। न। प्रतियहादेः प्रतिवन्धनिवृत्तावुपयुक्तवात्। तस्मा-दस्ति प्रतिवन्धे फलमेहिकम्। सित वामुष्मिकम् ॥

# चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

इष्ट्वा तु वाजपेयेन वृहस्पितसवं यजेत्। कालं वा बोधयेद्वाक्यमुताङ्गलस्य बोधकम् ॥ १८॥ क्काश्रुत्या भाति कालो ऽच मैवमङ्गलबोधनम्। श्रुतेर्मुख्यं प्रक्रिया च तथा सत्यनुगृह्यते ॥ १९॥

इदमास्रायते। वाजपेयेनेष्ट्वा बृहस्पतिसवेन यजेता। अग्निं चित्रा सौनामग्या यजेतित। तनेष्ट्वेति क्काप्रत्ययो वाजपेयस्य पूर्वकालीनतां बूते। तस्माद्वाच्यमिदं बृहस्पतिसवस्य वाजपेयोत्तरकालीनतां वोधयतीति प्राप्ते ब्रूमः॥ बृहस्पतिसवस्य वाजपेयोत्तरकालीनतां वोधयतीति प्राप्ते ब्रूमः॥ बृहस्पतिसवस्य वाजपेयाङ्गलविधानमेव क्काश्वतेर्मुख्यो ऽर्थः। समानकर्तृकयोः पूर्वकाल इति सूत्रेण क्रियाद्वयस्यैककर्तृकतायां तद्विधानात्। यद्यपि सूत्रे पूर्वकाल इत्युक्तं तथा-पि तन्न नियतम्। मुखं व्यादाय स्विपतीत्यन कालेक्ये ऽपि प्रयोगात्। वाजपेय-प्रकरणम्यङ्गले ऽनुगृह्यते। अत्यथा लप्नकृते बृहस्पतिसवे कालविधानात्रकाणं

वाध्येत। श्रङ्गले कमीन्तरलेन प्रसिडवृहस्पतिसवलाभावात्त्र छ्यो ऽनुपपन इति चेत्। न। मासापिहोत्रन्यायेन तडमीतिदेशार्थलात्। तस्माडाक्यमिद्मङ्गलवी-धकम्॥ श्रिपिं चिलेत्यत्रायेवं योजनीयम्॥

# चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥

संस्थाप पौर्णमासीं तामनु वेमृध ईरितः। हयोरङ्गमुतैकस्य हयोः स्यात्रिक्रयावशात्॥ २०॥ उत्पत्तिवाक्यतः पूर्णमासयोगप्रभासनात्। तस्येवाङ्गं न दर्शस्य प्रक्रिया वाक्यवाधिता॥ २०॥

दर्शपूर्णमासप्रकरणे श्रूयते । संस्थाय पौर्णमासीं वैमृधमनु विर्वपतीति । तचेयं वैमृधिष्टः प्रकरणवलात्रयाजादिवहर्शपूर्णमासयोरभयोरपङ्गमिति चेत् ॥ न । वाक्यस्य प्रवलनात् । न च संस्थापेति पौर्णमास्याः समाप्रमिधानाज्ञ-दङ्गतमयुक्तमिति वाच्यम् । दर्शसाधारणाङ्गसमाप्रमिप्रायेण तदुपपन्नेः । तसा-दुत्पन्निवाक्यादेककर्तृकलवाचिक्काप्रत्ययाच पूर्णमासस्यैवाङ्गम् ॥

# पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

किमाग्रिमारुतादूर्ध्वमनुयाजैश्वरेदिति । श्रङ्गं कालो ऽषवाङ्गं स्यादितपारार्ध्यमन्यथा ॥ २२ ॥ प्रागाग्रिमारुतस्यास्य ज्ञाता सोमार्थता तथा। श्रनुयाजाश्व पश्चर्थाः संयोगः कालसिङ्वये ॥ २३ ॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते। श्रामिमास्तादूर्धमनुयाजैश्वरनीति। श्रामिमास्तं नाम विंचिक्कस्तम्। श्रनुयाजा देवं वर्हिरित्यादिभिः पाणुकहीचकाराउपितरेकादश-भिर्मन्तैः साध्या होमाः। तचापिमास्तशस्त्रस्वानुयाजा अङ्गमित्येवमङ्गाङ्गिभा-वबोधनायायं संयोगः। यद्यनुयाजानामयं कालोपदेशः स्यात्। तदानीमापिमास्नोपन्यासस्य स्वार्थो न कश्चिदित्यत्यन्तपारार्थ्यं स्यात्। तसाइहस्यतिसववद्देमृध-वच्चानुयाजा श्रङ्गमिति प्राप्ते वृमः॥ इतरस्तोचशस्त्रवदापिमास्तशस्त्रस्य सो-माङ्गन्तं पूर्वमेवावगतम्। श्रग्नीषोमीयविकृतौ सवनीयपशावितदेशतः प्राप्ताना-

मेकादशानुयाजानामपि प्रयाजवत्पश्चक्कत्वमवगतम्। ततः परस्परमङ्गाङ्गिभावा-संभवात्कालोपदेशार्थो ऽयं संयोगः॥

### षोडशाधिकरणमारचयति ॥

किं दर्शपूर्णमासाभ्यामिष्ट्वा सोमेन यागकः। अङ्गाङ्गिभावः कालो वा ह्यपारार्थ्याय चाङ्गता ॥ २४ ॥ दर्शादिलक्षणे काले सोमयागो विधीयते। स्वतन्त्रफलवन्त्रेन न युक्ताङ्गाङ्गिता तयोः ॥ २५ ॥

इदमास्नायते। दर्शपूर्णमासाभ्यामिष्ट्वा सोमेन यजेतेति। तचोभयोगियमारुतानुयाजवद्न्याधीनत्वाभावाह्र्शपूर्णमासोक्तः पारार्थ्यपिहाराय सोमस्य दर्शपूर्णमासाङ्गत्ववीधको ऽयं संयोग इति चेत्॥ मैवम्। स्वतन्त्र्व्यस्ववतः सोमस्याङ्गत्वाभावात्। फलवत्संनिधावफलं तदङ्गं भवतीति न्यायात्। न चाच वृहस्पतिसवन्यायेन सोमधर्मकमफलं कमान्तारं विधीयत इति शक्यं वक्तुम्। सोमशन्दस्य
वृहस्पतिसवशन्द्रवत्त्रामत्वाभावेन धर्मातिदेशकत्वाभावात्। क्ताप्रत्ययस्वसत्ययङ्गाङ्गिभावे कर्वंक्यमाचेणोपपद्यते। तस्माद्दर्शपूर्णमासशन्दस्य पारार्थ्यमभ्यपेत्यापि
तदुपलिह्यत उत्तरकाले सोमविधिरयम्। एतदेवाभिप्रत्य रथनक्ष्पमस्यास्नायते।
एष वै देवरथो यद्दर्शपूर्णमासौ यो दर्शपूर्णमासाविष्ट्वा सोमेन यजते रथस्पष्ट
एवावसाने वरे देवानामवस्यतीति। अवसाने निश्चिते। वरे मार्गे। यथा रथेन
सुर्षे मार्गे गन्तुः कर्यदक्षपाषाणादिवाधराहित्येन सुर्वं भवति। तथा प्रथमं दर्शपूर्णमासाविष्टवत उत्तरकाले तदिष्टिविकृतिषु सोमाङ्गभूतदीक्षणीयाप्रायणीयादिषु धर्मानुष्टानं सुकरं भवतीत्यर्थः। तस्मात्कालार्थः संयोगः॥

#### सप्तदशाधिकरणमार्चयति ॥

वैश्वानरेष्ट्या पूतलं पितुः पुत्रस्य वायिमः। कर्तुरेव फलं युक्तं कर्तृत्वं पितुरेव हि ॥ २६ ॥ जाते यस्मिनिष्टिमेतां निर्वपेत्तस्य पूतता। तच्चेप्सितं पितुस्तेन पिता तत्र प्रवर्तते ॥ २९ ॥ काम्येष्टिकारिं वैश्वानरं हाद्शकपालं निर्विपेतुचे जात इति प्रकृत्य श्रूयते।
यस्मिक्षात एतामिष्टिं निर्वेपित स पूत एव तेजस्यन्नाद इन्द्रियावी पश्रमान्भवतीति। तच पितुः प्रबुह्म्य कर्तृत्वम्। न तु मुग्धस्य पुचस्य। ततो ऽनुष्टानफलयोवैंयधिकरायपरिहाराय पितुरेव पूत्तलादिफलमिति चेत्॥ मैवम्। यस्मिक्षाते
निर्वेपित स पूत इति वाच्येन फलस्य पुचसंबन्धावगमात्। न चाच निष्फलस्य
पितुरप्रवृत्तिरिति वाच्यम्। पुचनिष्ठपूतलादेरीिसतलेन स्वफलबुद्धा प्रवृत्तिसंभवात्। तस्मात्युचस्य पूत्तलादि॥

#### अष्टादशाधिकरणमारचयति ॥

जन्मानन्तरमेवेष्टिजीतकर्मणि वा कृते। निमित्तानन्तरं कार्ये नैमित्तिकमतो ऽियमः ॥ २६॥ जातकर्मणि निर्वृत्ते स्तनप्राश्चनदर्शनात्। प्रागेवेष्टी कुमारस्य विपत्तेरूथ्वेमस्तु सा ॥ २९॥

पुचजन्मनो वैश्वानरेष्टिनिमित्तलाचैमित्तिकस्य कालविल्खायोगाज्जन्मानल-रमेवेष्टिरिति चेत्॥ मैवम्। स्तनप्राश्ननं तावज्जातकमानलारं विहितम्। यदि जातकर्मणः प्रागेव वैश्वानरेष्टिनिरुपेत। तदा स्तनप्राश्नस्यात्यन्तविल्खात्पुचो विपद्येत। तथा सित पूतलादिकिमिष्टिफलं कस्य स्यात्। तस्माच जन्मानलारं किंतु जातकर्मण ऊर्ध्व सेष्टिः॥

#### एकोनविंशाधिकरणमारचयति ॥

जातकमानन्तरं स्यादाशीचापगते ऽथवा। निमित्तसंनिधेराद्यः कर्तृशुद्धर्थमुत्तरः ॥ ३०॥

यद्यपि जातकमीनन्तरमेव तद्नुष्टाने निमित्तभूतं जन्म संनिहितं भवति तथायश्रुचिना पित्रानुष्टीयमानमङ्गविकलं भवेत्। जातकमेणि तु विपित्तपिरिहाराय तात्कालिकी श्रुडिः शास्त्रेणैव दर्शिता। ततो मुख्यसंनिधेरवश्यं वाधितन्ताळुडिलक्षणाङ्गवेकल्यं वारियतुमाशीचाद्र्ध्वेमिष्टं कुर्यात्॥

विंशाधिकरणमारचयति ॥

ऋषिं चिता यजेत्सीचामएयेत्यङ्गेष्टिरीहशी। ऋङ्गिकाले स्वकाले वा स्यादाद्यो ऽन्याङ्गवन्मतः॥ ३१॥ निर्वृत्ते चयनादौ तु कर्मान्तरिवधानतः। स्वकाले चोदकप्राप्ते तदनुष्टानमास्थितम्॥ ३२॥

अयिं चित्वा सौनामएया यजेत । वाजपेयेनेष्ट्वा बृहस्पतिसवेन यजेतेत्यन सौ-चामणीवृहस्पतिसवयोरङ्गलं पूर्वेमुक्तम्। तचाङ्गमङ्गिकाले ऽङ्गिना सह प्रयोक्त-व्यम्। इतरेषामङ्गानां तथा प्रयुज्यमानत्वादिति चेत्॥ मैवम्। क्वाप्रत्ययेन पूर्व-कालवाचिना साङ्गे चयनादी निर्वृत्ते सित पश्चाकर्मानारवेन सीवामरायादेर्वि-हितनात्। यदाङ्गिना सहैकप्रयोगः स्यात्। तदा ज्ञाप्रत्ययप्रापितः पूर्वोत्तरकाल-विभागो बाध्येत । न ह्यङ्गिना सह प्रयोक्तव्यानामुखासंभरणादीनां चयने निर्वृत्ते पश्चाडिधानं श्रुतम्। ततः पृथक्प्रयोगे ऽवश्यंभाविनि सति स्वस्वचोद्कप्रापिते काले तदनुष्टानं युक्तम्। सीचामस्या इष्टिप्रकृतिकलात्पर्वकालश्वीदकप्राप्तः। चयनेन सहैकप्रयोगे तु पर्वेष्युखासंभरणादिविधानादन्यस्मिन्दिने सीचामणी प्र-सज्येत। तथा बृहस्पतिसवस्य ज्योतिष्टोमविकृतिलाइसन्तकालश्वोदकप्राप्तः। वा-जपेयेन सह प्रयोगेको शरिद वाजपेयस्य विहितला इहस्पतिसवी ऽपि शरिद प्र-सज्येत। तसादितिदिष्टे पर्वेणि वसन्ते च तदनुष्टानम्॥ ननु सर्वेचाङ्गापूर्वैः प्रधा-नापूर्वे जनयितव्यम्। इह तु पूर्वेकालीनेन साङ्गप्रधानानुष्ठानेन फलापूर्वेस्य नि-ष्पचलादुत्ररकालीनमङ्गं निर्थकमिति चेत्। न। तस्यैवापूर्वस्यानेनाङ्गेन प्राव-स्यद्शायाः कस्पनीयनात्। तसानाङ्गिनः काले ऽनुष्ठानम्। किंतु स्वकाल इति स्थितम्॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे चतुर्थस्याध्यायस्य तृतीयः पादः॥

चतुर्थपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयित ॥
राजसूये ऽनुमन्यादि देवनादि च ते उभे।
मुख्ये उत्तेकमुख्यत्वं स्यादाद्यः प्रक्रियेक्यतः ॥ १॥
यागानां राजसूयत्वादिङ्गत्वं फलवत्वतः।
देवनाद्यफलं यत्रदङ्गं फलवतो यजेः ॥ २॥

राजमूयप्रकरणे यागरूपा अनुमत्यादयो बहवः श्रुताः। अनुमत्ये पुरोडाशम-ष्टाकपालं निर्वपति। नैर्श्वतमेककपालम्। श्रादित्यं चरं निर्वपति। श्रायावैष्ण-वमेकादशकपालमित्यादयः। यथैता इष्टयः। तथा पशवी ऽपि श्रुताः। स्रादि-त्यां मल्हां गर्भिणीमालभते । मारुतीं पृश्चिम् । प्रष्टौहीमश्विभ्यामिति । मल्हा मणिला गलस्तनयुक्तेत्यर्थः । तस्या ऋदितिर्देवता । पृश्निरस्पतनुः । तस्या महतो देवता। यावता वयसा वर्षचयरूपेण पृष्ठे भारं वोढुं शक्तिर्भवति तावडयस्का प्रश्लोही। तस्या ऋषिनौ देवता। एवमभिषेचनीयद्श्पेयाद्यः सोमयागाः श्रु-ताः। तथा वल्मीकवपायां होम इत्यादयो दर्विहोमाः श्रुताः। यथैत इष्टिपशु-सोमद्विहोमाश्चतुर्विधा यागह्पाः। एवमयागह्पा अपि द्यूताद्यः श्रुताः। प्रशिहीदींव्यति । अक्षेदींव्यति । राजन्यं जिनाति । शीनःशेपमाख्यापयत इत्यादयः। तच यागा यथा मुख्याः। तथा देवनादीनामि मुख्यत्वं युक्तम्। प्रकरणपाठस्यो-भयच समानलादिति प्राप्ते ब्रूमः॥ राजा स्वाराज्यकामी राजसूयेन यजेतेत्याख्या-तवाच्यायां भावनायां धातुबोध्यो यागः करणम्। राजसूयशब्दश्वाप्रसिडार्थना-द्यागसामानाधिकरएयेन तन्नामधेयं भवति । तथा राजसूयेन यागेन स्वाराज्यं भावयेदिति वाच्यार्थपर्यवसानादनुमत्यादीनां यागानामेव फलवल्लादङ्गिलम्। तत्संनिधी श्रूयमाणमफलं देवनादिकं यागाङ्गम्॥

हितीयाधिकरणमारचयति॥

एकस्यैवाभिषेच्यस्य तदङ्गं निखिलस्य वा। राजसूयस्यापकषीदाद्यः प्रक्रिययोत्तरः ॥३॥

यदेतद्देवनादिकमङ्गमित्युक्तं तदेतद्भिषेचनीयसोमयागस्यैकस्यैवाङ्गम्। कुतः। अपकर्षात्। यद्यप्रभिषेचनीयविधेरूध्वं तत्संनिधौ देवनाद्य आस्रातास्त्रयाप्रभि-

षेचनीयमध्ये ते ऽपकृष्यते। माहेन्द्रस्य स्तोचं प्रत्यभिषिच्यत इति वाक्येन राज्ञो यजमानस्याभिषेको माध्यन्दिनसवने स्तोचकाले ऽपकृष्यते। तिस्मन्नपकृष्टे सित ततः पूर्वमाम्नातानां देवनादीनामर्थिसिञ्चो ऽपकर्षः। ततो माहेन्द्रस्तोचादिवद्भिषेचनीयप्रयोगान्तःपातिलाहेवनादिकमभिषेचनीयस्यैवाङ्गमिति प्राप्ते ब्रूमः॥ किं तदङ्गले संनिधिः प्रमाणं किंवा प्रयोगपरिकल्पितमवान्तरप्रकरणम्। उभय्यापि प्रत्यक्षस्य महाप्रकरणस्य प्रवललाहेवनादिकं राजसूयस्याङ्गम्। राजसूय-शब्दश्वानुमत्यादीन्सर्वान्यागानभिधत्ते। तस्मात्सर्वेषामेतदङ्गम्। अनुष्टानं तु राजसूयमध्ये क्वचिदपेक्षितिमिति वचनवलादिभषेचनीयगतमाहेन्द्रस्तोचकाले तदन्तृष्टीयते॥

नृतीयाधिकरणमारचयति ॥

किं पुरस्तादुपसदां सौम्येन प्रचरेदिति। श्रङ्गाङ्गिभावः कालो वा वाक्यादाद्यः प्रतीयते ॥ ४॥ पुरस्तादिति कालो ऽच भाति कालविधस्ततः। नाङ्गं कस्यापि सौम्यादि प्रधानमितरेष्टिवत् ॥ ५॥

राजमूये संसृद्धन्दवाच्यान्यायेयाष्टकपालादीनि दशहवीं घाम्वातानि । तेष्वष्टमनवमदशमानि सीम्यलाष्ट्रवेष्णवानि । तिष्ठवयमिदं वाक्यमाम्वायते । पुरस्तादुप्तसदां सीम्येन प्रचरन्यन्तरा लाष्ट्रेणोपरिष्टां बैष्णवेनेति । यो ऽयं राजमूये सीम्यारास्तिम्बतिदिष्टानामुपसदामादिमध्यावसानेषु सीम्यादीनां चयाणामनुष्ठानमनेन वाक्येन चोद्यते । ततो वाक्यात्सीम्यादीन्युपसदामङ्गानीति प्राप्ते बृमः ॥ उपसदामिति षष्ट्याः कालवाचिना पुरस्तादिति शन्देनान्वयात्सीम्यादीनां कालविषयसंवन्थपरिमदं वाक्यम्। न लङ्गाङ्गिभावपरम्। ततो न कस्यापङ्गं सीम्यादिकम्। किंत्वनुमत्यादिवस्रधानम् ॥

चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

मुख्यतामनहोमस्य साङ्ग्रहायङ्गताथवा । मुख्यतमविरुद्धतात्मलाय स्यात्तदङ्गता ॥ ६ ॥ काम्येष्टिकार्ण्डे श्रूयते। वैश्वदेवीं साङ्ग्रह्णीं निर्वपेद्गामकाम इति। तचामन् होमाः श्रुताः। श्रामनमस्यामनस्य देवा इति तिस्र श्राहुतीर्जुहोतीति। त एत श्रामनहोमाः साङ्ग्रहर्ण्येष्ट्या सह समप्रधानभूताः। न हि तेषां मुख्यत्वे कश्चि-विरोधो ऽस्ति। दृष्टं ह्याग्रेयादिष्वनुमत्यादिषु च बहूनां मुख्यत्वमिति चेत्॥ मै-वम्। दर्शपूर्णमासाभ्यां स्वर्गकाम इति वाक्येन स्वाराज्यकामो राजमूयेनेति वा-क्येन च यथा बहूनां फलसंबन्धावरामः। तथामनहोमानाम्। फलसंबन्धाभावे सित प्राधान्यायोगात्। साङ्ग्रहर्णीं निर्वपेद्गामकाम इति वाक्यं तु साङ्ग्रहराया एव फलसंबन्धं बोधयति। न लामनहोमानाम्। तस्मात्फलवत्याः साङ्ग्रहरायाः संनिधावासाता श्रफला श्रामनहोमास्तदङ्गम्॥

पञ्चमाधिकरणमारचयति॥

नित्यनैमित्तिकाले वा नित्यतेव द्धियहे। देवान्तरायाञ्ज्येष्ठ्याच स्यादस्योभयरूपता ॥ ९ ॥ निमित्तलद्योतिनो ऽच यदिशच्दादयो न हि। अतो ऽस्य न निमित्तलं केवला नित्यतोचिता ॥ ৮॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते। यां वै कांचिद्ध्यं प्रैयंजमानश्च देवतामन्तरितस्तस्या श्रावृश्च्यते यत्राजापत्यं द्धियहं गृह्याति श्रमयत्येवैनामिति। सो ऽयं द्धियहो नित्यो नैमित्तिकश्चेत्युभयात्मकः। कृतः। श्राकारह्यसाधकसङ्गावात्। देवतान्तरायेण तद्देवताश्चोभमुपत्यस्य यहेण श्रमनाभिधानादन्तरायो निमित्तम्। यहो नैमित्तिक इति प्रतिभाति। तथा ज्येष्ठत्वमाद्मातम्। ज्येष्ठो वा एष यहाणामिति। ज्येष्ठत्वं नाम प्रशस्तत्वम्। तच्च नित्यत्वे सत्युपपद्यते। नैमित्तिकस्य पाश्चिकत्वाद्प्रशस्तत्वम्। तसाडेतुह्यवलादुभयात्मकत्वमिति चेत्॥ मैवम्। देवतान्तरायस्य निमित्तत्वाभावात्। निमित्तत्वे यदिशब्द उपबध्येत। सप्तमी वा श्रूयेत। यद्धव्ये वान्तरा-यक्वत्रेयजमानयोः सामानाधिकरण्येन प्रयुत्येत। यदि रथंतरसामा सोमः स्यादैन्द्रवायवायान्यहाल्गृह्यीयात्। भिन्ने जुहोति। यो वै संवत्सरमुख्यमभृत्वायि चिनुत इत्यादिषु संप्रतिपन्ननिमित्तेषु तद्शेनात्। तस्मात्केवलनित्यत्वमेव दिधय-हस्योचितम्। देवताश्चोभतत्समाधानोपत्यासो विधेयद्धियहस्तुतये ऽर्थवादः॥

षष्टाधिकरणमारचयति ॥

नित्यो नैमितिको वा स्याद्यागो वैश्वानरिश्वतौ। नित्यः पुरेव यद्धन्दादिवरोधाच्च पश्चिमः ॥ ९ ॥

अपिचयने श्रूयते। यो वै संवत्सरमुख्यमभृलाियं चिनुते यथा सामिगर्भो वि-पद्यते ताहगेव तदाित्तंमार्छेडिश्वानरं हाद्शकपालं पुरस्तािन्विपेदिति। उखा पि-ठरः। तामुखां युज्जानः प्रथमं मन इत्याद्प्रिपाठकाम्बातेमेन्त्रेः संपाद्य तस्यामुखा-यामियं निधाय षडुद्यामे हादशोद्यामे वा शिक्ये तामुखामवस्थाप्य तिन्छक्यं स्वकारे बङ्घा तमुख्यमियं संवत्सरं भृला पश्चादिष्टकाािभरिप्रश्चेतव्यः। अभर्गो त्वपूर्णगर्भपातविहनाशः स्यात्। ततो वैश्वानरेष्टिं चयनात्मागेव कुर्यादित्यर्थः। अवायन्तरायवाक्यवद्भरणवाक्यस्यार्थवाद्त्वािन्त्रत्या वैश्वानरेष्टिरित चेत्॥ मै-वम्। यः पुमानभृत्वाियं चिनुते स निवेपेदिति कर्तृसमानािधकृतयन्त्रस्य पाह्य-भर्गोध्योिनिमित्तनेमित्तिकभावावभासात्। विं च। दिधयहस्य नित्यस्य पाष्टि-कालकृपं नैमित्तिकत्वं विरुष्ठम्। इह तु नित्यत्वे प्रमाणाभावादेकमेव नैमित्तिकत्व-मित्यविरोधः॥

मप्रमाधिकरणमारचयति ॥

नित्या षष्ठी चितिनीं वा पञ्चापेक्षत्वतो ऽियमः। अपवृक्तावप्रतिष्ठानिमित्तीकृतितो ऽिनतमः॥ १०॥

अभी श्रूयते। संवत्तरो वा एनं प्रतिष्ठाये नुदते। यो ऽियं चित्वा न प्रतितिष्ठित पञ्च पूर्वाश्वितयो भवन्यथ षष्ठीं चितिं चिनुत इति। लाङ्गलेन कृष्टे व्याममाने भूप्रदेशे नानाविधाभिरिष्टकाभिः पस्थाकारेण स्थानं निष्पाद्यते। सेयं चितिः। तादृश्यः पञ्च चितयः पूर्वाः क्रियन्ते। ततः षष्ठी चितिः। तत्र षणां
पूर्णी षष्ठीति व्युत्पत्तौ पूर्वाः पञ्च चितीरपेक्षते। अन्यथा षर्संख्यापूरकत्वासंभवात्। तस्मादेकप्रयोगनियमादितरचितिविद्यत्यितं चेत्॥ मैवम्। अपिं चित्वति
पूर्वाभिरेव पञ्चभिश्वितिभिर्नित्यस्यापिचयनस्य समाप्तौ सत्यां पश्चाद्यो ऽच न
प्रतितिष्टत्यसौ षष्ठीं चिनुत इति कर्तृसमानाधिकृतेन यद्धव्येनाप्रतिष्ठां निमित्रीकृत्य विधानात्षष्ठी नैमित्विकी। ततः पञ्चचितिको नित्यो ऽग्निः। नैमित्वि-

कस्तेकचितिक इति न प्रयोगेक्यम्। पूरणप्रत्ययस्विभधानापेक्षयोपपद्यते। पूर्वाः पञ्च चितयो ऽभिहिताः। अथाभिधास्यमानां षष्ठीं चितिं चिनुत इति वचन्यक्तिः॥

## अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

क्रवङ्गं स्थान वा पिग्डिपतृयद्गः कतौ हि सः। अमावास्थोक्तितो मैवं तत्कालोक्तेः पुमर्थता ॥ १९॥

एवमासायते। अमावास्यायामपराहेन्न पिग्डिपतृयद्गेन चरन्तीति। तनामा-वास्याग्रन्थवाच्ये कमैणि विधीयमानलाद्यं पिग्डिपतृयद्गः ऋलङ्गमिति चेत्॥ मैवम्। अमावास्याग्रन्थस्य कालवाचित्वात्। कमैणि त्वयं ग्रन्थो लाख्यणिकः। न च वाक्येन ऋलङ्गलाभावे ऽपि प्रकर्णेन तद्भवेदिति वाच्यम्। तस्यानारभ्या-धीतत्वात्। तस्माद्यं पुरुषार्थः॥

#### नवमाधिकरणमारचयति॥

रज्जुिंद्वितीया पश्वशे यूपाशे वान्वयात्पशे। पश्वशे चिवृता यूपं परिवीयेति यूपगा ॥ १२ ॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते। श्राश्विनं यहं गृहीला चिवृता यूपं परिवीयाग्रेयं सवनीयं पश्रुमुपाकरोतीति। तच सवनीयपशेरग्रीषोमीयविकृतिलाचोदकप्राप्तं यूपपरिवाणं कालोपलक्षणार्थमनूद्य परिव्याणोत्तरकाले चिवृद्रश्नोपलक्षितपशोरूपाकरणं विधीयते। ततो रश्नायाः पश्रुक्वयात्पश्रुक्थनेन पशोरितस्ततो पक्षमणिनवारकरूपदृष्टार्थलाभाच पश्र्यो रश्नेति चेत्॥ मैवम्। चिवृतेति तृतीयया यूपितिति वितीयया श्रेषशेषिभावावगमाद्व्यविद्यात्त्वयलाभाच रश्ना यूपार्था। कालश्वाश्विनं यहं गृहीलेत्यनेनेवोपलक्षितः। पश्वनपक्षमणवद्यूपदार्द्यमपि दृष्ट्यमेव प्रयोजनम्। न च परिव्याणेन दार्द्यमितिदेशादेव सिडमिति वाच्यम्। तस्मिन्सित पुनर्विधानादेव वितीयया रश्नया परिव्याणान्तराङ्गीकारात्। तस्मादियं वितीया रश्ना यूपार्था॥

दशमाधिकरणमारचयति ॥

स्वरुर्येपे पशौ वाङ्गं यूपस्येत्युक्तितो ऽियमः।

स्वरुणा पत्रुमञ्ज्यादित्युक्तेः पत्रङ्गता स्फुटम् ॥ १३ ॥

अयीषोमीयपशौ श्रूयते। यूपस्य स्वरं करोति। स्वरंणा पश्रुमनक्तीति। तच स्वरोर्थूपसंबन्धाभिधानाद्यूपाङ्गन्वमिति चेत्॥ मैवम्। स्वरंणा पश्रुमिति तृतीयया द्वितीयया चाङ्गाङ्गिभावावगतौ संबन्धसामान्यवाचिन्याः षष्ट्या यूपाङ्गच्छेदन-जन्यनाभिप्रायेणापि नेतुं शक्यतात्। तस्मात्स्वरः पश्चङ्गम् ॥

एकादशाधिकरणमारचयति ॥

आधारादेश्व मुख्यतं न वायेयादिवतु तत्।

षगमुख्या नामतः सिद्धाः शेषा ऋत्ये ऽङ्गसंस्तुतेः ॥ १४ ॥

दर्शपूर्णमासयोराघाराज्यभागप्रयाजानुयाजादयः कालसंयोगमन्तरेणास्नाताः। आयेयादयः षड्यागाः कालसंयोगेन चोदिताः। तचाग्रेयादीनां यथा प्राधान्य-मङ्गीकृतम्। तथैवाघारादीनामणङ्गीकर्तव्यम्। यथा राजसूये परस्परविलक्षणा-नामिष्टिपशुसोमानां बहूनां समप्राधान्यम्। तद्वत्। एकप्रकरणपाठश्चोभयवापि समानः। तसादाघारादीनामायेयादीनां च समप्राधान्यमिति प्राप्ते ब्रूमः॥ राजा स्वाराज्यकामो राजसूयेन यजेतेत्यच राजसूयशब्दो राजसंबन्धात्प्रवर्तमानो राज-कर्तृकाणामेकप्रकरणपिठतानां सर्वेषां यागानां नामधेयं भवति । दर्शपूर्णमास-शन्दी तु कालवाचिनौ सन्तौ कालसंयोगेन विहितानामाग्रेयादीनां षर्षां या-गानां नामधेयतां प्रतिपद्येते। ततो दर्शपूर्णमासाभ्यां स्वर्गकामो यजेतेति वा-क्येन तनामधेयवशादाग्रेयादयः षडेव यागाः फलसंवन्धित्वेन प्रतीयमाना मु-खाः। अन्ये ताज्यभागाघारादयस्तनामरहिता निष्पत्ला आयेयादीनां शेषाः। एवं सत्यङ्गत्वेन स्तुतिरुपपद्यते। चक्षुषी वा एते यज्ञस्य यदाज्यभागावित्याज्य-भागौ यज्ञशरीरस्याङ्गिनो ऽङ्गलेन स्तूयेते। यत्रयाजानुयाजा इज्यन्ते वर्म वा एतद्यज्ञाय क्रियत इति यज्ञशरीरोपकारकवर्मत्वेन प्रयाजानुयाजाः स्तूयन्ते। एव-माघारादिषुदाहार्यम्। एतच सित सादृश्ये संभवति। तसादाघारादीनां नास्ति मृख्यतम् ॥

हाटशाधिकरणमारचयति॥

मुख्या न वा दीक्षणीया मुख्या स्यात्मोमसाम्यतः। ज्योतींषि यस्य स्तोमाः स्युरिति सोमैकमुख्यता ॥ १५॥

ज्योतिष्टोमेन स्वर्गकामो यजेतेत्यस्य प्रकरण ऐन्द्रवायवयहादयः सोमयागा दीक्षणीयादीष्टयो ऽगीषोमीयादिपश्रवश्चामाताः। तचाग्रेयादिपश्चपातिदर्शपूर्णमासनामवज्ज्योतिष्टोमनासः सोमपश्चपातिलाभावेन राजसूयनामवस्रकृतसर्व-यागसाधारणलालोमसमानानां दीश्वणीयादीनामप्यस्ति मुख्यत्वमिति चेत्॥ मेवम्॥ सोमयागपश्चपाते हेतुसज्ञावात्। ज्योतींषि स्तोमा यस्य यज्ञस्य सो ऽयं ज्योतिष्टोम इति हि तद्युत्पन्तिः। ञ्चत एव ब्राह्मण्यम्। चिवृत्यन्वदशः सप्तदश्य एकविंशः। एतानि वाव तानि ज्योतींषि य एतस्य स्तोमा इति। स्तोमानां ज्योतिष्ट्वे यज्ञप्रकाशकत्वम्। न चेष्टयः पश्चवो वा चिवृदादिस्तोमयुक्ताः प्रतिभानताने। तस्माज्ज्योतिष्टोमनासा सोमयागानामेव पर्रुसंवन्धावगमादफला इष्टि-पश्चो न मुख्या इति सोमयागानामेव प्राधान्यम्॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे चतुर्थस्याध्यायस्य चतुर्थः पादः । समाप्तश्च चतुर्थो ऽध्यायः ॥

### श्रीगणेशाय नमः

हितीयादिचये प्रोक्तं भेदशेषप्रयुक्तिभिः। अनुष्टेयमनुष्टानकमः पञ्चम ईर्यते ॥०॥

श्रमेन चतुर्थपचमयोरध्याययोः पौर्वापर्यं निरूपितम्॥ द्वितीयाध्याये कर्मभे-दिन्दूपणात्पृथगनुष्ठेयत्मवगतम् । तृतीयाध्याये शेषशेषित्वनिरूपणान्निवेशनः संगमन इति मन्त्रेण वहेरुपस्थानमनुष्ठेयम्। न तिन्द्रोपस्थानमित्याद्यनुष्ठेयव्यव-स्थावगता। चतुर्थाध्याये प्रयुक्तिनिरूपणादनुष्ठेयमेव निश्चीयते। पलाशशाखाङे-दमस्य वत्सापाकरणमेव प्रयोजकम्। न तु प्रस्तरेण सह प्रहृतिः प्रयोजिका। तथा सित पौर्णमास्यां वत्सापाकरणाभावे सत्यप्रयोजकप्रहृत्यर्थे शाखाङेदनं न कर्तव्यमिति। एवं विभिरध्यायरनुष्ठेयस्वरूपे निश्चिते सत्यनुष्ठानकमस्याकाङ्कित-न्वात्यचमाध्याये सो ऽभिधीयते॥

पत्रमाध्यायस्य प्रथमपादे प्रथमाधिकरणे प्रथमवर्णकमारचयित ॥
पदार्थानां क्रमो नैव नियतो ऽथ नियम्यते।
अमानलादनियतिर्नियतिर्वेदमानतः ॥ १॥

य एते ऽनुष्ठेयाः पदार्था गृहपितत्रक्षोत्रातृहोतृदीक्षादयस्तेषां पदार्थानां ना-स्ति क्रमनिर्णयः । क्रमबोधकस्य प्रमाणस्याभावादिति चेत् ॥ मैवम् । पदार्थेषु तदनुष्ठाने च यथा वेदः प्रमाणम् । तथैव क्रमे ऽपि वेदः प्रमाणम् । तस्मान्क-मस्य नियतत्वान्क्रमनिरूपकः पञ्चमाध्याय आरम्भणीयः ॥

हितीयवर्णकमारचयति ॥

न विधेयो विधेयो वा कमो नैवाकियालतः। कियाविशेषणलेन द्रव्यवद्युज्यते विधिः॥२॥ यद्यपि क्रमस्य क्रियात्वाभावात्स्वरूपेण न विधियोग्यता तथापि यथा दक्षा जुहोतीत्यादाविक्रयारूपं दिधिद्रव्यं क्रियाविशेषणं सिंहधीयते। दिधसाधनकं होमं कुर्यादिति। एवमनेन क्रमेण कर्तव्यमिति क्रियाविशेषणतया क्रमो विधीयताम्॥ तृतीयवर्णकमारचयति॥

दीश्चियता गृहपतिं ब्रह्माणं दीश्चयेदिति।
कमः पाठाहिधेयो वा पाठादीश्चाविधिः श्रुतेः ॥३॥
हादशाहस्य सत्त्रतात्त्ववेषां याजमान्यतः।
चोदकेनैव दीश्चायाः प्राप्तेः क्रमविधिर्मतः॥४॥

हादशाहे श्रूयते। अध्यर्युगृहपति दीस्र्यिता ब्रह्माणं दीक्ष्यित तत उद्गातारं ततो होतारिमिति। तत्र गृहपत्यादिदीस्थाणामनुक्रमः पाठाद्वगम्यते। विधेयतं तु गृहपत्यादिदीस्थाणामेव। कुतः। दीस्र्येदिति श्रुत्या तिहथ्यवगमात्। न हि श्रीतस्य विधेयस्य संभवे सित वाक्यार्थः क्रमो विधातुमुचितः। तस्मान्न विधेय इति प्राप्ते ब्रूमः॥ हादशाहे सन्त्रे य ज्ञुत्विजस्ते यजमाना इति ब्रह्मादीनां सर्वे- षामृत्विजां यजमानवे सित चोदकप्राप्ता दीस्था न विधातव्या। ततो दीस्थामनू- ह्याख्यातेन क्रमो विधीयते। यद्यपत्र क्रमस्य वाचकः शब्दो नास्ति तथापि वाक्येन प्रतीयते। स च प्रतीयमानः क्रमो मानान्तरेणं कर्तव्यतया प्राप्त्यभावादिह विधीयते। नन्वेकस्य कर्तुर्युगपद्नेकपदार्थानुष्ठानान्यथानुपपत्या क्रमस्य कर्तव्यनापि प्राप्तेति चेत्। न। विशेषस्याप्राप्तवाद्युत्क्रमेणायनुष्ठातुं शक्यत्वात्। तस्मा- ह्याच्यावगतं क्रमविशेषं नियन्तुमयं विधिः॥

#### डितीयाधिकरणमारचयति॥

अगिहोनं जुहोतीति यवागूं पचतीति च। क्रमः पाठाद्येतो वा पाठात्सर्वेच दर्शनात् ॥ ५॥ होमद्रव्यसमुत्पत्थै पूर्वं पाको ऽवगम्यते। यवाग्वेति श्रुता होमद्रव्यतातो ऽर्थतः क्रमः ॥ ६॥

गृहपत्यादिदीश्वासु पाठप्राप्तस्यैव कमस्यादतत्वादिहापि होमपाकयोः पाठा-स्राप्तः कम आदरणीय इति चेत्॥ मैवम्। द्रव्यमन्तरेण होमासंभवादृव्यनिष्पत्त्यै पाकस्येव प्राथमिकलावश्यंभावात्। होमद्रव्यतं च यवाग्वायिहीचं जुहोतीति तृतीययावगम्यते । तस्मात्यारकमं वाधिलार्थतः क्रमी ऽचाभ्युपगन्तव्यः ॥

तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

स्याइसन्तादिमन्त्राणां क्रमो नो वान्यवद्भवेत्। शाखानारे व्यत्ययेन न क्रमो नियतो ऽच हि ॥ ७॥

दर्शपूर्णमासयोयाजमाने कार्रे प्रयाजानुयाजानुमन्त्रणमन्त्रा आसाताः। व-सन्तमृतूनां प्रीणामि । यीष्ममृतूणां प्रीणामीत्यादयः । तेषां नियतः क्रमो ऽभ्यु-पगन्तयः। कुतः। अन्येष्वायेयोपांशुयाजाद्यनुमन्त्रणमन्त्रेषु नियतक्रमदर्शनेना-चापि क्रमनियमस्य बुडिस्थलादिति चेत्॥ मैवम्। अत्र नियामकाभावान तावदत्र पाठो नियामकः। वसन्तयीषावर्षाशरह्वेमन्तमन्त्राणामनेन क्रमेण तैत्रि-रीयशाखायां पिठतानां शाखान्तरे व्यत्ययेन पाठदर्शनात्। नाषच यवागूपाकव-दर्थो नियामकः । वसन्तमन्त्रे सिमद्यागैकविषययागस्य कस्यचित्रयाजस्यानु-मन्त्रणे ऽपनुपपत्यभावात्। नापच लिङ्गं नियामकम्। वसन्तमन्त्रे समिद्यागैक-विषयस्य विशेषसामर्थ्यस्यादर्शनात्। तसादन नास्ति नियतः क्रमः ॥

चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

प्रयाजेषु कमो नास्ति विद्यते वा न विद्यते। श्रुत्यश्रीभावतो मैवं क्रमः पाठान्त्रियस्यताम् ॥ ७॥

सिमधो यजित । तनूनपातं यजितीत्यादिषु प्रयाजेषु नियतः क्रमो नास्ति । कृतः । क्रमप्रापकप्रमाणाभावात् । यथा गृहपत्यादिदीश्चानुवादेनाख्यातश्चरया कमो विविधातः। तथाच कमविधायिका श्रुतिनीस्ति। यजतीत्याख्यातेन सिन-द्यागादिपदार्थानामन्यतो ऽप्राप्तानां विधानात्। यथा च दीख्रयिलेति ह्याप्रुतिः। तत उज्ञातारमिति पन्तमीश्रुतिवी। तादृश्यपि नाच श्रुतिरूपलभ्यते। न च पा-कहोमयोरिवार्थतः क्रमो वक्तुं शक्यः। समिद्यागमन्तरेणापि तनूनपाद्यागस्य कर्तुं शकालात्। तसाझास्यच क्रमनियम इति चेत्॥ मैवम्। वाकापाठेन प्रती-तस्य क्रमस्य वाधाभावेनाभ्युपेयत्वात्। तस्मादिस्त क्रमनियमः॥

पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

उपाकृतानां किं सप्तद्शानां यूपवन्धने। क्रमो नास्यस्ति वा नास्ति नियामकविवर्जनात्॥०॥ आद्यसंस्कृत्यनुष्ठानं यत्क्रमेण स एव हि। क्रमो ऽन्यच प्रवृत्तिस्तु क्रमस्याच नियामिका॥ १०॥

वाजपेये सप्तदश प्राजापत्यान्यशूनालभत इति विहितानां पशूनामुपाकरण्नियोजनादयः संस्काराः कर्तव्याः। तचेहशे पशावुपक्रम ईहशे च समाप्तिरिति नियमकारिणः शास्त्रस्याभावादैच्छिकेन क्रमेणोपाकरण्रू प्रथमः संस्कारो ऽनुष्टितः। उपाकृतानां यूपे नियोजनं संस्कारान्तरं कर्तव्यम्। तदानीमीहशः पशुः प्रथमं नियोक्तव्य इति क्रमनियमकारिणां श्रुत्यर्थपाठानामभावान्नास्ति क्रम इति चेत्॥ मैवम्। उपाकरणे यः क्रमः स्वीकृतस्त्रस्थैव नियोजनादिसंस्कारेषु स्वीकर्तव्यतात्। श्रुत्यर्थपाठा इव प्रथमप्रवृत्तिरिप क्रमं नियन्तुमहैति। प्रवृत्त्या बृद्धिस्थस्य क्रमस्य त्यागे कारणाभावात्। प्रावृत्तिकक्रमस्वीकारे प्रथमपशावुपाकरण्नियोजनयोः प्रथमद्वितीयसंस्कारयोमध्ये पश्चन्तरेष्वनुष्ठितैः षोडशिक्तरेव पदार्थेव्यवधानं भवति। तच्च सप्तद्येति विधिवलादभ्यनुज्ञातम्। प्रावृत्तिकं क्रमं परित्यज्य पश्चन्तराणां पूर्वं नियोजनं कृता पश्चात्रथमपशोर्थेदि नियोजनं क्रियेत। तदा वाचिश्त्यदार्थेर्थवधानं स्यात्। तत्तु नाभ्यनुज्ञातम्। तस्मात्रवृत्त्या क्रमो नियम्यते॥

षष्टाधिकरणमारचयति ॥

प्राथम्यमगीषोमीये साद्यस्काख्यकतावृत । सवनीये ऽग्रिमो यसात्रकृतौ तदपेक्षितम् ॥ ११ ॥ स्राश्विनयहसामीयं सवनीयपशोः स्थितिः । नियते तत्क्रमे स्थानान्छिष्टयोः प्राकृतो नयः ॥ १२ ॥

साद्यस्क्रनामकः कश्चित्सोमयागः। तत्र श्रूयते। सह पशूनालभत इति। प्रकृतावग्रीषोमीयपशुरीपवसथ्ये पूर्वदिन श्चालभ्यते। सवनीयपशुः सुत्यादिने प्रातःसवन श्चाश्विनयहादूर्श्वमालभ्यते। ञ्चनुबन्ध्यो ऽवभृषादूर्श्वमालभ्यते। इह तु चयो ऽपि पशवः सहालक्षव्याः । सो ऽयं सहालम्भः सुत्यादिन आश्विनयहाद्धं सवनीयस्थाने भवतीत्येतद्वश्यमभ्युपेतव्यम् । तथा सित प्रधानसोमप्रत्यासित्तिः लाभात्तेषु चिषु पशुष्वभीषोमीयस्य प्रथममुपाकरणम् । कुतः । प्रकृतो तत्प्राथम्यस्यापेश्चितत्वादिति चेत् ॥ मैवम् । सवनीयो हि स्वस्थान एव वर्तते । आश्विनयहसामीयस्य सवनीयस्थानत्वात् । आश्विने गृहीते सित सवनीय एव बुिडस्थो भवित । प्रकृतो तदानन्तर्यस्य क्षृप्तत्वात् । ततः सवनीयस्य प्राथम्ये स्थानान्तिश्विते सित स्थानभ्रष्टयोग्पीषोमीयानुबन्ध्ययोः प्रकृताविव पूर्वीत्ररभावो द्रष्टव्यः ॥

#### सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

स्त्रीपुंसदेवकौ सारस्वतौ तड्डर्मगः क्रमः। नास्त्यस्ति वाच नास्त्येष तिन्यामकवर्जनात्॥ १३॥ याज्यानुवाक्यापाठेन स्त्रीप्राथम्यं हि मुख्ययोः। मृख्यार्थेनेन धर्माणां स्यान्मुख्यक्रमतः क्रमः॥ १४॥

चित्रायागे सप्तानां हिवषां मध्ये चतुर्थेपञ्चमे इत्यमासायेते। सारस्वती भ-वतः। एतद्वे दैव्यं मिथुनमिति। सरस्वती च सरस्वांश्वेति विगृह्यसमासे कृते पुमान्स्त्रियेति सूत्रेणेकशेषात्सारस्वताविति भवति। तौ देवते ययोर्थागयोत्त्री सारस्वती यागौ। एतच्च मिथुनमिति वाक्यशेषादवगम्यते। तयोर्थागयोर्त्निवापादयो धमीश्वोदकतः प्राप्ताः। तत्र स्वेच्छया स्त्रीयागस्य पुंयागस्य वा प्रथमं निर्वापः कार्यः। कुतः। श्रुत्यर्थपाठप्रवृत्तिस्थानानामन्यतमस्य नियामकस्याभावादिति प्राप्ते बूमः॥ हीत्रकार्येऽ स्त्रीदेवतायाः पूर्वं याज्यानुवाक्ये श्रासाते। प्रणो देवी सरस्वतीति। पश्चात्युंदेवतायाः। पीपिवांसं सरस्वत इति। श्चनेन याज्यानुवाक्याक्रमेण मुख्ययोर्डयोर्थागयोर्भध्ये स्त्रीयागस्य प्राथम्यमवगम्यते। ततो धमाणां मुख्ययागार्थनान्मुख्यक्रमेणेव क्रमे नियते सित स्त्रीयागस्येव प्रथमं निर्वापः कार्यः॥

श्रष्टमाधिकरणमारचयित ॥ उपांश्रुयाजे पूर्वत्वमग्रीघोमीयके ऽथवा। धर्मानुष्टान आद्यो ऽस्तु मुख्ययोस्तादृशकमात् ॥ १५॥ युक्तमीषधधर्माणां प्राथम्यं पूर्वपाठतः। पाठकमस्याविलखादाज्यधर्मास्तु पश्चिमाः ॥ १६॥

दर्शपूर्णमासयोर्षाणुयाजो ऽगीषोमीयश्वेत्येतदुभयं पौर्णमास्यामास्नातम्। तबोपांणुयाजस्याज्यं द्रव्यम्। आज्यस्य धमी जत्यवनचतुर्गृहीतत्वाद्यः। अगीषोमीयस्य पुरोडाशो द्रव्यम्। तस्य धमी निर्वापावधाताद्यः। तच मुख्यो यागावुपाणुयाजागीषोमीयो पूर्वोत्तरभाविनो। तथा सित पूर्वेन्यायेन धमेकमस्य मुख्यकमाधीनत्वादाज्यधमीरणामनुष्ठाने प्रायम्यमिति प्राप्ते ब्रूमः॥ औषधधमी निर्वापाद्यः पूर्वमास्नाताः। पश्चादाज्यधमीः। तच मुख्यक्रमप्रयुक्तमाज्यधमीरणां प्रायम्यं वाधिता पाठकमानुसारेणीषधधमी एव प्रथममनुष्ठेयाः। पाठकमो हि
वैदिकैः शन्देः सहसा प्रतीयते। मुख्यकमानुसारी तु क्रम उपपत्त्या कस्पनीयः।
तस्मादगीषोमीयपुरोडाशार्थेभ्य औषधधर्मेभ्य कर्ष्वमाज्यधमी अनुष्ठेयाः॥

#### नवमाधिकरणमारचयति ॥

अग्रीषोमीय आग्रेयात्पूर्वी नो वास्तु पूर्वता। ब्राह्मणक्रमतो मैवं मन्त्रक्रमविल्वतः ॥ १७ ॥ स्मृतिक्रमादनुष्ठानं मन्त्राणां स्मारक्रवतः। प्रावस्यं ब्राह्मणस्यास्ति विधिनापि कृतार्थता ॥ १८ ॥

अग्रीषोमीययागस्ते त्रिरीयबासणे पत्रमप्रपाठके वितीयानुवाके समास्नातः।
ताभ्यामेतमग्रीषोमीयमेकादणकपालं पूर्णमासे प्रायच्छिदिति। आग्रेययागस्तु
षष्ठप्रपाठके तृतीयानुवाक आसातः। यदाग्रेयो ऽष्टाकपालो ऽमावास्यायां पौर्णमास्यां चाच्युतो भवतीति। तचानुष्ठानस्य बासणोक्तिवध्यधीनत्वादगीषोमीयस्य प्रथममनुष्ठानमिति प्राप्ते ब्रूमः॥ मन्त्रकाग्रेडे पूर्वे पिता आग्रेयमन्त्राः।
तथा हि हीचकाग्रेड आज्यभागमन्त्रानुवाकादुत्ररिस्मिन्नुवाके प्रथममित्रमूर्धित्यादिके आग्रेय्यो याज्यानुवाक्ये आसाते। ततः प्रजापते न त्वदेतानीत्यादिके प्राजापत्ये। ततो ऽग्रीषोमा सवेदसेत्यादिके अग्रीषोमीये। आध्वर्यवकाग्रेडे ऽप्यग्रेय
जुष्टं निर्वेषास्यग्रीषोमाभ्यामित्याग्रेयः पूर्वमास्नातः। याजमानकाग्रेडे ऽप्यग्रेरहं

देवयज्ययानादो भूयासिमत्यागेयस्य पश्चादगीषोमयोरहं देवयज्यया वृत्तहा भूया-सिमत्यान्नायते । मन्त्रक्रमञ्चः प्रवलः । मन्त्रेः स्मृता पञ्चादनुष्ठेयत्वात् । ब्राह्मणं त्रप्राप्तपदार्थे विधिनापि चितार्थम् । ऋतो ऽनुष्ठानस्मरणायैवोत्पन्नान्मन्त्रान्वा-धितुं नालिमिति मन्त्रक्रमेणायेयस्यैव प्रथममनुष्ठानम् ॥

### दशमाधिकरणमारचयति ॥

सारस्वताज्ये पूर्वतं वार्हस्पत्यचरावृत । धर्माणामाज्यनिष्ठानां प्राथम्यमुपदेशतः ॥ १९ ॥ सक्रमाणां पदार्थानां चोदकप्रापितत्वतः । प्राथम्यमन्तरङ्गत्वादायेयविकृतौ चरौ ॥ २० ॥

अध्यक्तस्पाभिधायामिष्टी हिवस्तयं श्रूयते। आगाविष्णवमेकादशकपालं निर्व-पेदिभिचरन्सरस्वत्याज्यभागा स्याह्याहेस्पत्यश्वहिति। तच सारस्वतस्य ये धर्मास्त्र एव पूर्वमनुष्ठेयाः। कुतः। सारस्वतयागस्य बाहेस्पत्यात्पूर्वमुपिदिष्टलात्। मुख्य-क्रमेण हि धर्माणां क्रमो युक्त इति प्राप्ते ब्रूमः॥ न तावदचाज्यधर्मा श्रीषधधर्मा वोपिद्श्यन्ते। किंतु चोदकेन प्राप्यन्ते। चोदकश्च सक्रमानेव पदार्थानितिद्शित। प्रकृतौ चौषधधर्माणां प्रथममनुष्ठेयत्वादिहापि बाहेस्पत्यचरुधमा एव प्रथममनु-ष्ठेयाः। किं च। श्राग्रेयस्य प्रथमभाविनो विकृतिबीहेस्पत्यश्वरुः। उपांश्रुयाजस्य पश्चाद्वाविनो विकृतिः सारस्वतमाज्यम्। श्वतो ऽन्तरङ्गलाचरुधमा एव पूर्व-भाविनः॥

# एकाद्शाधिकरणमारचयति ॥

साकमेधेष्टयस्तिसो ब्रहे स्युः सद्य एव वा। प्रातरादेईयोरहोः सत्त्वात्मकृतिवद्भ्यहे ॥ २१ ॥ साङ्गमुख्यानुरोधेन प्रातरादेविधानतः। श्रीतं सद्यस्वमन्यतु चोदकात्तेन दुर्वलम् ॥ २२ ॥

चातुर्मास्येषु साकमेधनामके तृतीये पर्वणि श्रूयते। अयये ऽनीकवते प्रातर-ष्टाकपालं निर्वपेन्महद्मः सान्तपनेभ्यो मध्यंदिने चहं महद्मी गृहमेधिभ्यः सर्वा- सां दुग्धे सायमोदनिमिति। ता एतास्तिस इष्टयो ग्रह्मालीनाः। यथा प्रकृती पर्वायन्वाधानादिकं प्रतिपदीष्टिरिति ग्रह्मालीनतम्। तहत्। ननु प्रातर्मध्यंदिनसायंश्रव्देशिसिन्नेवाह् चयः कालास्तिमृणामिष्टीनां विहिताः। तनः। हयोर्प्यहोः प्रातरादिकालसङ्कावात्। पूर्वेद्यः प्रातरादिकालेषु स्वकीयेषु तासामुप्यक्रमः। परेद्युः प्रातरादिकालमङ्कावात्। पूर्वेद्यः प्रातरादिकालेषु स्वकीयेषु तासामुप्यक्रमः। परेद्यः प्रातरादिषु ताः समापनीयाः। ततो ग्रह्मकालीनतमिति प्राप्ते न्रूमः॥ अवायये ऽनीकवते प्रातरष्टाकपालं निर्वपेदिति साङ्गं प्रधानं प्रातःकालीनतया विधीयते। प्रातःश्रव्य स्वत एकमेव प्रातःकालमिभधाय पर्यवस्यति। प्रातरिविचित्तेवादौ तद्दर्शनात्। तस्मासाङ्गस्य प्रधानस्यैकसिन्नेव प्रातःकाले विधानासग्रस्कालीनतं श्रीतम्। चोदकेन लन्वाधानाद्यङ्गं पूर्वेद्यः प्रातः प्रधानं परेद्यः प्रातरिति कल्यते। उपदेशश्रीदकाहलीयान्। तस्मादेकाहकालीना इष्टयः॥

हादशाधिकरणमारचयति ॥

प्रयाजेष्वपकर्षो ऽनुयाजेषूक्षषे इत्यमू । श्रुतमाचे तदन्तेषु तदाद्येषु च वायिमः ॥ २३ ॥ श्रन्येषां मुख्यकालतानीवं चुत्कमसक्तितः । प्रयाजान्ते सनुयाजादिके चैती समूहके ॥ २४ ॥

अग्रीषोमीयपशे प्रयाजानामपकर्षः श्रूयते। तिष्ठनां पशुं प्रयजनतीति। प्रकृती हिविधासादिते पश्चास्रयाजा इज्यन्ते। इहापि पश्चसंज्ञपनादृश्चे हिविधासादिते पश्चादेव प्रयाजाश्चोदकेन प्राप्ताः। ते चाच वचनाज्जीवत्येव पशावपकृष्यने। तथा सवनीयपशावनुयाजानामुक्तर्षः श्रूयते। आग्रिमारुतादृश्चेमनुयाजेश्वरन्तीति। तच प्रयाजमाचस्यापकर्षः श्रुतः। अनुयाजमाचस्योक्तर्षः। तावुभी श्रुत्यनुसारेण तथेवाङ्गीकर्त्वथो। यदि प्रयाजान्तस्याङ्गकलापस्यापकर्षः स्थात्। तदा प्रयाजेभ्यः पूर्वभाविनामाधारसामिधेन्यादीनां ततो ऽप्यपकर्षादत्यन्तव्यवहितानां प्रधानकालीनतं न स्थात्। प्रयाजमाचे त्यकृष्टे सत्याधारादीनां मुख्यकालीनतं न लुप्यते। एवमनुयाजमाच उक्तृष्टे तत ऊर्ध्वभाविनां सूक्तवाकशंयुवाकादीनामनुक्तर्षात्मधानसंनिधिने विनश्यति। तस्यात्मयाजमाचस्यापकर्षे ऽनुयाजमाचस्योक्तर्षे इति प्राप्ते श्रूमः॥ प्रकृतौ पदार्थानुष्टानक्रमस्य क्षुप्तवात्मक्रमाणामेव

पदार्थानां चोदकेनातिदेशाद्युत्कमे सित पूर्वेण पदार्थेनोत्तस्य पदार्थस्य बुडा-वनुपस्थापितत्वादनुष्ठानमेव लुप्येत । तस्मात्रयाजान्तस्याङ्गसमूहस्यापकर्षः । अनुयाजादेरङ्गसमूहस्योत्कर्षः ॥

#### चयोदशाधिकरणमारचयति ।

सावनेष्विष्टिकानां किं सीमिकेभ्यो न पूर्वता।
पूर्वता वाच नियमो नास्ति तडेतुवर्जनात् ॥ ५५॥
प्रतिप्रस्थातृनिर्वापे ह्यध्ययीरिप कर्तृता।
प्रोक्षणाद्याः पुरा पश्चात्सीमिकाः स्युः प्रवृत्तितः ॥ २६॥

सोमे प्रात्मनुष्ठेयो ऽनुवाकः पठितः। ततः प्रचरणीहोमादयः पठिताः। ततः सवनीयादयः। ते च चोदकागतिविषादियुक्ताः। ततो विष्ठप्यवमानस्तोचं पठितम्। त्वाध्वर्युहींचे प्रात्मनुवाकप्रेषं द्वा तदानीमेव प्रतिप्रस्थातारमेवं प्रेष्य-ति। प्रतिप्रस्थातः सवनीयान्निवेपस्वेति। ततः प्रचरणीहोमादिभ्य ऊर्ध्व प्राप्ता प्रविप्रस्थातः सवनीयान्निवेपस्वेति। ततः प्रचरणीहोमादिभ्य ऊर्ध्व प्राप्ता प्रविप्रस्थातः प्रविप्रस्थातः प्रविप्रस्थातः प्रविप्रस्थातः प्रविप्रस्थातः । विष्यवमाने स्तृत आहा-प्रीद्मीन्वहर विहः स्तृणीहि पुरोडाशानलंकुर्विति। एवं स्थिते सित प्रकृतौ निवापोत्तरभाविनो ऽलंकरणपूर्वभाविनः प्रोक्षणादयो ये पदार्थास्ते ऽच चोदकप्राप्ताः। तेषां निर्वापवद्यकर्षस्यालंकरणवदुक्तर्षस्यानुक्तवादुभयोमध्यकाल एवानुष्ठानं प्राप्तम्। तथा सित प्रचरणीहोमादिभिवेहिष्पवमानान्तैः सौमिकपदार्थैः सह प्रोक्षणादिपदार्थानामेष्टिकानामेककालवेनानुष्ठानात्पीवीपर्यकलहे सित नियामकाभावादेन्छिकः क्रम इति प्राप्ते वृमः॥ प्रात्मनुवाकप्रचरणीहोमयोः सौनिकयोः पाठप्राप्तमनुक्रमं विच्छिद्य प्रेषविधिवलादेष्टिको निर्वापः प्रवृत्तः। तेन

च निर्वापेण तदनन्तरभावि प्रोक्षणादिकं बुडावुपस्थायते। न तु सीमिकं प्रच-रणीहोमादिकं तदा केनचिदुपस्थायते॥ ननु निर्वापः प्रतिप्रस्थातृकर्तृकः। प्रो-स्रणादिकमध्यर्युकर्तृकमिति न निर्वापः प्रोस्रणादिकमुपस्थापयतीति चेत्। मै-वम्। निर्वापे ऽध्वर्योरिप कर्तृत्वमिस्ति। प्रयोजकत्वात्। स्रतो ऽसौ प्रोस्रणादीना-

मुपस्थापकः । ऋतस्ते पूर्वमनुष्टेयाः । पश्चात्सीमिकाः प्रचरणीहोमादयः ॥

चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥

यूपच्छेदापकर्षः किं तदनो श्रुत एव वा।
प्रयाजवत्तदन्तत्वाचयनं चापकृष्यताम् ॥ २९॥
श्रुप्पीषोमप्रणयनं सौमिकं पाश्रुकी छिदा।
प्रयाजाघारवैषम्याच्छुतमाचापकर्षणम् ॥ २५॥

ज्योतिष्टोमे वैसर्जनहोमादूर्धं प्राचीनवंशगतो वहिराग्रीधीये प्रशेतव्यः। सी-मश्च प्राचीनवंशे पूर्वमवस्थापित इदानीं हिवधीने प्रशेतव्यः। तयोरुभयोः प्रश्चानाद्र्धं यूपछेद श्रामातः। तदेतत्सर्वं सुत्यादिनात्माचीन श्रीपवसथ्ये दिने प्राप्तमा तन्य यूपछेदो दिनचयात्पूर्विसिन्दीश्चाकाले ऽपकृष्टः। दीश्चासु यूपं छिन्त्रीति तिद्यानात्। तिसिन्नपकृष्टे प्रयाजन्यायेन तदन्ताङ्गसमूहस्यापकर्षात्मणयनमप्पकृष्यतामिति प्राप्ते बूमः॥ प्रयाजाधारादीनामेव प्रधानं प्रत्यङ्गत्वेनेकप्रयोगानाः पातिलादवश्यंभावी परस्यरक्षम इति प्रयाजापकर्षे तदन्ताङ्गसमूहस्यापकर्षो युक्तः। इह तु प्रणयनं सोमयागाङ्गम्। यूपछेदस्वपीषोमीयपशोरङ्गिति प्रश्चयनछेदनयोनान्योन्यं क्रमो ऽपेक्षितः। तस्माच्छ्रतस्य यूपछेदमाचस्यापकर्षेः॥

पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

सवनीये पिष्टलेपफलीकरणहोमकौ।
उन्क्रष्टच्यौ न वाद्यः स्यादनुयाजोत्तरत्वतः ॥ २९ ॥
पश्चर्याः स्युरनुयाजाः पुरोडाश्यनतौ तु तौ।
उक्तौ होमौ प्रयोगस्य भेदान्नोत्कर्षमर्हतः ॥ ३० ॥

सवनीयपुरोडाशे पिष्टलेपफलीकरणहोमी चोदकेन प्राप्ती। दृषदुपलाकपाला-दिष्वविश्विशे यः पिष्टलेपस्तमुङ्गृत्य जुद्धां चतुर्गृहीत आज्ये प्रक्षिप्य दक्षिणायी जुहोति। फलीकरणशब्देन तग्डुलकणा उच्यन्ते। तानिप तथा जुहोति। तावैती होमी प्रकृतिविदहाप्यनुयाजोत्तरकालीनी। ते चानुयाजा आग्रिमास्तादूर्ध्वमुन्कृ-ष्टा इति सूक्तवाकादिवदेती होमावुन्क्रष्टव्याविति चेत्॥ मैवम्। उन्कृष्यमाणा एते ऽनुयाजाः पश्चर्याः। न तु पुरोडाशार्थाः। पुरोडाशप्रसङ्गसिडवेस्यमाणलात्। उक्तहोमी तु पुरोडाशार्थी। न च तयोः प्रसङ्गसिष्ठिः। पशी पिष्टाद्यभावेन तडी-मासंभवात्। एवं सत्युक्तप्रणयनवडीमयोः प्रयोगभेदानास्यनुयाजैः सहीत्कर्षः॥

# षोडशाधिकरणमारचयति ॥

पुरोडाशाभिवासान्तस्यापकर्षो ऽस्ति दर्शके। न वाद्यो ऽस्वपकृष्टाया वेदेवेंगुएयहानये ॥ ३१॥ अभिवासात्परा वेदिरिति तन्क्रमबोधतः। प्रागेव विहिता दर्शे वेदिनीतो ऽपकर्षेणम् ॥ ३२॥

दर्भपूर्णमासयोः पुरोडाशस्य कपालेषु स्थापितस्यान्छादनमास्नातम्। भस्मनाभिवासयतीति। तत अर्थं वेदिरास्नाता। तेनैव क्रमेण पौर्णमासीयागे प्रतिपद्यनुष्ठानं कृतम्। दर्शयागे तु वेदेरपक्षं श्रास्नातः। पूर्वेद्युरमावास्यायां वेदिं करोतीति। तव वेदेः पूर्वभाविनो ऽभिवासनान्तस्याङ्गसमूहस्यापक्षंः कर्तव्यः।
श्रन्यथा वेदेवेंगुर्यप्रसङ्गादिति प्राप्ते ब्रूमः॥ यदि दर्शः पौर्णमासीविकारः स्यात।
तदा पौर्णमास्यां क्रुप्तः क्रमो ऽतिदिश्येत। न तसौ विकार इति कश्चित्कमो ऽच
स्वातन्त्र्येणोन्नेयः। क्रमोन्नयनं सर्वेषु पदार्थेष्वास्नातेषु पश्चात्पाठादिभिः संपद्यते।
वेदिपदार्थश्चाभिवासनादूर्वं दर्शपूर्णमाससाधारएयेनास्नातः। विशेषतस्तु दर्शयागे
पूर्वेद्युरेवास्नायते। तथा सत्यभिवासनवेद्योः क्रमवोधात्रागेव दार्शिकवेदेः पूर्वदिनसंवन्थावगमात्तदेव तस्याः स्थानिमिति वेदेरिप तावन्नास्यपक्षः। तत्र कुतो ऽभिवासनान्तस्याङ्गसमूहस्यापक्षः॥

# सप्तदशाधिकरणमारचयति ॥

देवात्सान्तपनी सायं प्राप्ता चेदिपहोचकम्। उत्कर्षति न वोत्कर्षे पौर्वापर्यस्य भावतः ॥ ३३॥ भिन्नप्रयोगप्राप्तवादिपहोचं स्वकालके। इष्टिमध्ये ऽपि हुलाथ यागग्रेषः समाप्यते ॥ ३४॥

चातुर्मास्येषु साकमेधनामके पर्वेशि सान्तपनीयेष्टिः श्रूयते। महद्भाः सान्त-पनेभ्यो मध्यंदिने चहमिति। तां चेष्टिं समाप्य सायंकाले ऽग्निहोत्रं हूयते। यदि कदाचिद्दैविकात्मानुषाद्या प्रतिवन्धात्मेष्टिः सायमुपकान्ता। तदा सेष्टिरियहोच-स्योत्कर्षमापादयति। कुतः। इष्ट्यियहोचयोः पौर्वापर्यसङ्गावेनेष्टिं समाण्यवापि-होचस्यानुष्टेयत्वादिति प्राप्ते ब्रूमः॥ प्रयोगभेदान्नानयोः शास्त्रीयः कश्चित्क-मो ऽस्ति। सान्तपनीया तु स्वकालाङ्गृष्टा। ऋषिहोचस्यापि तङ्गंशो मा भूदिती-ष्टिमध्ये ऽप्यियहोचं स्वकाले ऽनुष्टाय पश्चादिष्टिशेषः समापनीयः॥

ऋष्टादशाधिकरणमारचयति ॥

उक्थ्योत्कर्षे षोडशी नोत्कृष्येतोत्कृष्यते ऽषया। स्तोचकालाय नोत्कर्षः पूर्ववत्षोडश्यिहे ॥ ३५॥ न तं पराञ्चमुक्थ्येभ्य इत्यङ्गाङ्गित्वभासनात्। सस्तोचे यह उत्कृष्टे स्तोचकालः प्रबाध्यताम् ॥ ३६॥

ज्योतिष्टोमे षोडिशियहं प्रकृत्य श्रूयते। तं पराज्यमुक्थ्येभ्यो निगृह्यातीति।
तृतीयसवने सूर्यास्तमयात्रागेवोक्थ्ययहास्त्रयो गृह्यन्ते। तेभ्यः परस्ताच्चायं षोडश्री विहितः। यदि कदाचिद्दैवादुक्थ्ययहा अस्तमयादूर्ध्वमुकृष्येरन्। तदा तत
कर्ष्वे विहितस्यापि षोडिशियहस्य नास्त्युक्तर्षः। कृतः। पूर्वन्यायेन कालस्यानुसरणीयत्वात्। कालो ह्येवमास्नातः। समयाध्युषिते सूर्ये षोडिशिनः स्तोचमुपाकरोतीति। समयो ऽस्तमयः। तं प्राप्ते सूर्ये स्तोचप्रारम्भकालः। सो ऽयमुक्तर्षे सित
वाध्येत। तच्चायुक्तम्। पूर्वचायिहोचस्य स्वकालमवाधितुमेविष्टमध्ये ऽनुष्ठानाङ्गीकारादिति प्राप्ते बूमः॥ पराज्वमिति शब्देनोक्थ्येभ्य उत्तरकालः षोडिशियहाङ्गत्वेन विधीयते। ततो मुख्ययहस्य कालमवाधितुमुपसर्जनस्य स्तोचस्य कालं
वाधिता सस्तोचो यह उत्कष्टव्यः॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे पञ्चमस्याध्यायस्य प्रथमः पादः ॥

हितीयपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयित ॥
वाजपेये किमेकेकपणी सर्वसमापनम् ।
सर्वेषु वैकेकधर्मे आद्यः साहित्यसिद्धये ॥ १ ॥
वचनात्पश्रुसाहित्यं प्रयोगोक्त्या तु कल्पते ।
धर्मसाहित्यमेतच सिद्धान्ते ऽपि न हीयते ॥ २ ॥

वाजपेये सप्तद्रशसु प्राजापत्येषु पणुष्वेकैकिस्मिन्पशावुपाकरणिनयोजनादिसं-स्काराः सर्वे समापनीयाः। तथा सित साङ्गं प्रधानं कर्तव्यमिति प्रयोगवचनेना-वगतं धर्माणां साहित्यं प्रसिध्यति। चोदको ऽपि धर्मसाहित्यं प्रापयति। प्रकृतावुपाकरणिनयोजनादीनां साहित्यदर्शनात्। तस्मादच काग्रडानुसमयः। न तु पदार्थानुसमय इति प्राप्ते ब्रूमः॥ सप्तद्रश् प्राजापत्यान्पणूनालभत इति वचनान्पणुसाहित्यमवगतम्। तच प्रवलम्। प्रत्यक्षेण पणूनित्येतेनैकश्चेन प्रापितन्तात्। धर्मसाहित्यं तु न प्रत्यक्ष्र्णचेन प्रापितम्। किंतु प्रयोगवचनेन परिकल्यन्ते। यद्येकस्मित्रयोगे धर्मसाहित्यं न स्यात्। तदा कितपयधर्मवैकल्येन साङ्गप्रधानानुष्ठानिविधर्नोपपद्येतत्यथापितः। चोदकेनापि विकृतौ धर्मसाहित्यवचनमनुमीयते। तदुभयं प्रत्यक्षात्पणुसाहित्यवचनादुर्वलम्। तस्माद्वैश्वदेवीं कृत्वा प्राजापत्रिश्वरत्तीत्यनेन प्रत्यक्ष्वचनेनावगतं पणुसाहित्यमवाधितुं सर्वेषु पणुष्वेकैक उपाकरणादिधमः कर्तव्य इत्येवं पदार्थानुसमयो ऽभ्युपेतव्यः। न तु काग्रडानुसमयः। ञ्रस्मिविप पक्षे प्रयोगवचनचोदकाभ्यामवगतं धर्मसाहित्यं न विरुध्यते। एकस्मिवेव प्रयोगे कृत्सधर्माणामनुष्ठितत्वात्॥

द्वितीयाधिकरणमारचयति ॥

प्रतियहे तु बह्नश्चे पूर्वन्यायो ऽस्ति वा न वा। ऋस्ति तत्साम्यतो मैवं पुरोडाशस्य शोषतः ॥३॥

यावतो ऽश्वात्रितगृह्णीयात्तावतो वारुणांश्वतुष्कपालान्तिवेपेदित्यन शतसं-ख्यादियुक्तवहृष्यप्रतियहे वहुपुरोडाशेषूदाहृतप्रत्यक्षवचनेन साहित्यं प्राप्तम्। तच पूर्वन्यायेन सर्वेषु पुरोडाशेष्वेकेको ऽधिश्रयणादिधर्मो ऽनुष्ठेय इति चेत्॥ मैवम्। तप्तेषु कपालेषु क्रमेण पुरोडाशानधिश्रित्य यावता कालेन प्रथमपुरोडाशे दितीय- संस्कारं कर्तृमागच्छित तावतासी शुष्को भसीभवति। तसादेकेकिसन्पुरोडाशे कृत्वधर्मसमापनिमत्येवं काराडानुसमयो ऽभ्युपेतव्यः॥

# तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

निर्वापे तु किमेकैकमुष्टेरस्यङ्गता न वा। अस्त्येकैकप्रतिष्ठानात्कपालादिषु तत्समम् ॥४॥ चतुरो निर्वपेन्मुष्टीनिति निर्वापसंष्रयात्। एकैकमुष्टेरंशलात्पदार्थतं चतुष्टये॥॥॥

दर्शपूर्णमासयोरायेयायीषोमीयनिर्वापयोः श्रूयते । चतुरो मुष्टीन्विपतिति ।
तचैकेको मुष्टिर्मुख्यन्तरनेरपेख्येण प्रतितिष्ठतीत्येकेकस्य मुष्टेर्निर्वापाङ्गभूतपदार्थतमस्ति । ततो इयोर्निर्वापयोः क्रमेणेकेकमुष्टिं निरुष्य ततो हितीयमुष्टिरित्येवंविधः पदार्थानुसमयः कर्तव्यः । एवं कपालोपधानादिषु योजनीयम् । इयोः
पुरोडाश्योर्थे क्रमेणेकेकं कपालमुपधाय पश्चाहितीयमुभयच क्रमेणोपधेयिमिति
प्राप्ते ब्रूमः ॥ यदि निर्वापपदार्थेलं लीकिकं स्यात् । तर्ह्येकस्य मुष्टेस्तदस्तु । इह
लेकविधिगम्य एकः पदार्थः । विधिश्च चतुःसंख्याविशिष्टानेव मुष्टीन्विद्धातीति
मुष्टिचतुष्टयमेकः पदार्थः । एकमुष्टिस्तु तदंशः । न तु संपूर्णः पदार्थः । एवमायेयपुरोडाशे कपालाष्टकोपधानमेकः पदार्थः । अग्रीषोमीये लेकादशकपालोपधानम् । एवं सर्वचैकविधिविहितस्येव पदार्थेलान्नांशानामनुसमयो ऽस्ति ॥

# चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

अवदाने ऽनुसमयो होमान्ते वावदानके। पदार्थतं विधेयतात्तेनानुसमयस्ततः ॥ ६॥ अवद्यतिः पदानान्तो ऽवदानस्य तदर्थतः। अतो ऽनुसमयस्तव होमान्ताच तु केवलात्॥ ९॥

दर्शपूर्णमासयोदिहेविषो ऽवद्यतीत्येकेन विधिना विहितत्वाद्विसंख्याविशिष्ट-मवदानमेकः पदार्थः। ततस्तेनावदानमाचेणानुसमयः कर्तव्यः। आग्रेयस्य डि-रवदानं कृता तद्वोमात्रागेवाग्रीषोमीयस्य डिरवदानमिति प्राप्ते ब्रूमः॥ अवदानं होमपर्यन्तमेकः पदार्थः। होमस्यावदानमन्तरेणानुपपत्तेः। होमविधिनैवािक्षप्तं होमार्थमवदानम्। अत एव चतुरवत्तं जुहोतीत्येकेन विधिना सावदानक एको होमपदार्थो विहितः। उपस्तरणाभिघारणाभ्यां सह यज्ञतुरवत्तं तिस्मन्हविविष-यमवदानिद्वतं विधातुं डिईविषो ऽवद्यतीत्युच्यते। ततो होमान्तस्यावदानस्येक-पदार्थकादायेयमवदाय हुता पश्चादयीषोमीयावदानित्यनुसमयः॥

#### पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

यूपाञ्जनादिरेकेकः संघो वानुसमीयते। एकेकः पूर्ववन्मैवं वचनात्काग्डसंगतेः॥ ७॥

ज्योतिष्टोमे ऽग्रीषोमीयपशौ यूपस्य घृतेनाज्ञनमुच्छ्यग्णमवटस्य पर्यूहणं यूपमूलस्य परिवृंहणं मध्ये रशनया परिव्याणिमत्येते पदार्था आस्नाताः। ते चैकयूपपक्षे तथैव कर्तव्याः। एकयूपस्य च विकल्पः श्रूयते। एकयूपो वैकादिशनी वा
अन्येषां यज्ञानां यूपा भवन्ति। एकविंशत्यश्यमेधस्येति। तच बहुयूपेष्वज्ञनादिरेकेकः पदार्थः प्राजापत्यपश्रूपाकरणादिवदनुसमेतव्य इति प्राप्ते ब्रूमः॥ अञ्जनादिपरिव्यागानां यजमानो यूपं नावसृजतीति वचनेन यजमानस्य यूपत्यागिनविधाज्ञनादि काग्रहस्यानुसमय उपपद्यते। तस्मान्नाच पदार्थानुसमयः॥

#### षष्टाधिकरणमारचयति ॥

किं देवाद्यवदानेषु काग्रडानुसमयो ऽथवा। एकानुसमयो ऽस्वाद्यः प्रकृतो तस्य दर्शनात्॥ ९॥ पश्चेक्यात्प्रकृतावस्तु विकृतो तद्वहुत्वतः। सजातीयपदार्थानुसमयो ऽनन्तरस्वतः॥ १०॥

अपीषोमीयपशो श्रूयते। दैवतान्यवदाय न तावत्येव होतव्यम्। सोविष्टकृतान्यवद्यति। सोविष्टकृतान्यवदाय न तावत्येव होतव्यम्। ऐडान्यवद्यतीति। अच प्रधानदेवताथानि स्विष्टकृद्यानीडाभक्ष्यणाथानि चेति चिविधान्यवदानानि। तानि च तेनैव क्रमेणानुष्टीयनो। प्राजापत्येषु सप्तदशसु पशुषु तानि चोदकप्रा-प्रानि। तच तेषां चिविधानामवदानानां काग्रडमेकेकस्मिन्पशावनुसमेतव्यम्।

तथा सित प्रकृतिसादृष्यलाभादिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ प्रकृती पश्चेकलेन पदार्थानुस-मयप्रसन्त्र्यभावादस्तु काण्डानुष्ठानम्। इह तु पदार्थानुसमयो युज्यते। दैवावदा-नरूपमेकं पदार्थं सर्वेषु पशुषु संपाद्य पश्चात्तीविष्टकृतावदानम्। तच्च सर्वेषु कृता पश्चादेडावदानम्। एवं च सत्युपाकरणादिष्विव पश्चनां साहित्यमवाधितं भवति। ततः पश्चानन्तर्याय सजातीयो देवावदानरूपो यः पदार्थः स एव सर्वेषु पशुष्वनुसमेतयः॥

#### सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

नानावीजेषु नानात्ममुलूखल उत्तेकता। अजिनास्तरणादीनां भिन्नतात्स्यादनेकता॥ ११॥ स्तरणादी तगुडुलानो पदार्थीक्यादनुक्रमात्। उलूखलैक्यं नीवारश्यामाकादाववस्थितम्॥ १२॥

राजसूये नानावीजेष्टिरासाता। अग्रये गृहपतये पुरोडाशमष्टाकपालं निर्वपति कृष्णानां वीहीणाम्। सोमाय वनस्पतये श्यामाकं चरुमित्यादि। तच तेषां वी-जानामवधाताजिनास्तरणाद्यश्चोदकेनातिदिष्टाः। कृष्णाजिनास्तरणमुपर्युलूखलस्थापनम्। तच वीजावापो ऽवधातः शूर्पेण परावपणं कणेभ्यस्तगुडुलानां विवेचनं च। ते चैते कृष्णाजिनास्तरणाद्यः पृथिविधिभिविहितत्वाद्भिन्नाः पदार्थाः। ततो नानावीजेषु कृष्णाजिनास्तरणमनुसमवेतव्यम्। तथा सित यावत्यो वीजजात्यस्तावित कृष्णाजिनास्तरणमनुसमवेतव्यम्। तथा सित यावत्यो वीजजात्यस्तावित कृष्णाजिनानि। तद्वदुलूखलस्याप्यनेकविमित प्राप्ते ब्रूमः॥ वीहिनवहन्तीति विहितो ऽवधात एकः पदार्थः। स च कृष्णाजिनास्तरणादितगडुलिष्यस्थवसानः। तं च पदार्थं कृष्णवीहिष्वनुष्ठाय श्यामाकेषु स एव पदार्थं ऽनुष्ठेयः। तथा सत्यनुक्रमेणेकमेवोलूखलं सर्वेषु वीजेष्वन्वेतुं शक्नोति। तत उलूखलकृष्णाजिनादीनां नास्त्यनेकत्वम्॥

#### अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

प्रयाजानुयाजसिद्धी पानेक्यमुत भिन्नता। एकोपभृहूयोर्थे दृष्टातो विकृती तथा ॥ १३॥ विकृतौ पाचभेदो ऽस्तुं पुडाज्यपृषदाज्ययोः। एकपाचे यहायोगाह्येकां प्रकृतौ डयोः॥ १४॥

अभीषोमीयपशौ प्रयाजानुयाजसाधनद्रव्यं धारियतुमेक् मेव पाचं कर्तव्यम्। कृतः। प्रकृतावुभयार्थस्याज्यस्यैकयैवोपभृता धृतत्वेन विकृताविप तदितदेशादिति प्राप्ते ब्रूमः॥ प्रकृतिवत्केवलेनाज्येन प्रयाजा इज्यन्ते। अनुयाजास्तु पृषदाज्येन यष्टव्याः। पृषदाज्येनानुयाजान्यजतीति तिष्ठधानात्। पृषदाज्यं नाम दिधिमिश्र-माज्यम्। न हि शुडमिश्रयोरेकेन पाचेण धारणं भवति। तस्मादच पृथक्पाचम्॥

#### नवमाधिकरणमारचयति ॥

नक्षत्रेष्ट्युपहोमाः किं नारिष्टेभ्यः पुरा न वा। प्रत्यक्षपाठान्मुख्यस्य सामीष्यायास्तु पूर्वता ॥ १५ ॥ प्राकृते प्रथमो बोधो वैकृते चरमस्ततः। नारिष्टहोमाः पूर्वाः स्युरुपहोमास्तु पृष्टतः ॥ १६ ॥

श्रग्नादिदेवतायुक्तामां कृतिकादिनस्व वाणामिष्टयः काम्या विहिताः। श्रमये कृतिकाभ्यः पुरोडाश्रमष्टाकपालमित्याद्यः। तव प्रधानहोमा श्रमिर्मः पातु कृतिका द्यादियाज्यानुवाक्यापुरःसरं श्रूयन्ते। तवीपहोमा एवमामाताः। सो ऽच जुहोति। श्रमये स्वाहा। कृतिकाभ्यः स्वाहा। श्रम्वाये स्वाहा। दुलाये स्वाहेत्यादयः। नारिष्टहोमाश्र चोदकेन प्राप्ताः। द्श्र ते तनुवो यद्य यद्धिया द्यादिभिर्मन्तैराज्याहुतयो नारिष्टहोमाः। एतेभ्यो नारिष्टहोमेभ्यः पूर्वमुपहोमाः कर्तव्याः। कृतः। श्रष्टाकपालं निर्वपेक्तो ऽच जुहोतीति प्रत्यक्षपाठेन मुख्यसामी-प्यमुपहोमानां प्रतीयते। तत्वतिदिष्टैर्नारिष्टहोमेर्थ्वधाने वाध्येत। तसादुपहोमानां पूर्वविमिति प्राप्ते बृमः॥ नक्षवेष्टिक्पा विकृतिविधीयमाना स्वोपकारकमङ्गजातमपेक्षते। तदा चोदकः प्राकृतनारिष्टहोमादिकं बोधयति। प्रत्यक्षवाक्यं तु विकृतमुपहोमादिकम्। तयोर्मध्ये कृप्तोपकारितया नारिष्टहोमाद्यङ्गलं सहसा वृध्यते। उपहोमाद्यङ्गता तूपकारे कल्पिते पश्चाद्युध्यते। ततः प्रधानप्रत्यासत्त्या नारिष्टहोमाः पूर्वमनुष्ठेयाः। उपहोमाः पश्चादनुष्ठेयाः॥

# दशमाधिकरणमारचयति ॥

श्रभिषेच्यप्राकृताङ्गसमाप्तौ देवनादयः। मध्ये वा पूर्ववत्सर्वसमाप्तौ देवनादयः॥ १९॥ श्रभिषेको ऽपकृष्टो ऽस्मात्पूर्वे प्रत्यक्षपाठतः। देवनाद्यास्ततो मध्ये माहेन्द्रस्तोचतः पुरा॥ १८॥

राजसूये सोमयागस्याभिषेचनीयस्य संनिधी विदेवनशीनःशेपाख्यानाभिषेकाः क्रमेणास्ताताः। तचाभिषेचनीये चोदकप्राप्तमङ्गजातं नारिष्टन्यायेन प्रथमं समाप्य पश्चाडिदेवनादयः कार्या इति प्राप्ते ब्रूमः। माहेन्द्रस्तीचं प्रत्यभिषिच्यत इति वाक्येन तस्य सोमयागस्य मध्ये ऽभिषेको ऽपकृष्टः। अभिषेकात्पूर्वभावितं विदेवनादीनां प्रत्यक्षपाठप्राप्तम्। ततो माहेन्द्रस्तीचादिप पूर्वस्मिन्काले प्रयाजाघारविदेवनादीनामपक्षेः कर्तव्यः॥

## एकादशाधिकरणमारचयति ॥

चयने दीक्षणीयादि साविनाद्यथवा पुरा।

प्राकृतत्वादिहाद्यः स्यादन्यः प्रत्यक्षपाठतः ॥ १९ ॥

अयिचयने साविचाणि जुहोतीति साविचहोम आसातः। ततो महता प्रवन्धेनोखासंभरणादिकमासाय पश्चादायावैष्णवमेकादशकपालं निवेपेहीक्षिष्यमाण इत्यादिना दीक्षणीयादिकमासातम्। तच दीक्षणीयादिकं प्रकृतो क्रुप्तोपकारतया शीग्रं बुध्यमानलालाविचहोमादिभ्यः पूर्वमनुष्ठेयमिति चेत्॥ मैवम्। प्रत्यक्ष-पाठेन क्रमावगमात्। चोदकप्राप्तस्यापि दीक्षणीयादेरियकार्षे साविचादिभ्य ऊर्ध्व पुनःपाठालाविचादिष्वनुष्ठितेषु पश्चादनुष्ठानं कार्यम्॥

## हादशाधिकरणमारचयति ॥

चयने रुकाभृत्यादिः पुरोत स्वामिसंस्कृतिः।

पाठादाद्यो ऽन्तिमः क्रुप्तक्रमात्पाठस्य न स्रतिः ॥ २०॥

अपिचयने दीक्षणीयादेरूर्धं रुक्पधारणमास्नातम्। कर्र्यः भृतः ससुरसि लस-मानः सौवर्णे आभरणविशेषो रुक्पशन्दार्थः। उखास्थितो ऽप्रिः शिक्ये ऽवस्था- पितः कर्रे धार्यमाण् उरःप्रदेशं यथा न दहित। तथा व्यवधायकलेन तडारणम्। स्नत एव ब्राह्मणम्। हक्तमन्तरं प्रतिमुन्नते ऽमृतमेव मृत्योरन्तर्धेत्त इति। यजमानसंस्काराश्च वपनादयः प्रकृतौ दीक्षणीयानन्तरभाविन इह चोदकेन प्राप्ताः। तेभ्यः पूर्वमेव हक्तप्रतिमोकः पदार्थः। तस्य प्रत्यक्षेण पाठात्। साविचादिषु तस्याद्दतलादिति चेत्॥ मेवम्। यजमानसंस्काराणां दीक्षणीयानन्तर्ये प्रकृतो क्षुप्तम्। हक्तस्य तु पाठेन तत्कल्पनीयम्। तस्मात्संस्काराः पूर्वभाविनः। न च साविचदृशन्तो युक्तः। दीक्षणीयाया इव संस्काराणां हक्तप्रतिमोकादृश्चे पुनःपाठाभावात्। न च दीक्षणीयानन्तर्ये बाधिते हक्तप्रतिमोकपाठवेयर्थ्यम्। स्वरूप-बोधनेन चितार्थन्वात्। ततो हक्तप्रतिमोकः प्रश्चात्कार्यः॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे पञ्चमस्याध्यायस्य हितीयः पादः॥

तृतीयपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयति ॥

एकादश प्रयाजाः किं प्रत्येकं स्यादुतान्यथा। संख्यावृिह्यिहाद्यो ऽस्तु प्रति मुख्यं गुणो यतः ॥ १॥ प्रत्येकं समुदाये वा स्वरूपेण न सिध्यति। संख्यावृिह्यः प्रयोगस्य सावृत्या संभविष्यति ॥ २॥

अमीषोमीयपशो श्रूयते। एकादश प्रयाजान्यजतीति। तच चोदकप्राप्तेषु पञ्चसु प्रयाजेष्वेकेकस्य प्रयाजस्थेयमेकादशलसंख्या युक्ता। कृतः। प्रयाजानुद्दिश्य संख्यागुणे विहिते सित प्रति प्रधानं गुणस्थाभ्युपेयलादिति प्राप्ते श्रूमः॥ न ह्येकेकस्य प्रयाजस्य स्वरूपमाचमुपजीव्येयमेकादशलसंख्या संपादियतुं शक्या। नापि पञ्चप्रयाजसमुदायस्य स्वरूपे सास्ति। तस्मात्प्रयोगद्वारा सा संपादनीया। प्रयोगस्य चावर्तियतुं शक्यलात्पञ्च प्रयाजान्द्वरावर्त्य पुनरिप चरमप्रयाजे सकृदावर्तते सत्येकादशलसंख्या संपद्यते॥

हितीयाधिकरणमारचयति॥

श्रावृत्तिरुपसत्स्वेषा संघस्यैकेकगाथवा। चिरध्यायं पठेत्यादाविव स्यात्समुदायगा ॥ ३॥ प्रथमा मध्यमान्येति प्राकृतक्रमसिञ्जये। एकेकस्या डिरभ्यासे षट्संख्यापि प्रसिध्यति ॥ ४॥

अभी श्रूयते। षडुपसद इति। तत्र चोदकप्राप्तानां तिसृणामुपसदां पूर्वन्यायेनावृत्या षरसंख्या संपादनीया। सा चावृत्तिर्रेण्डकितवत्समुदायस्य युक्ता। यथा दण्डेन भूप्रदेशं संमिमानः पुरुष आमूलायं कृत्वं दण्डं पुनः पातयित। न तु दण्डस्य प्रत्यवयवं पृथगावृत्तिं करोति। यथा चिवारं रुद्राध्यायं जपतीत्यत्र कृत्व एवाध्याय आवर्त्यते। न त्रध्यायेकदेश एको ऽनुवाकः पृथगेव चिः पद्यते। तथा तिसृणामुपसदां समुदाय आवर्तनीय इति चेत्॥ मैवम्। प्राकृतक्रमवाधप्र-सङ्गात्। एवं हि। प्रकृतौ दीक्षानन्तरभाविनि दिने होतव्या प्रथमोपसत्। तत कर्धदिने वितीया। ततो ऽपूर्धदिने तृतीया। ता एताः सकृदनुष्ठाय पुनरुपरितन्तदिने ऽनुष्ठीयमानायाः प्रथमायाः प्रथमात्मपति। चतुर्थीवमायाति। तस्पान्त्रक्रमसिद्धये प्रथमां दिनद्वये ऽभ्यस्य ततो द्वितीयां द्विरभ्यस्येदित्येवं स्वस्थानविवृद्धा तासामावृत्तिः कार्या। न चाध्यायदृष्टान्तो युक्तः। अनुवाकसमुदायस्येवाध्यायतात्। अध्यायस्य चावृत्तिविधानात्। न तिह समुदायस्योपसत्त्रमस्ति। तसात्रत्येकमुपसदावर्तनीया॥ अनेन न्यायेन प्रयाजानामेकाद्श्वसिद्धये स्वस्थानविवृद्धोत्तमः प्रयाजस्त्रिरुप्यस्तीयः॥

तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

सामिधेन्येकविंशत्यामागन्तोर्मध्यतः स्थितिः। स्रनो वा मध्यतो धाय्याशन्दितानां तथेक्षणात्॥५॥ इध्यमानेडवत्योस्ता मध्ये धाय्याविधानतः। स्रागन्तृनामधाय्यानां निवेशो ऽनो हि युज्यते॥६॥

दर्शपूर्णमासयोः सामिधेनीषु श्रूयते। एकविंशतिमनुब्रूयात्रतिष्ठाकामस्येति। तत्र पठिताः सामिधेन्य ऋच एकादशैव। चिः प्रथमामन्वाह चिरुत्रमामिति

विधानादावृत्या पत्रदश संपद्यन्ते। अविश्वानां षणामृचां दशतयीपिठतानामागमेन संख्यापूरणं वस्यते। तस्य चागनोमेन्तस्य सामिधेनीनां श्रूयमाणानां
मध्ये निवेशो युक्तः। कुतः। धाय्याशन्दोदितानामागन्तृनां मन्त्राणां मध्ये निवेश्यदर्शनादिति चेत्॥ मैवम्। धाय्यानां मध्यदेशस्य विहितलात्। इयं वे समिध्यमानवती। असी समिडवती। यदन्तरा तडाय्या इति श्रूयते। पिठतास्वेकादशमु
सामिधेनीषु समिध्यमानो अध्यर इत्यसावृगष्टमी। समिडी अत्र आहुतेत्यसी
नवमी। तयोमेध्ये धाय्यानां स्थानम्। धाय्यातं च न सर्वेषामागन्तुमन्त्राणाम्।
किंतु केषांचिदेव। पृथुयाजवत्यौ धाय्ये इत्यादिविशेषविधानात्। पृथुयाजा अमर्य
इत्याद्युग्डयमित्यर्थः। न च धाय्यानामिवेतरेषामागन्तूनां मन्त्राणां पिठतसामिधेनीक्रमिवळेदेन मध्ये निवेशनाय किंचित्रमाणमित्तः। तस्मादागन्तूनामने
निवेशः॥

चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

स्तोमवृद्धी किमागन्तोर्मध्ये ८ नो वास्तु मध्यतः। हादशाहवदत्यच मध्यानुक्तेर्न मध्यतः॥ ७॥

इदमास्रायते। एकविंशेनातिराचेण प्रजाकामं याजयेत्। चिण्वेनीजस्कामम्। चयित्तंशेन प्रतिष्ठाकाममिति। तच प्रकृती विहष्यवमानस्तोचे चयस्तृचा भवन्ता। उपासै गायता नर इत्यादिरेकः। दिवद्युतत्या रुचेत्यादिर्डितीयः। पवमानस्येत्यादिस्तृतीयः। तेषु चिषु तृचेषूर्ध्वेगानेन चिवृत्स्तोमो भवति। न तच पञ्च-दशसप्रदश्स्तोमादीनामिवावृत्तगानमस्ति। स च विहष्यवमानिवकृतावितराचे चोदकेन प्राप्तः। तच चिवृत्स्तोमं वाधितुमेकविंशादिस्तोमा विहिताः। विहष्यवमान आवृत्तगानाभावाचिषु तृचेष्ववस्थिताभिनेवभिक्तृंग्भिरेकविंशस्तोमपूर्णाभावात्तपूरणाय चतारस्तृचा आगमयितव्याः। चिण्वस्तोमपूरणाय षट्तृचाः। चयस्त्रिंशस्तोमपूरणाय चतारस्तृचा आगमयितव्याः। चिण्वस्तोमपूरणाय षट्तृचाः। चयस्त्रिंशस्तोमपूरणायाष्टी तृचाः। च्युगागमनं चोपरिष्टाद्यस्थते। तेषां चागन्तृनां मन्ताणां प्राकृतविहष्यवमानमध्ये निवेशः कार्यः। कृतः। द्वादशहे तद्दर्शनादिनि प्राप्ते वृत्तः॥ द्वादशहे हि वचनमेवमास्रायते। स्तोचीयानुक्पौ तृचौ भवतः। वृष्ठस्वनास्तृचा भवितः। तत उत्तमः पर्यास इति। अयमर्थः। प्राकृतानां विह-

ष्यवमानगतानां चयाणां तृचानां स्तोचीयो ऽनुरूपः पर्यासश्चेति चीणि नामा-नि । तच चोदकागतयोरनुरूपपर्यासयोस्तृचयोर्मध्ये वृषञ्छन्द्रयुक्तास्तृचाः कर्तव्या इति । न चैवमितराचे मध्ये निवेशनाय वचनमस्ति । तस्मान्क्षुप्रक्रममवाधितु-मागन्तूनामन्ते निवेशः ॥

#### पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

अभिवे साम आगनोरने मध्ये ऽथवायिमः। पूर्ववन्त्रीणि यज्ञस्येत्युक्त्या मध्ये निवेशनम् ॥ ৮॥

पूर्वोदाहते ऽतिराचे माध्यन्ति।भेवपवमानयोश्चोदकप्राप्ती पञ्चदशसप्तदशस्तीमौ वाधितुमेकविंशादिविवृहस्तोमो वचनादनुष्ठीयते। तच वहिष्पवमानवहगागमनं न भवति। किंतु सामागमेन स्तोमपूरणिमिति दशमे वस्यते। तस्य चागन्तोः साम्यः पूर्वोक्तानामृचामिवानो निवेशनात्पिदतानां तृचानां मध्ये तत्साम
चरमतृचे गातव्यमिति प्राप्ते बूमः॥ चीणि ह वै यज्ञस्योदराणि गायची वृहत्यनुष्टुश्चाच होवावपन्यत एवोडपन्तीति हि विशेष श्राम्नायते। श्रयमर्थः। स्तोमस्य विवृह्वये साम्नामावापः क्रियते। हासाय चोडापः। तावुभावावापोडापौ
गायचादिष्वेव। नान्यचेति। उच्चा ते जातमन्थस इत्येष माध्यन्दिनपवमानस्याह्यस्त्यः। स्वादिष्ठयेत्येष श्राभैवपवमानस्य। तावुभौ गायचीछन्दस्तौ। तयोरावापः। न तु चिषुच्नगतीछन्दस्त्रयोरन्ययोस्तृचयोः सामावपनीयम्॥

# षष्टाधिकरणमारचयति ॥

अदाभ्ययहचिचिएयावक्षे किं सवने चितौ। यागे ऽगी वाच दृष्टलादाद्य आवर्त्यतां ततः ॥ ९॥ यागाग्न्योः फलवन्त्रेनानारभ्योक्तेस्तदङ्गता। सवने सवने तसान्त्रेवावृत्तिश्वितौ चितौ॥ १०॥

अनारभ्य श्रूयते। यो ऽदाभ्यं गृहीत्वा सोमाय यजत इति। चित्रिणीरुपद्धा-तीति च। तत्र यहाणां सवननिष्पादकतं प्रत्यक्षेण दृष्टम्। अदाभ्ययहस्यापि सवननिष्पादकतया सवनाङ्गले सति प्रति सवनमदाभ्य आवर्तनीयः। तथेष्टका- भिश्चितिनिष्पत्तिदर्शनाचित्रिणीनामिष्टकानां चित्यक्तत्वे सित प्रति चयनं चित्रि-णीनामावृत्तिरिति प्राप्ते बूमः ॥ सोमयागः फलवान्। न तु सवनम्। तथेवाग्निः फलोपेतः। न तु चितिः। तत्रानारभ्याधीतस्य वाक्यात्संबन्धः फलवस्त्रेन युक्त इति सवनचयने प्रत्यनङ्गलानास्ति तयोरावृत्तिः ॥

## सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

चित्रित्यादेरुत्रमायामुपधानं पुरायवा। अव्यवायाद्त्रमायां मध्यमायां तु वाक्यतः॥ १९॥

उत्तमायां पञ्चम्यां चितौ चित्रिग्यादेरनारभ्याधीताया इष्टकाया उपधानं युक्तम्। तथा सित प्रकरणाधीतानां क्रुप्तक्रमाणामिष्टकानां परस्परव्यवधानं न प्रसज्येतेति चेत्॥ मैवम्। यां कांचिद्वाद्यण्वतीिमष्टकामिभजानीयात्तां मध्यमायां चिताविति वाक्येनानारभ्याधीतेन ब्राह्मणेन विहितानािमष्टकानां मध्यमचितौ निवेशः॥

#### अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

लोकंपृणात जर्धे स्याचित्रित्युत ततः पुरा। बादरायणदृष्ट्योधी पूरणोक्तेस्ततः पुरा॥ १२॥

चित्रिणीरुपद्धाति। विज्ञणीरुपद्धाति। भूतेष्ठका उपद्धातीति विहितं चिविग्यादिकं मध्यमायां चितौ लोकंपृणाभिधाया इष्टकाया ऊर्ध्वमुपधेयम्। कृतः।
वाद्रायणेन तथा दृष्टलात्। अन्ते तु वाद्रायण इति सूत्रेण वाद्रायणस्य मतमुपन्यस्तम्। स चागन्तृनामन्ते निवेशमाह। लोकंपृणा च प्रकरणपिठतानामनित्तमेष्ठका। ततस्तस्या अर्धे चित्रिण्यादिकमिति प्राप्ते बूमः॥ लोकं पृण छिद्रं
पृणेत्यनेन मन्त्रेणोपधीयमानेष्ठका लोकंपृणा। तस्याः कर्मण्यूनलादिदोषपिरहारेण संपूर्तिहेतुलं मन्त्रलिङ्गाद्वगम्यते। ब्राह्मणे ऽप्येवमाचातम्। यदेवास्योनं
यिखद्रं तदेतया परिपूर्यित लोकं पृण छिद्रं पृणेति। यद्येतस्या इष्टकाया अर्धे
चित्रिण्याद्य उपधीयेत्न। तदा चित्रिण्याद्गिते जनलिखद्रवे न पूर्येयाताम्।
तसाञ्चोकंपृणातः पूर्वं चित्रिण्याद्यपधानम्॥

नवमाधिकरणमारचयति ॥

ञ्जाहिते पवमानेष्टिसंस्कृते वाग्विहोत्रकम् । ञ्जाधानेनाग्विनिष्पत्तेस्तन्मात्रे कर्म संभवेत् ॥ १३ ॥ ञ्जाधानस्यानपेक्षस्य नाग्न्युत्पादकता मता । समुचितस्य हेतुत्वात्कर्म स्यादिष्टिसंस्कृते ॥ १४ ॥

अग्याधानादृर्धे विलम्य पवमानेष्टयः क्रियनो । डाद्शमु राचीष्वनु निर्वपे-दितीष्टिकालविधानात्ताभ्यः पुरा डाद्शमु दिनेष्वियहोचमनुष्टेयम्। आधानमा-चेणाहवनीयाद्ययेनिष्पन्नलादिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ आधानेन पवमानेष्टिनिरपेक्षेणा-हवनीयाद्ययिनीत्पद्यते । अन्यथा पवमानेष्टिवैयर्थ्यप्रसङ्गात् । न च विकल्पः । आधानमुपजीव्य तस्मादुत्तरकाले विधानात् । तत इष्टिभिः समुचित्येवाधान-मग्नुत्पादकमितीष्टिभिः संस्कृते वहू । पश्चादियहोचानुष्टानम् ॥

दशमाधिकरणमारचयति ॥

न धावेडर्षतीत्यादि चितौ सत्यां कतावृत । आद्यश्चितिनिमन्नताच कताविश्वचित्वतः ॥ १५ ॥

इदमास्रायते। अगिचिड्ठषेति न धावेन्न स्त्रियमुपेयादिति। तान्येतान्यग्रिचिङ्गतानि चितौ निष्पन्नायां सत्यां ततः प्रभृति प्रवर्तन्ते। न तु चिते ऽगौ कलनुहानं प्रतीक्षन्ते। कुतः। अगिचित्यदेन चयनस्य निमिन्नलेनोपन्यासात्। न हि
सित निमिन्ने नैमिन्निकस्य विल्खो युक्त इति प्राप्ते बूमः॥ कतावुपयोक्तुमग्रिश्वयनेन संस्क्रियते। न चानिष्पन्ने क्रतौ चयनसंस्कारः फलभाग्भवति। तस्मान्कतौ निष्पन्ने सित पश्चाचयनसाफल्यादयं पुरुषो ऽग्निं चितवानित्यमुमर्थमहेतीति
कलन्ते तानि वतानि॥

एकादशाधिकरणमारचयति ॥

इष्टिद्राडादिभिदीस्था किंवेष्ट्यैवोक्तितो ऽियमः। युक्तः संस्कार इष्ट्यैव द्राडादेर्यञ्जकत्वतः ॥ १६ ॥ ज्योतिष्टोमे स्त्रूयते । स्त्रायाविष्णवमेकादशक्यालं निर्वपेदीसिष्यमाण इति । श्चन्यदिप श्रुतम्। द्रांडेन दीश्चयित। मेखलया दीश्चयित। कृष्णाजिनेन दीश्चय-तीति। तनेष्टिवह्रणडादीनामिप साधनलाभिधानात्सवैरियं दीश्चेति चेत्॥ मैवम्। इष्टेः क्रियारूपलात्संस्कारहेतुलं युक्तम्। द्राडादयस्तु द्रव्यरूपा न पुरुषं संस्कर्तुं प्रभ-वित्ता। न चेतावता द्राडादिवैयर्थ्यम्। दीश्चितो ऽयमित्यभिव्यक्तिरूपस्य दृष्प्र-योजनस्य सङ्गावात्। तस्मादिष्टमैव दीश्चा सिध्यति॥

# बादशाधिकरणमारचयति ॥

काम्यनेमित्तिकाः कार्या यथापाठं न वायिमः। पाठस्य क्रमहेतुलाच प्रयोगपृथक्कतः॥ १९॥

काम्ययागाः श्रूयन्ते । ऐन्द्रायमेकादशकपालं निर्वपेत्रजाकाम इत्यादयः । तथा नैमित्तिकयागाश्च तिस्मन्कारः आस्वाताः । अयये पिषकृते पुरोडाशमष्टा-कपालं निर्वपेद्यो दर्शपूर्णमासयाजी सन्नमावास्यां वा पौर्णमासीं वातिपातये-दित्यादयः । तन पाठः कमहेतुरिति प्रयाजीदाहरणेन वर्णितत्वाद्यथापाठमेते या-गाः क्रमेण कर्तव्या इति चेत्॥ मैवम् । एकप्रयोगाभावेन परस्परक्रमाकाङ्खाया अभावात् । तस्मान्कामो वा निमिन्नं वा यदोत्पद्यते । तदा तन्नोचितो यागः कर्तव्यः ॥

# चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

एतेनानिष्ट्वेति सर्वसंस्थो ऽियष्टोम एव वा। अविशेषात्सर्वसंस्थो ज्योतिष्टोमो ऽच वर्ण्यताम् ॥ १६॥ अपिष्टोमप्रक्रियातात्तस्य प्रथमयज्ञतः। तेनेष्ट्रान्येन यष्ट्यं संस्था आगन्तवो ऽपराः॥ १९॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते। एष वाव प्रथमो यज्ञो यज्ञानां यज्ज्योतिष्टोमो य एतेना-निष्ट्राथान्येन यजेत गर्तपतितमेव हि तज्जीर्यते प्रमीयत इति। यथा गर्तपतित-मुच्छिष्टं पन्नावस्यादिकं पुनर्ने क्वाणुपयुज्यते। केवलं जीर्यते। तथा प्रथमतो ऽनु-ष्टितं यज्ञान्तरं फलाय नोपयुक्तम्। यजमानश्च तेनापराधेनापमृत्युभाग्भवतीत्यर्थः। श्रुपिष्टोमो ऽत्यप्रिष्टोम जक्ष्यः षोडश्यतिराचो ऽप्नोर्यामो वाजपेयश्चेति ज्योति- शोमस्य सप्तसंस्थाभेदाः। तत्र संस्थाविशेषमनुपन्यस्य ज्योतिशोम इत्येव प्रकृतत्वा-देतेनानिष्ट्वेत्येतच्छन्दात्सर्वसंस्थोपेतो ज्योतिशोमो ऽत्र परामृश्यते। ततः सप्त सं-स्था अनुष्ठाय पश्चाद्यज्ञान्तरमनुष्ठेयमिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ ज्योतिशोमस्य द्यिपशोम-संस्थिव नैजं रूपम्। अपिशोमस्य नित्यत्वात्। अत एव प्रकरणमेतद्विशीमस्येत्ये-तच्छन्देन स एव परामृश्यते। अत्यिशोमादिसंस्थानां काम्यत्वेनानित्यत्वान्तित्य-ज्योतिशोमस्वरूपत्वमत एवायुक्तमिति षर्रसंस्था आगन्तुकाः प्रकारविशेषाः। तसादिगिशोमस्येव प्रथमयज्ञतान्तेनेष्ट्वा यज्ञान्तरमनुष्ठातुं शक्यते॥

# चतुर्देशाधिकरणमारचयति ॥

अन्येनेत्यच संस्थानामुक्तिः सर्वस्य वायिमः। संनिधेस्तद्विकारस्य सर्वस्योक्तिहि वाच्यतः॥ २०॥

पूर्वीदाहत एव वाक्ये यो ऽयमन्येनेत्यन्यश्रन्दः सो ऽग्निष्टोमेन सजातीयानत्य-ग्निष्टोमादिसंस्थाभेदानेव परामृश्ति । तेषामेव बुद्धौ संनिहितलादिति चेत् ॥ मैवम्। यज्ञानां प्रथमो यज्ञ इत्यनेन वाक्येन सर्वयज्ञप्रतियोगिकस्य प्राथम्यस्यो-पन्यासात्। बुद्धौ संनिहिता अशेषयज्ञा अन्यश्रन्देनोच्यन्ते। तस्मादत्यग्निष्टोमादयः संस्थाभेदा एकाहाहीनसन्तरूपाश्च सोमविकृतिरूपाः सर्वे यागा अग्निष्टोमात्रा-ङ्गानुष्टेयाः। सोमविकृतीनामेवायं नियमः। न तिष्टिपणूनामित्यस्मिन्नर्थे लिङ्ग-मिदमासायते। प्रजापतिर्वा अग्निष्टोमः स उत्तरानेकाहानमृजत ते मृष्टा अबुवन्न वयं स्वेनात्मना प्रभवाम इति तेभ्यः स्वां तनुं प्रायन्कत्त्रया प्राभवन्निति। तस्मा-सोमविकृतिष्वयं नियमः॥

# पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

एकस्तोमे ऽन्यशब्दः स्याइहुस्तोमे ऽपि वायिमः। चिवृद्न्येत्यर्थवादाचान्यमाचस्य संभवात् ॥ २१॥

अच पूर्वीदाहृतो ऽन्येनेत्ययमन्यशब्द एकस्तोमके कती वर्तते। कुतः। अर्थ-वादेन तद्वगमात्। यो वे चिवृद्न्यं यज्ञकतुमापद्यते स तं दीपयित यः पञ्चदशः स तं यः सप्तदशः स तं य एकविंशः स तमित्यर्थवादः। अस्यायमर्थः। चिवृदा- दयश्वलारः स्तोमा श्रियष्टोमे विद्यन्ते। तेषु चिषु चिवृत्स्तोमो विकृतिरूपं यद्य-माप्तोति। स चिवृत्स्तोमस्तं यद्यं दीपयित। प्रकाशयित। सर्वतो व्याप्तोतीित स्तो-मान्तरस्याप्रवेशाय चिवृत एव सर्वस्मिन्यद्यस्वरूपे व्याप्तावयमेकस्तोमकः क्रतुर्भ-वित । एवं पञ्चदशादिस्तोमव्याप्तियोजनीया। तथा सत्यर्थवादादेकस्तोमनामका-नामेव बुिद्धस्यलात्त एवान्यश्रव्देनोच्यन्ते। एकस्तोमकाश्व षड्राचादिष्वहीनेष्वामा-नाः। चिवृद्धिष्टोमो भवित। पञ्चदश उक्थ्यो भवतीत्याद्यः। तस्मात्तविषयो ऽन्य-शब्द इति प्राप्ते बूमः॥ स तं दीपयतीत्यच प्रकाशकत्वमाचमुच्यते। तच्च व्याप्ति-मन्तरेश संबन्धमाचादणुपपद्यते। तस्मादिपष्टोमप्रतियोगिकतया बहुस्तोमेकस्तो-मसाधारण्वेन श्रूयमाण्यान्यश्रव्दस्य संकोचहेत्वभावात्सर्वविषयोऽयमन्यशब्दः॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे पञ्चमस्याध्यायस्य नृतीयः पादः ॥

चतुर्थपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयति ॥

ञ्जाश्विनो दशमः पाको यवाग्वा ऐन्छिकः क्रमः। नियतो वायिमः पाठश्रुत्यर्थानां समत्वतः ॥ १॥ पाठात्क्रमः कल्पनीयः प्रत्यक्षस्तु श्रुतेः क्रमः। कृप्तिने शिक्तमुङ्गद्भ्य श्रुत्यर्थीं प्रवली ततः॥ २॥

ज्योतिष्टोम ऐन्द्रवायवादिग्रहेष्वाश्विनग्रहस्तृतीयस्थाने पिठतः। तस्य च दश-मस्थानलं वाचकेनैव शब्देनास्वायते। आश्विनो दशमो गृद्धत इति। तच क्रमबो-धकौ श्रुतिपाठौ समवलौ। तथाग्रिहोचहोमादूर्ध्व यवागूपाकः पिठतः। स चार्थ-वशात्पूर्व प्राप्तः। तचार्थपाठौ समवलौ। तस्मादुभयवैच्छिकः क्रम इति प्राप्ते बूमः॥ पाठो हि न क्रमस्याभिधायकः। किंत्वन्यथानुपपत्या क्रमं कल्पयति। दशम इत्येषा श्रुतिस्तु साक्षादेव क्रममभिधत्ते। ततः पाठादपि श्रुतिः प्रवला। तथा पाठः क्रमं कल्पयन्वस्तुसामर्थ्यमनुसृत्येव कल्पयति। श्रसमर्थे च यवाग्वाः पूर्वमग्निहोचमनुष्ठातुम्। द्रथ्यमन्तरेश होमासंभवात्। तस्मात्पाठेन वस्तुसामर्थ्य- लक्षणो ऽर्थे उपजीव्यत इत्यर्थस्य पाठात्रावल्यम्। तथा सित श्रुत्यर्थौ पाठं वा-धिता क्रमं नियद्धतः ॥

### द्वितीयाधिकरणमारचयति ॥

ञ्चवदानादि सान्नाय्ये पूर्वमाग्रेयके ऽथवा। धर्मप्रवृत्तिकमतः सान्नाय्ये पूर्वतोचिता ॥३॥ प्रदानं पूर्वमाग्रेये ऽवदानं च तथोचितम्। ञ्जङ्गानां मुख्यतन्त्रतान्मुख्यक्रमवल्निताः॥४॥

दर्शपूर्णमासयोः सान्नाय्यधमी वत्सापाकरणदोहनादयः प्रथममान्नाताः। पुरोडाशधमी निर्वापावघातादयः पश्चादान्नाताः। तेनैव पाठक्रमेण धर्मानुष्ठानं प्रवृत्तम्। ततः प्रावृत्तिकक्रमेणावदानमि सान्नाय्ये पूर्वमेव कर्तव्यमिति प्राप्ते बूमः॥ याज्यानुवाक्यादिमन्त्रवलादाग्रेये पूर्वप्रदानमित्युक्तम्। तच्च प्रदानं फलप्रत्यासत्त्या मुख्यम्। अवदानं तु तदङ्गम्। तथा सित मुख्यक्रममनुमृत्यावदानम्प्याग्रेये पूर्वं कर्तव्यम्। मुख्यक्रमो हि प्रावृत्तिकक्रमात्रवलः। प्रावृत्तिके हि क्रमे सान्नाय्ये पूर्वमवदानमिधारणमासादनं च कृता प्रदानमकृत्वेवाग्रेये ऽवदानादीनि कर्तव्यानि। तथा सित सान्नाय्ये ऽनुष्ठितान्यवदानादीन्यङ्गानि मुख्यात्रदानाद्विमकृत्यने। मुख्यक्रमाश्रयणे वाग्रेये प्रथममवदानादिप्रदानानां कृत्वा पश्चान्तानाय्ये तदनुष्ठीयते। तच नास्त्यङ्गाङ्गिविप्रकर्षः। नन्ववदानादिप्रदानाना एकः पदार्थे इत्युक्तम्। तच कृतः क्रमविचारः। एवं तर्हि कृत्वाचिन्तास्तु। अथवा दिवष्टकृदवदानादिवषयेव चिन्तास्तु॥

# नृतीयाधिकरणमारचयति ॥

दशादीष्ट्वा सोमयागः क्रमो ऽयं नियतो न वा। उक्तेराद्यो न सोमस्याधानानन्तरताष्ट्रतेः ॥ ५॥

दर्शपूर्णमासाविष्ट्वा सोमेन यजेतेति क्वाप्रत्ययेनावगम्यमानः क्रमो नियत इति चेत्॥ मैवम्। सोमेन यध्यमाणो ऽग्रीनाद्धीतेत्याधानानन्तरताया ऋषि श्रवणात्। तसादिष्टिसोमयोः पौर्वापर्यं न नियतम्॥ चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥ विप्रस्य सोमपूर्वेतं नियतं वा न वायिमः।

विप्रस्य सामपूर्वल नियत वा न वायमः। उत्कर्षतो मैवमग्रीषोमीयस्यैव तच्छूतेः ॥ ६॥

इष्टिपूर्वतं सोमपूर्वतं च विकल्पितमिति यदुक्तं तत्र ब्राह्मणस्य सोमपूर्वत्मेव नियतम्। कृतः। उत्कर्षश्रवणात्। आयेयो वै ब्राह्मणो देवतया। स सोमेनेष्टा-ग्रीषोमीयो भवति । यदेवादः पौर्णमासं हिवस्त त्रईनुनिर्वपेत्रिहि स उभयदेवती भवतीति । ऋस्यायमर्थः । प्रजापतेर्भुखादियित्रीसणश्चेत्युभावुत्पन्ती । ततो ब्रास-णस्यागिरेक एव देवतेत्याग्रेय एव बाह्मणः। न तु सीम्यः। सीमस्य तद्देवतात्वा-भावात्। यदा स बाह्मणः सोमेन यजेत । तदा सोमो ऽपस्य देवतेत्यग्रीषोमीयो भवति । तस्यायीषोमीयस्य बास्रणस्यानुरूपं पौर्णमासमयीषोमीयं पुरोडाशरूपं हविः सोमाटूर्धमनुनिवेपेत्। तदा स ब्राह्मणो देवताइयसंबन्धी भवतीति। यद्य-प्यच कमीन्तरं किंचिडिधीयत इति कश्चिन्मन्यते तथापि पौर्णमासं हिवरिति विस्पष्टप्रत्यभिज्ञानाच कर्मानारम्। किंतु दर्शपूर्णमासयोः सोमादूर्धमुक्कषः। तसाडिप्रस्य सोमपूर्वत्मेव नियतमिति प्राप्ते बूमः ॥ नाच दर्शशन्दः पौर्णमा-सग्रन्दो वा कश्चिद्यागवाची श्रूयते। पौर्णमासमित्येष तिबतान्तो हिविविशेषण-लेनोपन्यस्यते। तच हिवरपीषोमीयपुरोडाशरूपिमिति देवताइयेन संस्तवादवग-म्यते। तसादेकस्यैव हविष उन्कर्षः। न तु कृत्स्रयोर्दर्शपूर्णमासयोः। तथा सति ब्राह्मण्स्येकस्मिचेवाग्रीषोमीयपुरोडाशे सोमपूर्वत्वित्यमः। इतरव क्षत्त्रियवैश्य-योरिवास्यापीष्टिपूर्वत्वसोमपूर्वत्वे विकल्पेते ॥

पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

नर्तूनित्याहितेः कालो बाध्यः सोमस्य वायिमः। अङ्गसाम्यात्पुरैवास्य बाधात्सोमीयबाधनम् ॥ ७ ॥

इदमास्रायते । सोमेन यस्यमाणो ऽयीनादधीत । नर्तृन्सूर्स्थेन नस्रमिति । सूर्स्थितिधातुर्दर्शनार्थे वर्तते । ऋतुं नस्रमं वा न परीस्रेतेत्यर्थः । अनेन निषेधेना-धानस्य विहितः कालो वाध्यते । न तु सोमस्य विहितः कालः । वसन्ते ब्रास्थ-णो ऽयीनादधीत । कृतिकास्वियमादधीतेत्यादिना वसन्ताद्यृतवः कृत्तिकादिन-

स्रवाणि चाधानकाललेन विधीयनो। सोमस्यापि वसनो ज्योतिषा यजेतेन्यृतुर्वि-हितः। पुण्यनस्रवमपि शाखान्तरेण प्राप्तम्। तव यद्यप्याधानं न सोमस्याङ्गं तथापञ्जभूताप्रिसंस्कारवादङ्गतुल्यमेवेति तदीय एव कालो वाधनीय इति चेत्॥ मैवम्। पूर्वमेव तन्कालस्य वाधिततात्। यदैवैनं यज्ञ उपनमेद्यादधीतेति सोम-यागादिचिकीषया कालमाधानस्योपदिशता शास्त्रेण वसन्तवन्कृतिकादिकालो वाधितः। तस्मादृतुनस्रवप्रतीस्नानिषेधेन सोमकाल एव वाध्यते॥

## षष्टाधिकरणमारचयति ॥

आज्यं चोत्कृषते नो वा तस्यागीषोमयोगतः।

आद्यः प्रजापतिं विष्णुं वा यष्टुं शक्तितो ऽिनतमः ॥ ৮॥

अपीषोमीयस्य पुरोडाशस्य सोमादूर्धमुलार्षे इत्युक्तम्। तद्वदुपांश्रुयाजार्थे यदा-ज्यं तस्योत्कर्षः कार्यः। अपीषोमसंवन्धस्य समानलादिति चेत्॥ मैवम्। विष्णु-प्रजापत्योरिप विधिकल्पितदेवलेन यष्टुं शक्यलात्। तस्मान्नाज्यस्योक्तर्षः॥

## सप्रमाधिकरणमारचयति ॥

द्यहकालाः किमेन्द्रायाद्याः सद्यस्कालगा उत् । स्राद्यः प्रकृतिवन्मैवं विकृत्युक्तिविशेषतः ॥ ९ ॥

ऐन्द्रायमेकादशकपालं निर्वपेत्रजाकामः । सीर्यं चरं निर्वपेद्वस्ववर्धसकाम इत्यादयो विकृतयो झहकालाः । कृतः । प्रकृतौ तहर्शनात् । पर्वएयन्वाधानमि-ध्मस्य विहिष्य संनहनं प्रतिपदीष्टिरिति झहकालनं प्रकृतौ दृष्टम् । तथैव विकृताविष युक्तमिति चेत् ॥ मैवम् । एकाहकालनस्य वाचिनकालात् । य दृष्ट्या पश्रुना सोमेन वा यजेत सो ऽमावास्यायां पौर्णमास्यां वा यजेतित वचनाची-दक्षप्राप्तं द्वाहकालनं वाध्यते ॥

### ऋष्टमाधिकरणमारचयति ॥

आमिक्षादेरिनयतिः स्यात्सोमादूर्थमेव वा। अविशेषादियमो ऽन्यो नासोमेति विशेषतः ॥ १०॥ वैश्वदेष्यामिश्वेत्यादिः सान्नाय्यविकारः। अग्रीषोमीयमेकादशकपालं निर्वये-इसन्ते ब्रस्नवर्चसकाम इत्यादिरप्रीषोमीयपुरोडाशिवकारः। तस्योभयस्य सोमा-त्रागूर्ध्वे वा यथेन्छमनुष्ठानम्। कुतः। विशेषनियामकस्याभावादिति चेत्॥ मै-वम्। नासोमयाजी संनयेदिति निषेधेन सान्नाय्यं सोमादूर्धमुकृष्यते। अपीषोमी-यस्य पुरोडाशस्योक्तषेः पूर्वमेव दर्शितः। तसान्नाद्विकारयोरणुक्तर्षो युक्तः॥

नवमाधिकरणमारचयति ॥

एकाहानामनियमो द्शादेरूर्धमेव वा। सोमवत्रथमो मैवमनुक्तेः स्यात्तदूर्धना ॥ ११॥

गवा यजेतेत्यादिना गवादिनामकाः सोमविकारा एकाहा आसाताः। तेषा-मिष सोमविदिष्टिपूर्वेतं विकल्पितमिति चेत्॥ मैवम्। सोमपूर्वेतं वचनेन सा-श्राचोक्तम्। किंतु सोमेन यस्थमाणो ऽग्रीनादधीतेत्याधानानन्तर्याभिधाने सत्य-र्थादिष्टेः पूर्वं सोमानुष्ठानं संपद्यते। तस्मादनुक्तं पूर्वभावितं चोदको नातिदिश-ति। अर्थसिडमप्यतिदिश्यतामिति चेत्। न। इहासंभवात्। सकृदेवाधानम्। तथा सित तदानन्तर्ये प्रकृतावुपस्रीणम्। न ह्येकस्यानन्तर्यस्य भिन्नकालयोः प्र-कृतिविकृत्योः संबन्धः संभवति। तस्मादिष्ट्युत्तरकालीनतं सोमस्य निवारियतुं समर्थस्याधानानन्तर्यस्य विकृतिष्वनितदेशाद्दर्शपूर्णमासाविष्ट्या सोमेन यजेतेत्यु-क्तस्योत्तरकालीनलस्यातिदेशेनेष्टेह्ध्वेमेव गवादिविकृतयो ऽनुष्ठेयाः॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे पञ्चमस्याध्यायस्य चतुर्थः पादः। समाप्तश्च पञ्चमो ऽध्यायः॥

### श्रीगरोशाय नमः

अनुष्ठानकमः सर्वः पत्रमे सुनिरूपितः। को ऽनुष्ठातेत्यपेक्षायामधिकारो ऽच वर्ग्यते॥०॥ अनेन पत्र्चमषष्ठयोरध्याययोः पूर्वोत्तरभाव उपपादितः॥

षष्ठाध्यायस्य प्रथमपादे प्रथमाधिकरणमारचयित ॥
कर्माधिकारः कर्तुर्नो किंवास्ति न पद्श्रुतेः।
धालर्थभाव्यताभानात्फलभोगविवर्जनात् ॥१॥
वलीयस्या विधिश्रुत्यावरुद्धा भावनाच च।
भाव्यः स्वर्गः पुमर्थनात्किमयोगाच सो ऽस्यतः॥२॥

दर्शपूर्णमासाभ्यां स्वर्गकामो यज्ञेतित श्रूयते। तच यागिक्रयानिष्पादकालं कर्तृतम्। फलभोकृतया स्वामित्वमधिकारः। ताइशो ऽधिकारो यागकर्तृनीस्ति। कृतः। फलभोगाभावात्। तथा हि यज्ञेतेत्वचाख्यातेन भावनाभिधीयते। तस्यां च धात्वयों भाव्यः। एकपदोपाज्ञतात्। स्वर्गस्तु पदान्तरोपाज्ञताद्वाक्येन भाव्यत्यान्वेतव्यः। तच्च वाक्यमेकपद्रूपया श्रुत्या वाध्यते। स्वर्गस्य भाव्यताभावे सित गुणत्वमभ्युपेयम्। स्वर्गश्रव्दो नाच सुखवाची। किंतु सुखसाधनं चन्दनादिद्रव्यं श्रूते। लोके तथा व्यवहारात्। तच्च कामियतुं योग्यम्। तेन द्रव्येण विना यागानिष्यत्तेः। तसादिसन्वाक्ये फलानिधाने तज्ञोगाभावात्कर्तुयांगे कर्तृत्वमेव। नविधकार इत्यधिकारलक्ष्यां नार्व्यव्यमिति प्राप्ते श्रूमः॥ यज्ञेतेत्वच प्रत्ययस्य केवल्याख्यातह्मवमेवेति न मन्तव्यम्। किंतु लिङ्ग्रत्ययत्वेन विधिह्मतमयस्ति। तचाख्यातत्वाकारेण भावनामाचष्टे। विधित्वाकारेण पुरुषं प्रवर्तयिति। पुरुषश्च स्वाभिमतफलमन्तरेण न प्रवर्तत इति तद्मेक्षितं स्वर्गमेव भाव्यत्या विधिरुपा-

दत्ते। स्वर्गशब्दश्चोत्कृष्टे मुखे हृढः। द्रव्ये तु लाश्चिणिकः। तसातमुखस्य भाव्यतं विधिश्चत्या सिद्धम्। धालर्थस्य तु भाव्यत्वमेकेन पदेन प्रतीयमानमपि न प्रत्ययेनावगम्यते। किंतु प्रकृत्या। तथा सित स्वर्गभाव्यतं भावनायां प्रत्यासद्धम्। एकेनैव विधिह्मेण आख्यातप्रत्ययेनावगमात्। किमयोगादिप स्वर्गस्येव भाव्यत्म। तसात्मल्लभोगसंभवे कर्तुरिधकारो ऽस्तीत्यिधकारलक्ष्णमारस्थव्यम्॥

#### वितीयाधिकरणमारचयति॥

श्चन्यादेश्वास्त्यसी नो वा स्वर्गेन्छुतात्स विद्यते।
प्रधानोक्त्यनुसारेण यथाशक्त्यङ्गवर्णनम् ॥ ३॥
नेवाज्यावेश्वरणादीनां पुरुषं प्रति चोदना।
कतुं प्रति विधिस्तस्मानाशक्तस्याधिकारिता ॥ ४॥

श्रन्थः पङ्गुर्वधिरो मूको गवाश्वादयश्च तिर्यञ्च इत्यादीनां चेतनत्वेन निरितश्यमुखरूपे स्वर्गे कामना संभवति। श्रशोच्येत। केषुचिदङ्गेषु शिक्तनीस्ति। तथा हि। श्रन्थो नाज्यमवेश्चितुं श्र्मः। पङ्गुर्विष्णुक्रमेष्वश्कः। विधरो नाध्यप्रेप्रोक्तं शृणोति। ततः क्षृप्तिवाचयतीति विहितस्यानुष्ठानं न सिध्येत्। मूको ऽनुमन्त्रणा-दावश्कः। तिर्यञ्चो बहुष्वश्का इति। तच यथाश्च्यङ्गानामनुष्ठेयतात्स्वर्गकामो यजेतेत्यनेन प्रधानवाक्येन सर्वाधिकारः प्रतीयते। स चाज्यावेश्चणाद्यङ्गवाक्यानुसारेण न संकोचियतुं युक्तः। किंतु प्रधानानुसारेणाङ्गानुष्ठानमेव संकोचियतुं युक्तम्। तसादन्यादेरप्यस्त्यधिकार इति प्राप्ते ब्रूमः॥ यद्याज्यावेश्चणादयः पुरुष्कार्या विधीयरन्। तदा तल्लोपे ऽपि न क्रतीवैंकस्यम्। इह तु क्रवङ्गतया ते विहिता इति तल्लोपे क्रतुरेव न निष्यद्येत। तसादशक्तस्य नास्त्यधिकारः॥

# तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

स्त्रिया न सो ऽस्यिस्त वा नो पुंलिक्केन तदीरणात्। प्रकृत्यर्थतया लिक्कं संख्यावचाविवस्तितम् ॥ ५॥ स्रस्युदेश्यगतवेन संख्यया सहश्रवतः। यिक्किविकारादेर्शस्त्रस्तृतेने तु ॥ ६॥ स्वर्गकामो यजेतेति पुंलिङ्गश्रन्थेनाधिकारिणो ऽभिधानासो ऽधिकारः स्त्रिया नास्ति। न च यहैकलविङ्गङ्गमिवविश्वतमिति वाच्यम्। एकलविङ्गङ्गस्य प्रत्य-यार्थलाभावात्। प्रकृत्यर्थतया तु यहत्वविविश्वतं पुंलिङ्गमिति प्राप्ते वृमः॥ अस्ति स्त्रियाः कर्माधिकारः। कृतः। पुंलिङ्गस्याविविश्वतत्वात्। न ह्येकलस्य प्रत्ययार्थलमिववश्वायां निमित्तम्। किंतूदेश्यगतत्वम्। इहापि यः स्वर्गकामः स यजेतेति वचनव्यक्तौ पुंलिङ्गस्योदेश्यगतत्वेनैकलसंख्यया सहश्रताद्वास्ति विविश्वतत्वम्। न च प्रकृत्यर्थो लिङ्गम्। किंतु स्त्रीलिङ्गं तावट्टाबादिभिः स्त्रीप्रत्ययेरभिःधीयते। पुंलिङ्गं तु वृश्चानित्यस्मिन्द्वतीयवहुवचने विभिक्तिविकारेण नकारादेशल्क्ष्योनाभिव्यज्यते। एवं फलमित्यस्मिन्प्यमैकवचने नपुंसकाभिव्यक्तिः। तस्मान्द्वज्ञस्य प्रकृत्यर्थेताभावादुद्देश्यगतलेनाविविश्वतत्वाच स्त्रिया अस्त्यधिकारः॥

चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

दंपितभ्यां पृथक्कार्यं सह वाख्यातसंख्यया। पृथक्भवमवेगुरायान्कर्नेन्यं देवतेन्यवत् ॥ ७ ॥

यजेतेत्याख्यातप्रत्ययगतायाः संख्याया उद्देश्यगतत्वाभावेन विवक्षाया वार-यितुमशक्यत्वादेककर्तृकत्वाय दंपितभ्यां पृथगेव कमीनुष्ठेयिमिति चेत्॥ मैवम्। वैगुग्यप्रसङ्गात्। कर्मिण् तच तच पत्त्यवेक्षणं यजमानावेक्षणं चेत्युभयमाद्या-तम्। तच यजमानप्रयोगे पत्त्यवेक्षणं लुणेत । पत्नीप्रयोगे च यजमानावेक्षणं लुणेतिति सहेतोरवेगुग्याय हयोः सहाधिकारः। न च यजेतेत्येकत्वं विरुष्ठम्। अपीषोमौ देवतेत्यच यथा व्यासक्तयोर्देवतैक्यम्। तथा दंपत्योरेकमेव कर्तृत्विम-त्यङ्गीकारात्। तस्माइंपत्योः सहाधिकारः॥

पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

पुंसीरेकस्य वाधानं वसानावित्यतो हयोः। एष स्रोमविधिहितं दंपत्योरेकता ततः॥ ७॥

आधाने श्रूयते। श्रीमे वसानाविषमाद्धीयातामिति। तत्र वसानाविति पुं-लिङ्गद्विवचनादुभयोः पुंसीराधाने ऽधिकार इति चेत्॥ मैवम्। श्रीमस्यापाप्तस्य विधेयतया पुंडित्वस्थापि विधाने वाक्यभेदान्त ति हधीयते। किंतु दंपत्योः सहाधिकारेण प्राप्तं डित्वमनूद्य ते पतिश्व पत्नी चेति विगृह्य पतिशब्दस्थैकशेषात्पुंलि-क्किवचनमविरुद्धम्। तस्मादाधाने ऽधिकारिणः पुंस एकावमेव ॥

## षष्टाधिकरणमारचयति ॥

उपस्थानादि दंपत्योहत पुंसी हयोरिदम्। यजमानत्वंसाम्येन विहस्तातुंस एव तत्॥ ९॥

अगन्म सुवित्यनेन मन्तेणोद्यबद्य मित्रमहित्यादिमन्तेश्व कर्तव्यमादित्यविष-यमुपस्थानम् । आदिशन्देन वसन्तमृतृनां प्रीणामीत्यादिना विहितमनुमन्त्रणा-दि। तत्सर्वे दंपितभ्यामुमाभ्यां कर्तव्यम्। कुतः। यजमानत्तस्योभयोः समानतात्। ततो यजमानत्तसमाख्यया यथा पुंसानुष्ठीयते। तथा स्त्रियापीति चेत्॥ मैवम्। अध्ययनरिहत्या स्त्रिया तदनुष्ठातुमशकातात्। तसात्युंस एवोपस्थानादिकम् ॥

#### सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

श्रूद्रो ऽपि यष्टा नो वा स्यादविधाध्ययनेन वा। उपदेष्टृमुखाद्वास्य कतुविस्त्रेन यष्टृता ॥ १०॥ चैवर्णिकेवेंद्विद्धिः कृताथा विधयः क्रतोः। नािह्यपन्ति चतुर्थस्य विद्यां तद्यष्टृता कुतः ॥ ११॥

लिखितपाठादिना तात्कालिकाचार्योपदेशेन वा शूद्रस्यायनुष्ठानहेतुभूतवि-द्यासंभवाच्छूद्रो ऽपि यागाधिकारीति चेत्॥ मैवम्। क्रतुविधिवैयर्थ्यपरिहाराय हि शूद्रस्याविहितापि विद्या कल्पते। क्रतुविधयश्च चैवर्णिकानुष्ठानेनेव चरि-तार्थाः सन्तो न शूद्रस्य विद्यां कल्पयन्ति। चैवर्णिकानां तु विद्या न कल्पनी-या। अध्ययनविधिनेव विहिततात्। तसाच शूद्रस्य यागाधिकारः॥

#### अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

धन्येव कर्तातान्यो ऽपि धन्येव विधिसार्थ्यतः। अन्यो ऽधिकुरुते द्रव्यमाक्षिपेड्युक्तिवन्कतुः॥ १२॥ यथा विद्याधिकारहेतुः। तथा धनमपीति धनिन एव यागाधिकारः। तावता विधीनां सार्थकतात्। विध्यन्यथानुपपत्या दिरद्रस्य धनार्जनमास्रेष्ठमणक्यम्। तस्माच्छूद्रवहरिद्रो ऽपि न कमीधिकारीति चेत्॥ मैवम्। धनिकस्यापि धनार्जनं न यागविधिभिरास्त्रिप्तम्। भोजनादिभिधेनकार्येरेव तस्यास्त्रिप्तनात्। ञ्चत एव विद्याया अध्ययनविधिरिव धनार्जनस्य न को ऽपि विधिरित्तः। याजनादिविधय उपायनियमार्था इति सुक्तम्। तस्माङ्गोजनादिवन्द्रतेरिप धनकार्यत्वेन धनार्जनापेक्षवाहरिद्रो ऽपि धनार्जनं कृत्वा कताविधकरोति॥

### नवमाधिकरणमारचयति ॥

अङ्गहीनो न कुरुते कर्ता वा नास्त्रमततः। समाधायाङ्गवैकल्यं करोति द्रव्यहीनवत्॥ १३॥

कश्चिदिक्षरोगेणाज्यमवेश्चितुमसमर्थः। ऋन्यो वातरोगेणास्वाधीनपादो विष्णु-क्रमेष्वसमर्थः। ऋतो नाङ्गहीनः क्रमीधिकारीति चेत्॥ मैवम्। धनहीनो यथा धनं संपाद्याधिकरोति । तथा विकलाङ्गो ऽप्योषधादिना वैकल्यं समाधाया-धिकरोतु ॥

# दशमाधिकरणमारचयति ॥

असमाधेयवैकल्ये कथं काम्येष्वकर्तृता। नित्येषु त्वाहिताग्निश्वेद्यथाशक्ति करोति हि ॥ १४ ॥

कथमित्यनेन संशयः सूचितः। वैकल्यस्य समाधातुमशक्यत्वेनाश्चमत्वादत्यन्त-मनधिकार एवेति चेत्॥ मैवम्। काम्येष्वङ्गवैकस्ये फलासिडेमास्नु तवाधिकारः। नित्यानां त्वाहितायिना त्यक्तमशक्यत्वादीषदङ्गलोपं सोद्वापि नित्येष्वधिकरोति॥

# एकादशाधिकरणमारचयति ॥

विधिवरण एकादाविप स्यान्त्रिक एव वा। अविशेषात्पक्ष आद्यो वाक्यभेदाय तूत्तरः ॥ १५ ॥ दर्शपूर्णमासयोरार्षेयं वृणीत इति विधायेदमास्नातम्। एकं वृणीते डी वृणीते वीन्वृणीते न चतुरो वृणीते न पञ्चाित वृणीत इति। ऋषिगों चप्रवर्तकः कश्य-प्रश्वाद्यादिः। तस्य संवन्ध आर्षेयः। तं वृणीते। कथ्यति। उच्चारयित। कश्य-पगोचो ऽहम्। भरहाजगोचो ऽहमिति तदुचारणम्। एकमार्षेयमुचारयित। तचो-दाहृतम्। ह्यावर्षेयावुचारयित। उपमन्युविसष्टगोचो ऽहिमित्यादि। चीनार्षेयानुचारयित। आङ्गिरसवार्हस्पत्यभारहाजगोचो ऽहिमित्यादि। न चतुर आर्षेयानुचारयेत्। पञ्चार्षेयानिकम्य षडादीनार्षेयाचैवोच्चारयेदित्यर्थः। तचैकार्षेयद्यार्षेयचार्षेयवाक्षेषु विशेषादर्शनादेकं वृणीत इत्यादयस्त्रयो ऽपि विधय इति चेत्॥ मेवम्। वाक्यभेदप्रसङ्गात्। तत्यरिहाराय चीन्वृणीत इत्यस्येव विधित्वमस्तु। एकं वृणीते हो वृणीत इत्येतदुभयमवयुत्यानुवादेन स्तावकम्। एकवरणहिवरणे अप्रशस्ते आपि यदा कर्तव्ये। तदा चिवरणस्य प्रशस्तस्य कर्तव्यत्वं किमु वक्तव्यमिति स्तुतिः। चतुर्तिषेधपञ्चातिकमिनविधाभ्यामिप चित्वमेव स्तूयते। न च तयोर्तिक्षेपो विधातव्यः। प्रसक्त्यभावादेव तद्प्रवृत्तेः। चतुरादयो ऽत्यन्तविल्खकारित्वा-द्प्रशस्ताः। चितं तु न तथेति प्रशस्तम्। तस्मात्कर्मग्यधिकुर्वन्यजमानस्त्रीनेवोच्चारयेत्। न न्यूनं नायधिकिमिति तात्पर्यार्थः॥

## हादशाधिकरणमारचयति ॥

विप्रादिरेव रथकृदन्यो वाद्यो ऽस्तु योगतः। रूढेर्वर्णान्तरं तस्याधाने वर्षर्तुरूयते॥ १६॥

आधाने श्रूयते। वर्षामु रथकार आद्धीतित। तच रथं करोतीति खुत्पत्या चै-वर्णिको रथकार इति चेत्॥ मैवम्। संस्कीर्णजातिविशेषे रूढत्वात्। वैश्यायां स्रिच्चियादुत्पचो माहिष्यः। श्रूद्रायां वेश्यादुत्पचा करणी। तस्यां करण्यां माहि-ष्यादुत्पचो रथकारः। तथा च याज्ञवल्कः। माहिष्येण करण्यां तु रथकारः प्रजा-यत इति। तस्य च रथकारस्याधानकालो वर्षतुः॥

# चयोदशाधिकरणमारचयति ।

विजः स्थपतिरन्यो वा विजः षष्ठीसमासतः। कर्मधारयमुख्यत्वाचिषादो रीद्रयागकृत्॥ १९॥ वास्तुमयं रौद्रं चरं निर्वपेदिति प्रकृत्य श्रूयते। एतया निषादस्थपितं याजयेदिति। वास्तुशब्दः किंचित्रकृतिद्रव्यविशेषमाह। एतस्यामिष्टाविधकारी निषादस्थपितशब्दवाच्यस्त्रेवर्णिकः। कुतः। निषादानां स्थपितिरिति षष्टीसमासस्य चैवर्णिके संभवात। तस्य चाधीतवेदवेन विद्यासंभवाचेति चेत्॥ मैवम्। निषादश्वासौ
स्थपितश्रिति कर्मधारयसमासस्य मुख्यवात्। षष्टीसमासे तु संकीर्णजातिविशेषवाचिना निषादशब्देन तसंबन्ध उपलक्ष्येत। न तयं कर्मधारये दोषो ऽस्ति। ततस्तात्कालिकाचार्योपदेशादिना विद्यां संपाद्य धनिको निषादो रोद्रयागं कुर्यात्॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे षष्ठस्याध्यायस्य प्रथमः पादः॥

डितीयपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयति ॥

सन्त्रे फलांशः प्रत्येकं सर्वे वाद्यः समूहके। कर्तृत्वादन्य एकेकस्यापि तस्त्राइहुत्वतः ॥ १॥

इदमास्रायते। ऋडिकामाः सन्त्रमासीरिक्ति। तत्र सन्ते बहूनां समुदायस्य कर्तृत्वमवगतम्। सप्तद्शावराः सन्त्रमासीरिक्ति श्रवणात्। कर्तृत्वेन समुदायस्यैव फिल्तात्पुरुषाणां प्रत्येकं फलांश एव। न तु सर्वे फलमेकेकस्यैवेति चेत्॥ मैवम्। एकेकस्यापि समुदायान्तःपातिनः कर्तृत्वसङ्गावात्। श्रन्यथा समुदायस्यैकत्वेन सन्त्रमासीरिक्ति श्रुतं कर्तृबहुतं नोपपद्येत। तस्मादेकेकस्य कर्तुः सर्वफलसङ्गावान्त्रमेक्षलकामिनामेवाचाधिकारः। न तंश्फलकामिनाम्॥

#### **डितीयाधिकरणमारचयति** ॥

द्शें कर्नेक्यनियमो नास्त्युतास्ति न कामिनि। उद्देश्ये यहवत्संख्या यतो नैव विविश्वता ॥२॥ आख्यातोपात्तसंख्याच विधेयस्य विशेषणम्। विविश्वतातः सेत्यच कर्नेक्यं विनियम्यते ॥३॥

दर्शपूर्णमासाभ्यां स्वर्गकामो यजेतेत्यत्र स्वर्गकाम उद्देश्यः। तहतं चैकतं यहै-

कालवदिविद्यितम्। तसादेको ही वहवी वा दर्शपूर्णमासयोरिधकारिण इति प्राप्ते बूमः॥ मा भूत्स्वर्गकामपदगतस्यैकालस्य विवश्चा। यजेतेत्याख्यातगतं तु यदे-कालं तिहिधेयस्य विशेषणम्। विधेया तु क्रिया। सा च स्विसि वे कारकान्तरव-कार्तारमणाश्चिपतीति क्रियाहारा कार्तापि विधेयः। श्चतो विधेयकार्तृगता येयमे-कालसंख्या सा विविश्चितित कार्तुरेकालं नियम्यते ॥

तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

श्रममाणं समाणं वा काम्यं कामे निवर्तिते। श्राद्यः प्रयोजनाभावादन्यो निन्दादिसंश्रवात् ॥ ४॥

चिचया यजेत पणुकामः । कारीया वृष्टिकामा यजेतेत्यादिषु कामप्रेरितेन पुरुषेण कर्मापकान्तम् । तस्य च समाप्तेः प्रागेव केनापि निमिन्नेन तत्फलप्राप्ती दोषदर्शनेन वा कामो निवर्तते । तदा कर्मानुष्टाने प्रयोजनाभावान समापनीय-मिति चेत्॥ मैवम्। प्रकान्तस्य कर्मणो ऽसमाप्ती निन्दाप्रायश्चित्रयोः श्ववणात्। देवताभ्यो वा एष आवृष्यते यो यस्य इत्युक्का न यजते । चैधातवीयेन यजेतेति तदुभयं श्रुतम्। तस्मात्समापनीयम् ॥

चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

समाप्यमसमापं वा लीकिकं शास्त्रकल्पनात्। आद्यो नो गृहकृष्यादी शास्त्रकल्पकवर्जनात्॥ ॥॥

रथगृहनिमाणादिरूपं यह्नौिककं कमे तदिप तश्चसृतावुक्तमिति वेदमूलक-कल्पनाचित्रायागादिवन्निवृत्ते ऽपि कामे समापनीयमिति चेत्॥ मैवम्। रयादौ रमणीयतस्य प्रयोजनस्यान्वयव्यतिरेकाभ्यामेव सिद्धुपायावगमात्। तत्रोहापो-हकुशलपुरुषोत्प्रेश्चामूला तश्चसृतिनै वेदं कल्पयितुं प्रभवति। तस्मादवश्यं समा-पनीयमिति नास्ति नियमः॥

पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

पर्युदासो निषेधो वा नाद्यानृञ्जनमित्यसौ।

नञ्धात्रोरन्वयादाद्यः कल्यं संकल्पतः फलम् ॥ ६॥ पदान्वयातु नञ्चिथ्योर्निषेधो ऽनर्थहानये। संकल्पे लक्ष्णाप्राप्तिर्नेव काम्यविधिस्ततः ॥ ७॥

श्रनारभ्य श्रूयते। न कलकं भक्षयेन लशुनं न गृक्जनिमिति। तच न भक्षयेदिति संनिधिवणान्नञ्धालोरन्वये सत्यभक्षणिमिति पर्युदासः संपद्यते। तथा सित
नेक्षेतोद्यन्तमादित्यमित्यादाविव संकल्पो विधेयः। तस्य चाभक्षणसंकल्पस्य विश्वजिन्यायेन स्वर्गः फललेन कल्पनीय इति चेत्॥ मैवम्। पदैकदेशस्य धातोः
पदान्तरेणान्वेतुमयोग्यलाडिधायकपदस्य नञ्पदेनान्वये सित रागप्राप्तां भक्षणप्रवृत्तिमनूद्य निषेधस्य विधेयलात्। न च निषेधो व्यर्थः। नरकपातनिवारकलात्।
एवं च सत्यश्रुतं न किमिप कल्पनीयम्। लत्यक्षे लश्रुतः संकल्पः संकल्पनीय
इति तद्षे भक्षणश्रद्धे लक्षणाश्रयितव्या। तस्मात्स्वर्गकामिनो नाचाधिकारः।
किंतु नरकाङ्गीतस्याधिकारः॥

## षष्ठाधिकरणमारचयति ॥

प्राङ्मुखलादिनियम उपनीतेः पुराष्युत । जर्धे मन्त्राग्यसाध्यलादाद्यो ऽन्यो ऽस्तु तथा सृतेः ॥ ६ ॥

प्राङ्मुखो ऽन्नानि भुज्ञीत । गुरुरनुगन्तयो ऽभिवाद्यितयश्च । वृद्धः प्रत्युत्थेयः संमन्तयश्चेत्यादिस्मार्तिनयम उपनयनाम्नागप्यनुसर्तयः । तस्य नियमस्य वैदिकैर्मन्त्रैराहवनीयाद्यिमिवी साध्यतं नास्त्रीति प्रागपि तत्संभवादिति चेत्॥ मैवम्। श्रीतस्याध्ययनादिनियमस्योपनयनानन्तरभावितेन वेदमूलसृतिप्राप्तनियमस्याप्त्रसस्त्रेव काले युक्ततात्। श्रत एव स्मर्यते । उपनयनादिनियम इति। प्रागुपनयनात्म्वत्रे नास्ति नियमः ॥

## सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

यावज्जीवेति सातत्यं स्वकाले वा निमिन्नतः। कालाङ्गलोपादाद्यः स्यादवैधात्यागतो ऽन्तिमः॥९॥ इदमास्नायते। यावज्जीवमित्रहोत्रं जुहोति। यावज्जीवं दर्शपूर्णमासाभ्यां यजे- तिति । तत्र जीवनस्य निमित्तवेनोपन्यासात्सिति निमित्ते नैमित्तिकस्यावश्यंभा-वाज्जीवतो ऽनुष्ठानसातत्यमत्र वर्ण्यते । ननु सायंप्रातःकालाविप्रहोत्राङ्गलेन चोदितो । अमावास्यापौर्णमासीकालो दर्शपूर्णमासयोः । तथा सत्यङ्गलोपः सातत्ये प्रसज्येत । नायं दोषः । प्रधानलोपाद्यमङ्गलोप इति न्यायात् । तस्मात्सा-तत्यिमिति प्राप्ते त्रूमः ॥ यद्यपि सायंप्रातरादिकालो ऽङ्गं तथाप्यनुपादेयतया प्रयाजादिविद्ययो न भवति । किंतु तस्मिन्काले स्वतः प्राप्ते सिति कर्मानुष्ठेय-तया विधीयते । तस्य च कालस्य जीवनरूपनिमित्तसंकोचकलेनेवान्वयः । तथा सत्युक्तकालविशिष्टमेव जीवनं निमित्तम् । तस्मिन्निमित्ते जीवनरूपो विशेषां-शो यथा न वैधो नापि त्यक्तं शक्यः । तथा विशेषणांशः कालो ऽप्यविधेयो न त्यक्तं शक्यश्व । तस्मादवैधस्य त्यागासंभवान्न सातत्यम् । किंतु स्वकाले ऽनु-ष्ठानम् ॥

### अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

सकृत्कृतिरुतावृत्तिर्दर्शादेः शास्त्रसार्थ्यतः।

सकृत्स्यात्कालसंयुक्तजीवनावृत्तितो ऽन्तिमः ॥ १०॥

दर्शपूर्णमासादीनां सकृदेवानुष्ठानम्। तावता विधिशास्त्रस्य चरितार्थलादिति चेत्॥ मैवम्। कालविशिष्टजीवननिमित्तस्यावृत्ती नेमित्तिकस्यापावर्तनीयलात्। तसादावृत्तिः ॥

#### नवमाधिकरणमारचयति ॥

कतौ सकृद्वेदहोमो ऽसकृहा कतुसिडितः। सकृद्विमित्तभेदस्यावृत्तौ होमो ऽसकृद्ववेत् ॥ १९॥

दर्शपूर्णमासयोः कुम्भ्यादिपाचभैदमाज्यादिस्कन्दनं च निमित्तीकृत्य होम आ-स्नायते। भिन्ने जुहोति। स्कन्ने जुहोतीति। सो ऽयं होमः सकृत्कार्यः। तावतैव क्रतूपकारिसद्वेरिति चेत्॥ मैवम्। भेदस्य स्कन्दनस्य वा निमित्तस्यावृत्ती होम-स्यापावर्तनीयतात्। तसान्नास्ति सकृत्वनियमः॥ दशमाधिकरणमारचयति ॥

यथाकाम्यमुतावृत्तिर्गुरोरनुगमादिषु।

स्यादाद्यः प्रीतिहेतुत्वाचियमादृष्टतो ऽन्तिमः ॥ १२ ॥

गुरुपुगनाव्यो ऽभिवाद्यश्वेति विहितेषु गुरुप्रीतिरूपस्य दृष्टस्यैव प्रयोजनावान्त्रीत्यनुसारेणानुगमनादिकं सकृहा स्वेच्छया कर्तव्यमिति चेत्॥ मैवम्। दृष्टार्थे- व्विषि विहितेषु नियमादृष्टसंभवात्। यदा यदा गुरुगमनादिनिमित्तं संपद्यते। तदा तदानुगमनादीन्यनुष्टेयानि॥

एकादशाधिकरणमारचयति ॥

सोमाधीतिप्रजं काम्यं नित्यं वा कामतो ऽियमः। वीप्तानुष्टेयविज्ञानलोकेस्तिन्यतेष्यते॥ १३॥

इदमासायते । सोमेन यजेत । स्वाध्यायमधीयीत । प्रजामुत्पादयेदिति । तच सोमः काम्यः । ज्योतिष्टोमेन स्वर्गकामो यजेतेति कामसंयोगेनासातलात्। अध्ययनप्रजोत्पादनयोरपि विश्वजिन्न्यायेन स्वर्गे फललेन किल्पते किमयोगो ऽपि कल्पते । तसादिदं चयं काम्यमिति चेत् ॥ मेवम्। वीप्पादिना नित्यलिसिद्धेः । वसन्ते वसन्ते ज्योतिषा यजेतेति वीप्पा प्रतिवसन्तं निमित्तीकृत्य सोमयागं विधते । अध्ययनस्य तु न स्वर्गः फलम्। इष्टप्रयोजनस्यानुष्टेयविज्ञानस्य संभ-वात्। तच कत्वनुष्टानस्य नित्यलात्त्रद्वेतोरध्ययनस्यापि नित्यलमनिवार्यम्। अनु-त्याद्य सुताच लोकं गच्छतीति स्मृतेलींकिसिद्धार्थमृत्यादनस्यापि नित्यलम्। अने-नेवाभिप्रायेणेदमासातम् । जायमानो व ब्राह्मणस्त्रिभित्त्र्येणवाद्यायते ब्रह्मचर्ये-णिकेयो यज्ञेन देवेभ्यः प्रजया पितृभ्यः। एष वा अनृणो यः पुची यज्ञा ब्रह्म-चारिवासीति । अच ब्राह्मणपहणिनतरयोरपुपलक्षणार्थम्। सोमादिविधिषु वि-शेषस्याश्रवणात्। तसात्सोमादिकं नित्यम् ॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे षष्टस्याध्यायस्य हितीयः पादः ॥

तृतीयपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयति ॥

नित्ये सर्वाङ्गसंहारः शक्त्या वाद्यः फलिलनः। शक्त्या त्यागासंभवेन निमिन्ने जीवने स्थिते ॥ १॥

यावज्जीवमियहोचं जुहोतीत्यादो नित्ये कर्मणि सर्वाग्यङ्गान्युपसंहत्य तिडि-शिष्ट एव प्रयोगः कर्तव्यः। जुतः। भावनांशस्य कथंभावस्य समुचितेः मर्वेरङ्गेः परिपूर्णेन सर्वाङ्गोपेतस्येव प्रधानस्य फलवत्त्वादिति चेत्॥ मैवम्। अपिहोच-दर्शपूर्णेमासादिशन्दवाच्यं प्रधानम्। तस्य च स्ववाक्यगतजीवनिनित्तेनान्वया-सित जीवने प्रधानं कर्म त्यकुमशक्यम्। ततो वाक्यान्तरात्तेष्वङ्गेष्वशक्यं किं-चिदङ्गं परित्यज्यापि शक्येरङ्गेरूपेतं प्रधानं कर्मानुष्टेयम्॥

### हितीयाधिकरणमारचयति ॥

काम्ये शस्त्रोत सर्वाङ्गं शस्त्रा लोपस्य संभवात । मैवं लोपे निष्फललाच्छान्द्रमङ्गं न लुप्यते ॥ २ ॥ प्रधानानुष्ठितौ यहज्जीवनस्य निमित्तता । काम्यस्य न तथा यसात्काम्यं त्यक्तं हि शक्यते ॥ ३ ॥

यथा नित्येष्विग्रहोत्रादिकमेस्वशक्यमङ्गं परियक्तम्। तथा काम्येष्विणेन्द्रायसौर्यादिष्वशक्याङ्गलोपसंभवाद्धक्याङ्गोपेतमनुष्ठेयमिति चेत्॥ मेवम्। अङ्गलोपे
काम्यमानफलानुत्वहेः। सर्वाङ्गोपेतमेव हि प्रधानं फलसाधनं विहितम्। तत्त
प्रधानस्य त्यागे यथा नास्ति फलम्। तथाङ्गत्यागे ऽपि। फलसाधनलं हि शास्तिकसमधिगम्यम्। ततो यद्यावदङ्गं वा प्रधानं वा शब्दोपात्तं तस्य लोपे साधनलं
नास्ति। न हि गमनसाधनस्य रथस्य चक्राद्यङ्गेष्वत्यतमस्य वैकल्ये गमनसाधनलं
दृष्टम्। तस्ताद्यदा सर्वाङ्गोपसंहार कर्तु शक्यते। तदैव काम्यमनुष्ठेयम्। न च
नित्ये ऽप्येवमस्त्विति शङ्कनीयम्। जीवनं निमित्तीकृत्य तत्र विधानात्। यथा
गृहदाहं निमित्तीकृत्य विहिता स्थामवतीष्टिरवश्यं कर्तव्या। यथा वा लोके निमित्रभूतायां वुभुस्थायां सत्यां भोजनमवश्यं कर्तव्यम्। तथा जीवने सित कर्मावश्यमनुष्ठेयम्। न च जीवनवत्मलकामनाया अपि निमित्ततं शङ्कनीयम्। सत्यामिप कामनायां कर्मणो ऽवश्यंभावाभावात्। न हि कामिनः कर्माननुष्ठाने प्रत्य-

वायः श्रूयते। ननु शास्त्रीयप्रत्यवायाभावे ऽपि फलानुत्पित्तलक्ष्णो वाधो ऽस्त्येव।
यथा वुभुक्षोरभोजने राजदर्गडाभावे ऽपि पित्तक्षोभरूपो वाधो ऽस्ति । तडिदिति
चेत्। मैवम्। तिर्हे यथा फलं सिध्यति। तथा कामिना प्रयतितव्यम्। फलं च
शक्दावगतस्वाङ्गोपसंहारमन्तरेण न सिध्यतीत्युक्तम्। नित्ये तु न फलसाधनलेन
विधिः। किंतु जीवनिनिमित्तसंयोगेन। तथा सत्यङ्गवैकल्ये ऽपि निमित्तनैमित्तिकसंयोगः श्रुत्यभिमतो नापैति। ततो विकलाङ्गमपि कर्तव्यमेव। श्रुत एव
नित्यस्याकरणे प्रत्यवायप्रायश्चित्ते शास्त्रेष्ववगम्येते। काम्येष्वङ्गवैकल्ये शास्त्राभिमतफलसाधनत्वाभावाद्विकलाङ्गं न प्रयोक्तव्यम्। श्रुत एव तत्यागे प्रत्यवायप्रायश्चित्ते न स्तः। तस्मात्काम्यं कृत्साङ्गोपेतं यदा कर्तुं शङ्गयात्। तदा
कुर्यात्। नित्यं तु यथा शङ्गयात्। तथा कुर्यात्। एतदेवाभिप्रत्य श्रुतम्। तदेव
यादक्षीद्वग्होतव्यमिति। तस्मान्तियेष्वङ्गवैकल्ये ऽपि। काम्येष्वङ्गलोपो न सोढुं
शक्यः॥

# तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

नीवारादिद्रव्यभेदात्कमान्यत्यात्रदेव वा।

द्रव्यकर्मैक्यतः पूर्वस्त्रचेषद्भेदतो ऽन्तिमः ॥ ४॥

द्शेपूर्णमासयोविद्यसंभवे नीवारादि स्वीक्रियते। तदा कमीन्तरं तदित्यभ्युपे-यम्। कुतः। द्रव्यकर्मणोरेकालात्। द्रव्यं हि कर्मणः स्वरूपम्। ततो द्रव्यान्तरत्वे कर्मान्तरत्वमनिवार्यमिति चेत्॥ मैवम्। द्रव्यकर्मणोरीषद्वेदस्यापि भावात्। द्रव्य-माष्रयः। कर्माष्रितम्। आश्रयाष्रितयोर्भेदानेदावभ्युपगम्य तादात्यसंबन्धो वर्ण्यते। तस्माद्र्व्यभेदे ऽपि न कर्म भिद्यते॥

# चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

द्रब्ये प्रतिनिधिनीस्ति विद्यते वा न विद्यते।

मानाभावादस्ति कर्मचोदनाक्षेपिका यतः ॥ ५॥ नित्यकाम्ययोः कर्मणोः श्रुतस्य वीद्यादिद्रव्यस्यापचारे द्रव्यान्तरं प्रतिनिधित्वेन

कुचापि न विहितम्। ततो मानाभावानास्ति प्रतिनिधिरिति चेत्॥ मैवम्।

कर्मचोदना हि द्रव्यमन्तरेणानुपपना द्रव्यसामान्यमास्तिपति । तत्र वीहिशास्त्रं नियामकम्। तच्चासंभवाद्यदा न प्रवर्तेत । तदा मा भून्नियमः। तथापि सामान्यास्त्रेपस्य वारियतुमशकात्वात्तसामान्यं क्वचिडिशेषे पर्यवस्थतीति प्रमाणसङ्गान्वादिस्त प्रतिनिधिः। ततो द्रव्यान्तरेणापि तत्कमीनुष्ठातव्यमेव। न तु श्रुतद्रव्यान्मावमान्तर्मलोपः॥

## पज्जमाधिकरणमारचयति ॥

देवायिमन्त्रोक्ष्णादाविस्त प्रतिनिधिनं वा। पुरेवास्तीह यन्मुख्ये कार्ये तचेति नास्यसौ ॥ ६॥

आयेगो ऽष्टाकपालः। सीर्यं चरुमित्यादावुक्ता अप्रिसूर्यादयो देवाः। आहवनीयादयो ऽययः। विहेर्देवसदनं दामीत्यादयो मन्ताः। प्रोक्षणादयः क्रियाः। एतेषां देवादीनामपचारे ऽपि नीवारद्रव्यवस्नितिधिरस्तीति चेत्॥ मैवम्। कार्यसिद्यभावात्। पुरोडाश्रनिष्पादनं कार्यं वीद्यपचारे ऽपि नीवारेण सिध्यति। देवादिकार्यं तु नान्येन सिध्यति। न ह्यायेययागो विष्णुना निष्पद्यते। नाषाहवनीयकार्यो होमो ऽसंस्कृतेन विहूना सिध्यति। नापि विहेर्देवसदनं दामीत्येतन्मन्त्रसाध्यमर्थप्रकाश्नमन्येन मन्त्रेण सिध्यति। नापि प्रोक्षणकार्यमदृष्टमविहितेनान्यार्थं विहितेन वा क्रियान्तरेण सिध्यति। तस्मान्नास्ति देवादीनां प्रतिनिधिः॥

## षष्टाधिकरणमारचयति ॥

माषाद्याः प्रतिनिध्यही न वाद्यस्तद्वारणात्। नाही अयज्ञियलोक्तेरथीत्तविनवारणात्॥ ७॥

मीतं चरं निर्वपेच्छ्रीकाम इत्यत्र मुत्ताभावे माषाद्याः प्रतिनिधितमहिन्ति । कुतः । मुत्तकार्ये चरुनिष्पादने समर्थतात् । निवारकस्य प्रतिषेधवचनस्याभावा- चेति चेत्॥ मेवम्। अयिद्यया वे माषा वरकाः कोद्रवा इति माषादिधान्येष्व- यिद्ययत्ववचनस्य तिच्वेषे पर्यवसानात् । तस्माचाही माषाद्याः ॥

सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

स्वामिनो ऽस्ति प्रतिनिधिने वा द्रव्यवदस्ति सः। न मृते प्रेरकाभावाज्जीवने ऽप्यफलिलतः ॥ ৮॥

यथा यागसाधनद्रव्यस्य प्रतिनिधिः। तथा कर्तुर्येजमानस्यापि प्रतिनिधिरित्वित्ति चेत्॥ मैवम्। किं यजमाने मृते सित प्रतिनिधिरित्विष्यते। किंवा कार्यान्त-रव्यापृते। नाद्यः। असंभवात्। अन्यस्मिन्नपचिरते यजमानः प्रतिनिधिं गृह्णाति। यजमाने ऽपचिरते को ऽन्यः प्रतिनिधिं गृह्णीयात्। को वार्ध्यपुप्रभृतीन्प्रेरयेत्। निहतीयः। यजमानकार्यस्य फलित्वस्यान्यस्मिन्नसंभवात्। संभवे वा तस्यैव स्वा-मिनेन प्रतिनिधित्वाभावात्। तसान्नास्ति यजमानस्य प्रतिनिधिः॥

## ऋष्टमाधिकरणमारचयति ॥

मृते सिचिणि नान्यः स्यात्याद्या नाचापि पूर्ववत् । स्यादस्वाम्यपि कर्वेशे साप्तदश्यस्य सिद्धये ॥ ९ ॥

सिन्तिषु बहुयजमानेष्वेकिस्सिन्ते प्रतिनिधिनीस्ति । कुतः । पूर्वेधिकरणे यजमानप्रतिनिधेर्निराकृतत्वादिति चेत् ॥ मैवम् । भङ्ग्यानारेण तिसद्धेः । सिन्त्रणां हि कार्येडयम् । फलोकृतं यागकर्तृतं च । तच प्रतिनिधेः फलिताभावे ऽपि कर्तृतं संभवति । ऋतिक्वार्ये कर्तृत्वे प्रतिनिधिमन्तरेण साप्तदश्याभावात् । षोडशेव कार्याणि निष्पद्येरन् । एकं कार्ये लुप्येत । तसाद्यजमानस्य प्रतिनिध्यभावे ऽप्रितिन्धः प्रतिनिधिसङ्गावात्पुरुषान्तरं प्रतिनिधापयित्यम् ॥

#### नवमाधिकरणमारचयति॥

स स्वाम्यपुत कर्तेव स्वामी तत्स्थानगलतः। अनारन्धुः फलाभावादस्वामी कर्तृमानता ॥ १०॥

यः सन्त्रिणः प्रतिनिधिस्तस्य यजमानस्थाने स्वीकृतवेन यजमानवमणस्तीति चेत् ॥ मैवम् । आरभ्यसमाप्तिपर्यन्तमनुष्ठितुः फलमुक्तम् । प्रतिनिधिस्तु नारम्य-वान् । अतः फलाभावाद्यजमानवं नास्ति । किंतु कर्तृतमाचमेव । मृतस्य तु समा-प्रभावे ऽपि फलमास्नायते । यो दीश्चितानां प्रमीयेतापि तस्य फलमिति ॥ दशमाधिकरणमारचयति ॥

नास्य स्युः फलिसंस्काराः कार्या वा नाफलित्वतः। ऋत्येषां साप्तदश्यार्थमफलित्यपि ते मताः॥ ११॥

सन्ते यो ऽयं प्रतिनिधिस्तस्य फिल्लाभावात्मलयोग्यताहेतवो वपनादिसं-स्कारा न कर्तव्या इति चेत्॥ मैवम्। अस्य फलाभावे ऽप्यस्मिन्संस्कृते सत्यन्येषां यत्माप्तद्रश्यं तत्संस्कृतेषु सप्तद्रश्ममु स्थितं भवति। ततः सप्तद्रशावराः सन्त्यमासी-रिवत्येतच्छास्त्रमनुगृहीतं भवति। अन्यथा संस्कृताः षोडशैवेति तच्छास्तं वाध्येत। यदि वहूनां यजमानानामलाभादवरा अल्पसंख्या यजमानाः स्युः। तदापि सप्त-दशापेश्चिताः। न तु ततो ऽपल्पसंख्या इत्यर्थः। तस्मादफिल्यिप तस्मिन्संस्का-राः कर्तव्याः॥

एकादशाधिकरणमारचयति ॥

किंचित्रतिनिधेयं स्याच्छुततुस्यमुतायिमः। आक्षेपान समद्रये मुखांशानुगमी यतः॥ १२॥

श्रुतवीह्मपचारे नीवारिप्रयंग्वादिकं किंचिह्न्यं प्रतिनिधातत्यम्। प्रधानवि-धिना सामान्यतो द्रव्यमाचस्याि प्रत्वादिति चेत्॥ मैवम्। वीहिभियेजेतेत्यव न जातिः पुरोडाशं निष्पादयति। किंतु वीहिनजात्युपलिख्ता अंशा एव तिन्ध्या-दका इत्यंशानां मुख्यद्रव्यतम्। ते चावयवाः सदृशे नीवारादी बहवो ऽनुगन्छ-तिता। भूयो-वयवसामान्यं सादृश्यमित्यभ्युपगमात्। तस्माद्त्यन्तसदृशमेव प्रति-निधेयम्॥

हादशाधिकरणमारचयति ॥

यवाः प्रतिनिधेयाः किं वीह्यर्थे तत्समा उत । मुख्यलाभादियमो ऽन्यो वीहिपक्षे यवाविधेः ॥ १३॥

वीही गामसंभवे यवानां प्रतिनिधितं युक्तम्। यवैयेजेतेति विहितत्वेन मुख्य-द्रव्यलाभादिति चेत्॥ मैवम्। वीहियवयोर्विकल्पितत्वेन वीहिपक्षे यवविध्यभा-वात्। तसात्तदृशमेव प्रतिनिधातव्यम्॥ चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

सोमाभावे भवेत्पृतिविधिः प्रतिनिधावृत । नियमो वचनादाद्यो लाघवात्तवियम्यते ॥ १४ ॥

यदि सोमं न विन्देत पूतीकानिमषुणुयादिति लिङ्गत्ययस्य विधिवाचित्वा-दिदं वाक्यं पूतीकलताखरानां विधायकिमिति चेत्॥ मैवम्। सहशतया प्रति-निधित्वेन प्राप्तेषु पूतीकादिद्र्येषु नियममाचिष्यौ लाघवात्। तसात्पूतीकद्रयं नियम्यते॥

चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥

प्रतिनिध्यपचारे तु तेन मुख्येन वा समम्। प्रकान्तवादियमो ऽन्यः श्रुतांशसमलाभतः ॥ १५॥

सत्तेषु प्रवृत्तः पुरुषो ब्रह्मा वेदचयमधीतवान्। तस्मिन्मृते तादृशस्याभावात्स्व-शाखामाचाध्यायी प्रतिनिधापितः। तेन च प्रयोगः प्रकान्तः। तस्मिन्नप्यपचिति पुनः पुरुषान्तरान्वेषणायां लब्धे ऽपि चिवेदिनि तमुपेस्य प्रतिनिधिना समं स्वशाखामाचाध्यायिनं गृह्णीयात्। एकवेदाध्यायिकर्तृकप्रयोगस्य प्रकान्तलादिति चेत्॥ मैवम्। अध्वर्यूहातृहोतृणां प्रयोगेषु प्रसक्तं वैकल्यं समाधातुं ब्रह्मणो वेद-चयाध्ययनमपेक्षितम्। अतो मुख्येन सदृशं चिवेदिनमेव गृह्णीयात्। तथा सित चिवेदिब्रह्मप्रतिपादकश्चुत्यभिमतैर्बहुभिरंशिर्मुख्यसादृश्यं लभ्येत । तस्मान्मुख्येन स-दृशस्य यहणम्। न तु प्रतिनिधिना सदृशस्य ॥

पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

पूर्तीवस्थापचारे स्थान्नेन सोमेन वा समम्।

ञ्जाद्यः **श्रुतांशसादृश्यात्पूतीकाविधितो ऽन्तिमः** ॥ १६ ॥

यदा सोमप्रतिनिधेः पूतीकस्यापचारः स्यात्। तदा तेन पूतीकेन सदृषं द्रव्या-न्तरमुपादेयम् । पूतीकानभिषुणुयादिति श्रुतेः पूतीकांशेः सादृश्यलाभादिति चेत्॥ मैवम्। नास्ति पूतीकानां विधिः। किंतु नियमार्थे तद्वचनित्युक्तम्। ततः श्रुतस्य सोमसमांशस्य लाभाय सोमसमं द्रव्यान्तरमुपादेयम्॥ षोडशाधिकरणमारचयति ॥

प्रतिनिध्युद्यमे मुख्यलाभे याद्यं तु किं इयोः। संकल्पेन प्रतिनिधिर्मुख्यं शास्त्रार्थलाभतः ॥ १७ ॥

यदा मुख्यान्त्रीहीनलब्धा नीवारः संकल्पः कृतः। तदा कथंचिन्नीहिलाभे ऽिष संकल्पभंशो मा भूदिति नीवारा एवोपादेया इति चेत्॥ मैवम्। मुख्यशास्त्रार्थ-लाभेन संकल्पं वाधिना त्रीहय एव कर्तव्याः ॥

सप्तद्शाधिकरणमारचयति ॥

अमुख्ये संस्कृते मुख्यलाभे कि याह्यमेतयोः। अमुख्यस्तक्षणाद्यूपः सादिरस्तक्षणात्पुनः ॥ १५॥

यदा यूपांचे खिद्रमलब्धा कदो तक्षणादिसंस्कृते सित पश्चान्मुख्यः खिद्री यदि पश्चित्रवीजनात्मागेव लभ्येत । तदा तक्षणादिसंस्कृतः प्रतिनिधिः कदर एव याद्यः । असंस्कृतात्संस्कृतस्य प्रशस्त्रतादिति चेत् ॥ मैवम् । मुख्ये खिद्रे लब्धे पुनस्तक्षणादिसंस्कारः कर्तव्यः । तथा सित संस्कृतस्य मुख्यस्य लामात्रतिनिधिः संस्कृतो ऽपि त्याज्यः ॥

ऋष्टादशाधिकरणमारचयति ॥

पशौ नियुक्ते खदिरलाभे कार्य पुनर्न वा। साहुएयाय पुनः कार्य मुख्यावृह्मिर्गुणाच हि॥ १९॥

यदा संस्कृते प्रतिनिधी पश्रुनियुज्यते । तद्र्ष्ये खिदरो यदि लभ्येत । तदापि पूर्वन्यायेन मुख्यलाभात्साद्रुएयाय मुख्ये यूपे पुर्नानयोजनं कार्यमिति चेत्॥ मै-वम्। गुणभूतो यूपः। पश्रुनियोजनं प्रधानभूतम्। न हि गुणानुसारेण प्रधानस्या-वृह्तिर्युक्ता। तसावियोजनं पुनर्ने कार्यम् ॥

एकोनविंशाधिकरणमारचयति ॥

श्रमुख्यमुख्ये संस्कारयोग्यायोग्ये तदा नु किम्। श्राद्यो बहुगुर्णालोपान मुख्यायासु लोपनम् ॥२०॥ श्रमुख्यः कदरः स्यूलनात्रक्षणादिसंस्कारयोग्यः । मुख्यः खदिरः सूक्ष्मलाद-योग्यः । तदा तक्षणादिवहुगुणलोपो मा भूदिति प्रतिनिधिरेवादरणीय इति चेत्॥ मैवम्। मुख्यसिडये गुणलोपस्य सोढुं शक्यनात्। तस्मान्कृशो ऽपि मुख्य एवोपादेयः ॥

# विंशाधिकरणमारचयति॥

नियोजने ऽययोग्यश्वेत्खदिरः किं तदा भवेत्। मुख्यत्वेन स एव स्यात्तड्वैयर्थ्येन हीतरः ॥ २१॥

यदा त्रत्यन्तकृशत्वात्तस्यणादिरहितो ऽपि खिदरो नियोजने ऽपयोग्यः। तदा-पि मुख्यत्वात्खिदर एवोपादेय इति चेत्॥ मैवम्। उपात्तस्य प्रयोजनाभावानि-योजनयोग्यः प्रतिनिधिरेव याद्यः॥

### एकविंशाधिकरणमारचयति ॥

शेषकार्येष्वपूर्णाश्रेद्वीहयः किं तदेतरत्। ब्रीहयो वा सर्वेसिद्धे नीवारादिकमिष्यते ॥ २२ ॥ पुरोडाश्तया ब्रीहेः प्रधानलादलोप्यता। शेषकार्याणि लुप्यनां मुख्यवैगुण्यतो वरम् ॥ २३ ॥

स्विष्टकृदिडाप्राशिचभक्षणादीनि शेषकार्याणि । तेष्वपर्याप्ताः प्रधानमाच-पर्याप्ता वीहयो यदा लभ्यन्ते । तदानीं सर्वकार्यसिखये वीहिभ्य इतस्वीवारादि-कमुपादेयमिति चेत् ॥ मैवम् । वीहयः पुरोडाशार्थतया प्रधानयागस्य निष्पादका इति न लोपमईन्ति । ऋतः प्रधानस्यावेगुण्याय द्रव्याभावे शेषकार्याणि लोप-मईन्ति । तसादस्या अपि वीहय एवोपादेयाः ॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे षष्ठस्याध्यायस्य तृतीयः पादः॥

चतुर्थपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयति ॥ श्रवत्तनाशे तच्छेषात्पुरीडाशादवद्यति । यजेदाज्येन वाद्यो ऽच मध्यपूर्वार्धसंभवात् ॥ १ ॥ कृत्वस्य मध्यपूर्वार्धे ये शेषस्ये न ते ततः । हविनाशादाज्यविधिः सुतरां सर्वनाशने ॥ २ ॥

दर्शपूर्णमासयोः पुरोडाशावदाने श्रूयते। मध्यादवद्यति। पूर्वाधादवद्यतीति। तद्यद्यवतं नश्येत। तदानीमविशष्टात्पुरोडाशात्पुनरप्यवदातव्यम्। कृतः। अवदानापादानयोर्मध्यपूर्वाधयोः शिष्टे ऽपि संभवादिति चेत्॥ मैवम्। कृत्त्वपुरोडाश्याते मध्यपूर्वाधं अपादानत्वेन श्रूयते। न त्वविष्टभागगते मध्यपूर्वाधं । ततो मुख्यस्य हिवषो नाशादाज्यं प्रतिनिधाय यष्टव्यम्। अत एव श्रूयते। यस्य सर्वाणि हवींषि नश्येयुर्देष्येयुरपहरेयुर्वाज्येन ता देवताः परिसंख्याय यजेतेति। तच सर्वश्यद्स्य निमित्तविशेषण्वेनाविविध्यत्वान्ताश्यमाचे सर्वचाज्यस्य विधिः॥

### वितीयाधिकरणमारचयति ॥

इडाद्यर्थस्य नाशे ऽन्यः शेषाद्गाह्यो न वायिमः। शेषसत्त्वाच शेषे ऽन्यप्रतिपत्यवरोधनात् ॥३॥

इडामस्रणार्थं प्राशिवमस्रणार्थं वावतं यदि नश्येत्। तदा शेषस्य सङ्गावात्त-सान्धेषात्पुनरवदेयमिति चेत्॥ मैवम्। तस्य शेषस्यान्यथा प्रतिपत्त्या शंयुवाक-कालीनमस्रणक्ष्पयावरुद्धलात्। तस्मादवत्तनाशे द्रव्याभावादिडादिकं लुपते ॥

# नृतीयाधिकरणमारचयति ॥

शेषमद्याः विमन्येषामृतिजां वान्यभक्षणम्। ऋतिजां परिसंख्यानात्स्वाम्यप्राप्ती ततो ऽन्तिमः॥४॥

दर्शपूर्णमासयोर्ये प्राशिचादिशेषभद्यास्तेषां भद्यणमृत्विग्न्यो ऽन्येः कर्तव्यम् । कृतः । ऋतिजां परिसंख्यातत्वात् । ऋतिजां कर्मकरत्वादेव भद्यणप्राप्ती सत्यां पुनर्प्यवमास्रायते । यजमानपन्तमा इडां भद्ययनीति । तदेतत्पुनरास्रातं परिसंख्यार्थम् । यजमानसहिता ऋतिजः प्राशिचादिकं न भद्ययेयुरित्यर्थः । तसादृति-

ग्भ्यो ऽत्येषां प्राशिचादिभक्षणिमिति चेत्॥ मैवम्। यजमानस्य कर्मकरत्वाभावेन पूर्वमप्राप्तं भक्षणमनेन विधीयते। तस्मादपिसंख्यातत्वादृत्विज एव प्राशिचा-दिभक्षणम्॥

# चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

कपालभेदने होमो भग्ने घृष्टे ऽथवोभयोः। श्राद्यो भेदस्य भङ्गलात्मंस्कार्यलेन मध्यमः॥५॥ संस्कृताविनिमन्नलािच्चित्यािचन्यविरोधनम्। निमिन्नता समा भङ्गे घर्षे वा तहुयोर्हृतिः॥६॥

दर्शपूर्णमासयोः कपालं प्रकृत्य श्रूयते। भिन्ने जुहोतीति। तन भेदशन्दस्य भङ्गवाचित्तात्कपालभङ्गे सो ऽयं होम इत्येकः पद्यः। होमस्य संस्कारहपत्वा-दत्यन्तभङ्गे संस्कार्यभावात्तं पर्वमानजन्येषद्वङ्गस्यापि भेदशन्दार्थतात्कपाले घृष्टे सत्ययं होम इति हितीयः पद्यः॥ संस्कारपद्ये भिन्नशन्दस्य संस्कार्यप्रतिपादनेनो-पद्ययान्निमित्तप्रतिपादकतं न स्यात्। तथा सति होमस्य नैमित्तिकत्वाभावेन नित्यत्वं वक्तव्यम्। कपालभेदस्य कादाचित्कत्वात्तंस्कार्यमनित्यमिति नित्यानित्य-संयोगविरोधः प्राप्नोति। ततो भिन्नशन्द्ये निमित्तप्रतिपादकः। निमित्तवं च भङ्गसंघर्षयोः समानम्। तस्मादुभयोरिप निमित्तयोनैंमित्तिको होमः कर्तव्य इति राज्ञानः॥

### पञ्चमाधिकरणमारचयति॥

श्वामे यागो द्वयोः सर्वेदाहे वा पूर्ववहृयोः। श्रंशदाहस्य नित्यत्वात्सर्वेदाहे पुनर्येजिः॥ ७॥

दर्शपूर्णमासयोः श्रूयते। अथ यस्य पुरोडाशी क्षायतस्तं यद्गं वरुणो गृह्णाति। यदा तडिवः संतिष्ठेताथ स तदेव हिविनिवेषेत्। यद्गो हि यद्गस्य प्रायश्वित्तिरिति। अस्यायमर्थः। यस्य यद्गस्य पुरोडाशावाग्रेयाग्रीषोमीयौ क्षायतो ऽत्यन्तदाहेन भसीभवतस्तं यद्गं वरुणो गृह्णाति। न त्वयं यद्गो यजमानाय फलं प्रयन्धति। यदि तादृशहिविष्को यद्ग आ समाप्तेरनुष्टीयेत। तदा तत्रत्यवायपरिहाराय

पुनस्तदेव हिविनिरुप यञ्चमनुतिष्ठेदिति। तत्र पुरोडाशे क्षामे सित यो यागो वि-हितः स पूर्वोक्तभेदन्यायेनाल्पदाहसर्वदाहयोर्ड्डयोरिप कर्तव्य इति चेत्॥ मैत्रम्। तप्तेषु कपालेषु पुरोडाशमवस्थापोपर्यङ्गौरिधिवासने कृते सित सूक्ष्मांशदाहस्य वर्जियतुमशक्यतेन नित्यतात्पुनयागस्यांशदाहो निमित्तं न भवति । सर्वदाहस्तु कादाचित्कत्वान्निमित्तमिति तत्रैवेयं प्रायिश्वत्तरूपेष्टिः॥

#### षष्टाधिकरणमारचयति ॥

श्रात्तीं पञ्चशरावी यः स दोहड्यसंक्षये।
एकनाशे ऽपि वाद्यो ऽस्तु हिवर्वदुभयोक्तितः ॥ ६॥
हिवरान्ध्रेक्तिमावेण निमित्तं पर्यवस्यति।
उभयोक्त्यविवद्यायामेकनाशे ऽपसौ भवेत्॥ ९॥

दर्शपूर्णमासयोदींही प्रकृत्य श्रूयते। यस्योभयं हिवरार्त्तिमार्छेदेन्द्रं पञ्चशराव-मोदनं निर्वपेदिति। सो ऽयं यागो दोहडयक्षयं निमित्तीकृत्यानुष्ठेयः। न त्वेकदी-हस्र्यम्। कृतः। उभयशब्दस्य श्रुतत्वात्। ञ्लार्त्तिशब्दस्य विशेषण्तेन श्रूयमाणो हिवःशब्दो यथा विविक्षितार्थः। तथा हिवःशब्दिविशेषण्स्योभयशब्दस्यापि वि-विक्षतार्थत्वादुभयहिवरार्त्तिरेव निमित्तमिति चेत्॥ मैवम्। ञ्लार्त्तिमाचोपन्यासे साकाङ्कृत्वान्तिमित्तं न पर्यवस्यतीति हिवःशब्दार्थो विविक्षत्व्यः। तावतैव नि-मित्तस्य पर्यवसितत्वादुभयशब्दार्थो न विविद्यातः। हिवरार्त्तिमाचस्य निमित्तत्वे सित सायंदोहपातदींहार्त्योरुभयोनिमित्तत्वं सिद्धमेवाचीभयशब्देनानूद्यते। तस्मा-देकनाशे डयनाशे ऽयसावोदनो निर्वपणीयः॥

# सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

श्रभिषुत्य ततो हुत्वा खादेदेकैकहेतुता। संहत्य वा निमित्तोक्ती साहित्याविधितो ऽियमः ॥ १० ॥ होमाभिषवकर्ताच भक्षाङ्गत्वेन चोद्यते। निमित्ततार्थिकी तस्मात्साहित्यं हेतुगं मतम् ॥ ११ ॥ ज्योतिष्टोमे श्रूयते। हविधाने यावभिरभिषुत्याहवनीये हुत्वा प्रत्यञ्बः परेत्य सदिस भक्षान्भक्ष्यन्तीति। तचाभिषवहोमयोरेकैक एव भक्षणहेतुः। कुतः। सा-हित्यस्याविधेयलात्। ऋभिषवहोमावच निमित्तलेनोच्येते। तच साहित्यविधी वाक्यं भिद्येत। ऋभिषवहोमी भक्षणहेतू। ती च सहितावित्येवं तद्वेदः। तस्मा-साहित्यस्याविधेयलादिभिषवहोमयोः प्रत्येकं भक्षणिनिमत्तलिमिति प्राप्ते ब्रूमः॥ नाच निमित्तमुपन्यस्यते। किंतु होमाभिषवयोः कर्ता भक्षणं प्रत्यङ्गलेन पूर्वम-प्राप्तलादिधीयते। तथा सत्यभिषवहोमयोर्येकिमित्तलं प्रतीयते तदार्थिकिमिति वाक्यभेददोषाभावात्साहित्यं प्रतीयमानं विविद्यतिमिति संहतयोरेव तयोर्नि-मित्तलम्॥

# ऋष्टमाधिकारणमारचयति ॥

एको ऽपि वह्मनुगमः पुनराधेयकारणम्। हावेव वाद्यो हिन्वोपेष्ठ्यणात्पञ्चशराववत् ॥ १२ ॥ हयोरुत्पादकन्वेन पुनराधेयचोदना। नैकस्यातो द्यनुगमो हेतुः सूर्योदयादिगः ॥ १३ ॥

अगिहोने श्रूयते। यस्योभावगी अनुगताविभिनिक्षोचेयातां सूर्यो वाभ्युदियान्युनराधेयं तस्य प्रायिश्वित्तिरिति। आहवनीयगाईपत्यावुभावगी अनुगती नष्टी यदा भवतः। तदा सूर्यस्यास्तमय उदयो वा यदि भवेत्। तदा पुनराधेयं कर्तथ्य-मित्यथः। तत्र यथा पत्रशराववाको निमित्तविशेषणभूत उभयशन्दार्थो न विविद्यतः। तथा निमित्तस्य वृद्यनुगमस्य विशेषणं वित्यमुपेस्रणीयम्। तत एकस्या-यनुगमस्य निमित्तत्वमस्तीति चेत्॥ मैवम्। अग्री आद्धीतेति वित्वविशिष्टयोर-ग्योरुत्यादनाय पुनराधेयं चोदितम्। न त्वेकस्योत्पादनाय। न ह्येकस्मिन्ननुगते वयो-स्त्यादनं संभवति। तस्मान्निमित्तकवित्वोपपत्तये निमित्तयोरिप वृद्यनुगमयोव्वितं विविद्यत्वसम्। तस्मादस्तमयकाल उदयकाले वा विद्ववयनाशः पुनराधेयहेतुः॥

## नवमाधिकरणमारचयति ॥

द्रव्यप्रतिनिधिः पञ्चशरावो भिन्नकर्म वा। दोहहयार्त्तितो दर्शे द्रव्यं स्यादीप्सितत्ततः ॥ १४॥ प्राप्ते कर्मणि नैकेन विधिना द्रव्यदेवते। शक्ये विधातुं ताभ्यां तु विशिष्टं कर्म चोद्यते ॥ १५॥

यो ऽयं पच्चशराव छोदनः पूर्वमुदाहतः। नासी कमीन्तरह्मः। किंतु पूर्विसिन्नेव कर्मणि दोहहयह्मे द्रव्ये ऽपचिति सित तत्प्रतिनिधिद्रव्यत्नेनायं विधीयते। कुतः। दर्शयागे द्रव्यस्यापेक्षितत्वादिति चेत्॥ मैवम्। ऐन्द्रं पच्चशराविमिति द्रव्यदेवतयोः प्रतीती कर्मान्तरिवधेवीरियतुमशक्यत्वात्। यदि पूर्वेसिन्नेव कर्मग्युभयं विधीयते। तदा कर्मणः प्राप्तत्वादुभयोद्देव्यदेवतयोविधी वाक्यं भिद्येत। तसाह्-व्यदेवताभयां विशिष्टं कर्मान्तरं विधीयते॥

# दशमाधिकरणमारचयति ॥

दर्शे प्रत्यासाय एतदङ्गं वा हिवरार्त्तितः। दर्शयागे निवृत्ते ऽस्य प्रत्यासायतया विधिः ॥ १६ ॥ पूर्वद्रव्यविनाशे ऽपि द्रव्यस्यान्यस्य संभवात्। अनिवृत्तेस्तदङ्गं स्यादार्त्तिवैगुण्यहानये ॥ १७ ॥

पञ्चशरावद्रव्यक्तमिन्द्रदेवताकं यत्कमीन्तरं किथतं तदेतद्दर्शयागस्य प्रतिनिधिन्तेन विधीयते। कुतः। उभयहविरान्धां दर्शयागस्य निवृत्तत्वादिति चेत्॥ मैवम्। पूर्वयोदिधिपयसोनीशे ऽपि पयोग्नरेख दध्यन्तरेख च दर्शे ऽनुष्ठीयमाने हिव-रार्त्तिकृतं वैगुएयं परिहरन्नयं पञ्चशरावयागो दर्शयागस्याङ्गं भवति॥

# एकाद्शाधिकरणमारचयति ॥

सत्त्रायागुरते यो ऽयं यजेडिश्वजितेत्यसी।
यः को ऽयुत प्रवृत्तः स्याद्प्रवृत्तो ऽथवायिमः ॥ १८॥
श्रविशेषात्रवृत्तो ऽस्तु सत्त्राङ्गं हि तथा भवेत।
निमित्तोक्तेरप्रवृत्तः प्रायश्चितं चरेदिदम् ॥ १९॥

इदमासायते। यः सन्तायागुरते स विश्वजिता यजेतेति। आगुरते संकल्पयति। तत्र सन्तं संकल्य कश्चिदनुष्ठातुं प्रवृत्तः। अपरो न प्रवृत्तः। तयोरूभयोर्मध्ये यः को ऽपि विश्वजिता यजेतेति। विशेषस्याश्रवणात्। एवमप्रवृत्त एव यजेतेत्यपि विशेषो न श्रूयते। तसादुभयोरत्यतर इत्याद्यः पक्षः। सन्ते प्रवृत्तस्य विश्वजिदनु-ष्ठाने सन्त्राङ्गलं विश्वजितो लभ्यते। तसात्रवृत्त एव विश्वजितं कुर्यादिति डि-तीयः पक्षः॥ यः सन्त्रायावगुरत इति निमित्तलेनोपन्यासात्संकल्य यदि सन्तं नानुतिष्ठेत्। तदा प्रायश्वित्रार्थे विश्वजिद्यागं कुर्यादिति राडालाः॥

# हादशाधिकरणमारचयति॥

वत्सेर्देशे सवत्सस्य वत्समानस्य वा विधिः। व्रतकालं लक्ष्येद्वा वत्सयुक्ते व्रते विधिः ॥२०॥ भाति रागाद्वतप्राप्तेवेत्समानं विधीयते। व्रतस्याकरणं वत्सः कालगीस्तद्पाकृतेः ॥२०॥

दर्शपूर्णमासयोः श्रूयते। विहेषा पूर्णमासे व्रतमुपैति वत्सैरमावास्यायामिति। वर्त भोजनम्। ञ्चत एवासायते। ञ्चमाषममांसं बहुसिपैष्कं व्रतयतीति। तदेत- इतं वत्ससंयुक्तमच विधीयते। कुतः। वत्सैरिति तृतीयया साहित्यस्य प्रतिभाना- दित्येकः पश्चः। रागत एव प्राप्तलाइतं न विधातव्यम्। किंतु वत्समाचं विधीय- तामिति दितीयः पश्चः॥ न हि वत्सः पाएयादिवद्वतस्य करणम्। ततो न तस्य विधः। किंतु वत्सानामपाकरणेन काल उपलक्ष्यते। तस्मिन्काले व्रतम्पेपात्॥

# चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

सान्नाय्यिनः स कालः स्यादितरस्यापि वायिमः। वत्ससन्त्राह्मस्यकालो द्यन्यस्यायस्यतो ऽन्तिमः॥ २२॥

यस्य सान्नाय्यमस्ति तस्यैवायं वतकालः। कुतः। लक्षकस्य वत्सापाकरणस्य सङ्गावात्। यस्त्रमावास्यायां सान्नाय्यं न करोति। किंत्वेन्द्रायं पुरोडाणं करोति। न तस्य वत्सापाकरणमस्ति। नापि पौर्णमास्यां तिहद्यते। तस्मात्सान्नाय्यिन एव स काल इति चेत्॥ मैवम्। वत्सापाकरणाभावे ऽपि तदुपलिक्षतकालस्य विद्यमानत्वात्। तस्मात्सर्वस्यापि स कालः॥

चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥

प्रस्तरं शाखया युक्तं हरेन्छाखा विधीयते। कालो वा प्रतिपच्यर्थः प्रह्त्याचीपलस्यते ॥ २३॥ आद्यो ऽङ्गलविधेभानात्रतिपत्तिमपेखते। शाखोपयुक्ता तेनान्यः प्रस्तरे प्रतिपादनात्॥ २४॥

दर्शपूर्णमासयोरामायते। सह शाखया प्रस्तरं प्रहरतीति। तच प्रस्तरप्रहरणं प्रति शाखाया अङ्गलेन विधिभासते। सत्यङ्गले शाखया विना प्रस्तरप्रहरणस्य वैगुण्यप्रसङ्गात्सान्वाय्यरहितेनापि शाखा संपादनीयेति चेत्॥ मैवम्। शाखा वत्सापाकरणादावुपयुक्ता। तस्याः पुनरङ्गलविधिने संभवति। विनियुक्तविनियोगस्यान्याय्यलात्। तसान्छाखा प्रतिपित्तमपेश्चत इति तत्प्रतिपत्त्यर्थः कालः प्रस्तरप्रहरणेनोपलश्चते। तथा सति यदा प्रस्तरं प्रहरति। तदा शाखामपि विद्यमानां प्रहरेत्। न तु सान्वाय्यरहितेन संपादनीया॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे षष्ठस्याध्यायस्य चतुर्थः पादः॥

पन्तमपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयित ॥
इष्टिरम्युद्ये द्शालमान्यदुत देवताः।
पूर्वास्त्याज्या विशिष्टस्य विधानादन्यकर्मे तत् ॥ १ ॥
प्रकृतप्रत्यभिज्ञानाच कर्मान्तरचोदना।
देवताः प्रकृतास्त्यक्का द्रथमन्याभ्य उच्यते ॥ २ ॥

दर्शपूर्णमासयोः श्रूयते। यस्य हिविनिह्मं पुरस्ताचन्द्रमा अभ्युदेति वेधा तर्राष्ट्रलान्विभजेत्। ये मध्यमाः स्युस्तानयये दावे पुरोडाश्रमष्टाकपालं कुर्यात्। ये स्थविष्ठास्तानिन्द्राय प्रदावे दधंश्वरुम्। ये ऽणिष्ठास्तान्विष्णवे शिपिविष्टाय शृते
चरुमिति। अयमर्थः। दर्शभान्या केनिचचतुर्दश्यां हिविनिरुप्तं भवति। ततः
प्रत्यूषे पूर्वस्यां दिशि चन्द्रमा अभ्युदेति। तदा निरुप्तास्तर्राहुलास्त्रेधा विभक्तस्याः।

अखिराडता ईषत्खिराडता अतिसूक्ष्मकणाश्चेति चैविध्यम्। ते चिविधा दाचादि-गुणविशिष्टेभ्यो ऽग्न्यादिदेवेभ्य इति । तदेतत्रकान्तादर्शकर्मणो ऽन्यत्कर्म । कुतः । कालापराधप्रायश्चित्रार्थे द्रव्यदेवताविशिष्टस्य कर्मगो विधीयमानलात्। तत इदं प्रायिश्वतं कृत्वा परेद्युर्देशेकमे नानुष्ठेयमिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ हिर्विनिरुप्तमिति प्रकृतं यह्रभैकर्म तत्परित्यज्य कर्मान्तरविधिकल्पने प्रकृतहानाप्रकृतप्रक्रिये प्रसज्येया-ताम्। अतस्त्रस्मिचेव प्रकृते कर्मणि निरुष्तस्य हविषः पूर्वदेवताभ्यो दर्शसंवन्धि-नीभ्यो ऽपनयो ऽचाभिधीयते । तराडुलोपलिखतं यद्धविदैधिरूपं वीहिरूपं च पुर्वेद्युनिरुप्तं तडविः पूर्वेदेवतात्मनो ऽग्रेरिन्द्राच विभजेदिति देवताहविषोः पर-स्परविभागो ऽच विधीयते। न तु तगडुलानां स्थविष्ठमध्यमाणिष्ठरूपस्तिविधवि-भागो विधीयते। तस्य प्राप्तलात्। ये मध्यमाः स्युरित्यादिविनियोगभेदादर्थप्राप्तः स विभागः । ततः पूर्वदेवतास्यक्का दातृलादिगुणयुक्ताभ्यो ऽग्न्यादिदेवताभ्यः पूर्विनिरुप्तं हिवः प्रदातन्यम् ॥ ननु प्रतिपदि प्रातर्निर्वापकालः। न तु दर्शे। तथा सित दर्शभान्यापि चतुर्देश्यां निर्वापाभावाचिर्वापारूथं चन्द्रोदयो न प्राप्नोति। नैष दोषः। दभ्रो ग्रहकालीनलेनाथैसिडे पूर्वेद्युर्दीहात चने तदिभप्रायेण निरुप्त-मित्युच्यते । यद्या । ब्रीहिनिवापो ऽपि पूर्वेद्युर्विकस्पितः । तथा च श्रूयते । यदि विभियादभि नोदेखतीति महापाचे हवीं वि निर्वपेदिति । अयमर्थः । भान्या प्रमाणेन वा दर्शो ऽयमिति निश्चितवतश्चन्द्रो ऽभ्युदेश्वतीति भीतिनीस्ति । तदा तिसन्नेव दिने प्रौढपाने सर्वाणि निर्वपेदिति । अतो निरुप्तस्यैव हिवषस्तिस-चेव कमीणि कालव्यन्यासं निमित्तीकृत्य देवतान्तरसंयोगरूपः प्रयोगप्रकारभेद उपदिश्यते । ततो दर्शस्यैवायं नैमित्तिकः प्रयोगः । न तु दर्शलोपप्रायश्चित्त-मिति नैमित्तिकं दर्शप्रयोगमनुष्ठाय पश्चात्स्वकाले नित्यो ऽपि दर्शप्रयोगो ऽनु-शातव्यः॥

डितीयाधिकरणमारचयति॥

देवत्यागस्तथोपांशावश्वते देवतान्तरे। यागलोपो ऽप्रसक्ततान्तृताचिन्तेयमिष्यते ॥३॥

पूर्वीदाहते वाक्ये यथा पुरोडाशे सान्नाय्ये च हिविष पूर्वदेवतात्यागः। तथै-

वोपांश्रुयाजहिवधाज्ये पूर्वदेवतां त्यक्का प्रयोगान्तरं कर्तव्यमिति चेत्॥ मैवम्। पुरोडाश्मान्नाय्ययोरिवाज्ये देवतान्तरस्याश्रवणात्। तस्मात्पूर्वदेवतायास्यक्कत्वा-द्यदेवताया अश्रवणाच निर्देवत उपांश्रुयाजो लुपते॥ ननूपांश्रुयाजस्य दर्शे प्रमक्किरेव नाम्ति। तन्कुतो देवतापनयो लोपो वेति चेत्। एवं तर्हि कृत्वा-चिनास्तु॥

तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

ऊर्ध्व चन्द्रोदये सेष्टिर्निर्वापात्पूर्वमणुत । उक्तेराद्यो ऽन्तिमः पक्षो निरुप्तेरविवक्षया ॥ ४॥

सा पूर्वोक्ताभ्युदयेष्टिहिविनिवीपादृध्वं चन्द्रोदये सित कर्तव्या। निरुप्तं हिवाभ्यु-देतीत्युक्तवादिति चेत्॥ मैवम्। हिवाभ्युदयस्य निमिन्नत्वेन तिष्ठिणेषणस्य निवी-पस्याविविद्यातत्वात्। अन्यथा वाक्यभेदापन्नेः। यस्य हिवाभ्युदेति तच्च हिवियैदि निरुप्तमित्येवं वाक्यभेदः। तस्मान्तिवीपात्रागिप चन्द्रोदये सत्यविहितकाले कर्मी-पक्रममावेणेयमिष्टिः कर्तव्या॥

चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

प्राक्प्राकृतीभ्यो निर्वापो वैकृतीभ्यो ऽथवायिमः। तर्गुलोक्तेर्वेकृतीभ्यो हिवमात्रोपलक्ष्णात्॥ ५॥

निर्वापात्राग्यदा चन्द्रोदयः। तदा चन्द्रोदयादूर्धं क्रियमाणो निर्वापः प्राकृतीभ्यो देवताभ्यो युक्तः। कुतः। तगुडुलान्विभजेदिति वाक्येन तगुडुलीभावादूर्धं प्राकृतदेवतापनयश्रवणात्। निर्वापस्तु वीहीणामेवेति तस्मिन्काले प्राकृत्यो ऽग्न्यादिदेवता नापनीता इति प्राप्ते ब्रूमः॥ वैकृतीभ्यो दातृत्वादिगुणयुक्ताभ्यो ऽग्न्यादिदेवताभ्यो निर्वापः कर्तव्यः। कुतः। तगुडुलश्रन्देन हविभावस्योप-लक्षणात्। अन्यया दिधपयसोरतगुडुलत्वेन देवतापनयो न स्यात्। हविभाविनव्यायां तु वीहीणामिप हविष्ट्रेन प्राकृतदेवतासंवन्धमपनीय देवतान्तरसंवन्धस्य कर्तुं युक्तलाहिकृतीभ्यो निर्विपत्॥

## पज्जमाधिकरणमारचयति ॥

प्राकृतीभ्यो ऽस्पनिवापे ऽभ्युद्ये शिष्टतग्डुलान् । प्राकृतीभ्यो वैकृतीभ्यसूष्णीं वा निवेपेदिह् ॥ ६ ॥ प्राकृतीभ्यः प्रवृत्तताडेकृतीभ्यो निमित्ततः । शिष्टांशस्यापदार्थतादसंयोगादिहान्तिमः ॥ ९ ॥

यदा प्राकृतीभ्यो मुष्टिमाचे निरुप्ते सित चन्द्रो ऽभ्युदेति । तदा मुष्टिचयरू-पो ऽविश्व । उशः प्राकृतीभ्यः स एव निर्वप्तयः । कुतः । प्राकृतीनां प्रवृत्तवा-दित्येकः पक्षः । चन्द्रोदये निमित्ते सित नैमित्तिकस्य पूर्वदेवतापनयस्यावश्यंभा-वाडिकृतीभ्यो ऽविश्व शंशिनवीप इति द्वितीयः पक्षः ॥ अस्तु प्राकृतदेवतापनयो निमित्ताधीनः । अन्यदेवतासंयोगस्वंशस्य न संभवति । अन्याश्व देवताः प्राकृ-तदेवतास्थाने निवेशनीयाः । प्राकृतदेवतानां च निर्वापपदार्थेन संयोगः क्रुप्तः । न तु पदार्थांशेन । तत्स्थानपतितानां वैकृतीनां च नांश्यसंयोगो युक्त इत्य-स्यांशस्य प्राकृतीभ्यो ऽपनीतत्वाडिकृतीभिरसंयोगाच तूष्णीमेव निर्वाप इति रा-डानाः ॥

#### षष्टाधिकरणमारचयति ॥

सेष्टिः सान्नाय्यिनो वा स्यादन्यस्यापि द्धिश्रुतेः। नान्यस्येत्ययिमो ऽन्यः स्याद्देवमाचिवधानतः॥ ७॥

न हि सान्नाय्यरहितस्य द्धिपयसी विद्येते। तद्भावे च द्धिन चहं शृते चह-मिति विधिने संगन्छेत। तस्मात्सान्नाय्यिन एव सा पूर्वोक्ताभ्युद्येष्टिरिति चेत्॥ मैवम्। अप्राप्ता देवता एवाच विधीयन्ते। द्धिपयसीरिप विधाने वाक्यं भि-द्येत। ततस्त्रगुडुलवस्राप्तयोद्धिशृतयोरनूद्यतया विध्यभावादुदके चहन्नपणसंभ-वाच्च सान्नाय्यवदन्यस्यापि सेष्टिरिस्त ॥

#### सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

सत्त्राय दीश्चितानां चेत्साम्युत्यानाभिवाञ्छनम्। यजेडिश्वजिता क्रीते राजन्ये तत्पुरापि वा ॥ ९॥ ञ्चाद्यः सोमविभागोक्तेरकीते तदसंभवात्। ऋर्थप्राप्तविभागस्यानुवादादिनामो भवेत्॥ १०॥

इदमास्रायते । सन्ताय दीक्षितानां साम्युत्तिष्ठासेत्सोमं प्रविभज्य विश्वजिता यजेतेति । सन्तिणां मध्ये यः को ऽपि सन्तैकदेशमनुष्ठाय सन्तं परित्यज्य यदि गन्तुमिन्छेत्। तदा स्वकीयं सोमं विभज्य तेन सोमेन विश्वजिद्यागं कुर्यादित्यर्थः। तदेतिद्विश्वजिदनुष्ठानं सोमे क्रीते पश्चादुत्तिष्ठासायां भवति । न तु पूर्वम्। कुतः । उच्यमानस्य सोमविभागस्य सोमक्रयात्पूर्वमसंभवादिति चेत्॥ मैवम्। नाच सोमविभागो ऽङ्गत्वेन विधीयते । किंतु क्रीतराजकस्य द्रव्यान्तरविभागवद्रागप्रान्त्रो ऽनूद्यते । सोमयहणं तु प्रदर्शनार्थम्। तस्मादुत्तिष्ठासां निमित्तीकृत्य विश्वजिन्माचस्य विधानात्सोमक्रयात्मागप्रुतिष्ठासोविश्वजिद्ववित ॥

अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

ज्योतिष्टोमे हादम स्युदिक्षा एकादयो ऽथवा। स्याङ्गृतेर्वननादाद्यः प्रत्यक्षम्रुतितो ऽन्तिमः ॥ ११॥

ज्योतिष्टोमप्रकरणे दीक्षापक्षाः श्रूयन्ते । तत्कल्पसूचकार उदाजहार । एका दीक्षा तिम्न उपसद पन्नमीं प्रमुतिस्तम् वा दीक्षास्तिम्न उपसदः सप्तमीं प्रमुत्तश्चतम् वा दीक्षास्तिम्न उपसदो ऽष्टमीं प्रमुत इति । तथान्यदिप श्रुतम् । डा-दण दीक्षा इति । दीक्षणीयेष्ट्या संपन्नः संस्कारो दीक्षा । सा चैकिस्मिन्दिने ऽनुष्टा-नादेका भवति । तद्भी चिषु दिनेषूपसन्नामका होमाः । पन्तमे दिने सोमयागः । एवं चिषु चतुषु डादणमु वा दिनेषु दीक्षाधमा वाङ्गियमादयो ऽनुवर्तनीया इत्यर्थः । तच ज्योतिष्टोमे डादणदीक्षापक्ष उपादेयः । कुतः । डादण राचीदीक्षित्तो भृतिं वन्वीतेति श्रवणात् । यज्ञार्थ याञ्चया द्रव्यसंपादनं भृतिवननम् । तच्च नित्यम् । तत्संयोगेन डादणत्रपक्षो ऽपि नित्यः । एकादिपक्षाणां तु विकृतिषू-कर्ष इति भाषकारस्य मतम् ॥ तदेतत्पूर्वपक्षीकृत्य वार्त्तिककारेणैवं सिज्ञानः कृतः । दीक्षितो भृतिं वन्वीतेत्येतावदेवाच विधीयते । डादणेत्युक्तिस्तु प्रदर्शनार्था । एवं सित प्रत्यक्षश्रुतिसिज्ञा एकादिपक्षा ग्रवाधिता भविष्यन्ति । तसात्सर्वे पक्षा ज्योतिष्टोमे विकल्पिताः ॥

## नवमाधिकरणमारचयति ॥

बादशाहे किमेकादिविकल्पा बादशैव वा। आद्यः प्रकृतिवत्वस्यां बिकानामुक्तितो ऽन्तिमः ॥ १२॥

बादशाहस्य ज्योतिष्टोमविकृतिलादेकादिदीक्षा बादशाहे विकल्पिता इति चेत्॥ मैवम्। अभीन्धत एव दीक्षाभिरिति श्रुतस्य दीक्षावहुत्वस्य वाक्यशेषेण् बादशसंख्यायां पर्यवसानात्। तथा च षरसंख्याकानि विकानि श्रूयन्ते। बाभ्यां लोमावद्यति। बाभ्यां लचम्। बाभ्यामसृक्। बाभ्यां मांसम्। बाभ्यामस्य। बाभ्यां मज्जानिमिति। किं च। षिट्रंश्रदहो वा एष यद्वादशाह इत्यासातम्। तची-पसदो बादश सुत्या बादशेत्येतदिववादम्। तथा सित दीक्षाणां बादशत्मनन्तरेण् षिट्रंश्रतंख्या न पूर्यते। तसाद्वादशाहे बादशेव दीक्षा नियताः॥

# दशमाधिकरणमारचयति ॥

गवामयन उक्ता तु या काचित्पूर्णिमाथवा। चेची माध्युत काचित्याद्विशेषात्प्रशंसया॥ १३॥ चेची स्यान्त्रय एकाष्टकायामित्युपवर्णितम्। माध्यकृष्णाष्टमी नेकाष्टकाती माध्यपूर्णिमा॥ १४॥

गवामयने श्रूयते। चतुरहे पुरस्तात्गीर्शमास्यै दीक्षेरन्। तेषामेकाष्टकायां क्रयः सं-पद्यत इति। पौर्शमास्याः पूर्विसिंश्वतुरहे दीक्षेरन्। एकाद्श्यां दीक्षामास्नेत। तथा सित पौर्शमास्या उपरितने सप्तमीदिने द्वादश दीक्षा पूर्यन्ते। तदुपरितन्यामष्टम्यां सोमक्रय इत्यर्थः। तत्र विशेषस्यानुक्तताद्या काचित्पूर्शिमेत्येकः पक्षः। चित्रापूर्श-मासे दीक्षेरन्। मुखं वा एतत्संवत्सरस्य यिच्चापूर्शमास इति प्रशस्यमानतया चै-नी पौर्शमासीति द्वितीयः पक्षः॥ याज्ञिकसमाख्यया माध्यकृष्णाष्टम्या एकाष्ट-कात्वात्तत्र सोमक्रयसंपत्तये माध्याः पौर्शमास्याः पूर्वस्यामेकादश्यां दीक्षारम्बया॥

एकादशाधिकरणमारचयति ॥

कुतो ऽप्यवभृथोत्कर्षे जुहुयादियहोचकम्। न वाद्यो ऽप्रतिषिडत्वानीवं दीक्षानुवर्तनात्॥ १५॥ ज्योतिष्टोमे दीक्षोपक्रमदिनमारस्य पञ्चमे सप्तमे वा दिने मुन्या भवति । तसिन्सुन्यादिने विषु सवनेष्वनुष्टितेष्ववभृषः कर्तव्यः । तस्मिन्कृते दीक्षानियमा
निवर्तने । तथा सित कदाचिद्दैवान्मानुषाद्या विद्यादवभृषस्य केषुचिद्दिनेषूक्कों
भवति । तेषु दिनेषु दीक्षितियमा न सिन्त । कुतः । नियमावधेरवभृषकालस्यातिक्रान्तवात्। ते च नियमा एवमान्यायनो । दीक्षितो न ददाति न पचित
न जुद्दोतीति । तेषां नियमानामभावे प्रागणवभृषाद्दानहोमाद्यः कार्या इति
प्राप्ते त्रूमः ॥ दीक्षोन्मोचनस्यावभृषः साधनम् । न तु कालः । ऋतो ऽवभृषकाले ऽतिकानो ऽपि यावदवभृषं दीक्षानुवर्तत इत्यवभृषोक्तर्षे दीक्षितधमीणां
निषेधानामणुक्कषाद्दानहोमादयस्तेषु न कार्याः ॥

# द्वादशाधिकरणमारचयति ॥

दीश्चानुवृत्ती कर्तव्यः प्रतिहोमो न वायिमः। पुंदोषान्त तथायस्य दीश्चायां शास्त्रवारणात् ॥ १६ ॥

श्रवभृषोत्कर्षे दीक्षानुवृत्ती यावत्सु दिनेष्वियहीचं न हुतं तावत्कालीनापराध-परिहाराय प्रतिहोमः कर्तव्यः। यथा सायंकालीने प्रातःकालीने वा होमे पुरुषा-पराधातिपतिते कालान्तरे होमः क्रियते। तहत्। श्रस्ति ह्यच पुरुषापराधः। श्रवभृषोत्कर्षस्य तत्कृतवात्। न खल्ववभृषोत्कर्षः शास्त्रेण विहितः। तसाप्त-तिहोमः कार्ये इति प्राप्ते बूमः॥ भवत्ववभृषोत्कर्षो ऽपराधकृतः। तथापि दी-श्रायामनुवृत्तायां दीश्चितो न ददातीत्यादिशास्त्रेणैव होमो निवारित इति नास्ति होमकर्तव्यता। सायंकालीनादिहोमस्य तु कर्तव्यस्थैव सतो ऽकरणात्रितिहोमः प्राप्तोतीति वैषम्यम्॥

चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

दैवादुदवसानीयोत्कर्षे होमे कृतिर्न वा। कृतिर्दिश्चोन्मोचनाचो पुनराधेयसंमितेः॥ १९॥

कृते ऽवभृषे पश्चादुदवसानीयेष्टिर्विहिता। सा यदि केनापि निमिन्नेनोत्कृष्टा। तदानीमवभृषेन दीक्षाया उन्मुक्तलादीक्षितो न ददातीत्यादिनिषेधाभावाडोमः कर्तव्यः। तदकरणे च प्रतिहोमः कार्य इति चेत्॥ मैवम्। एतया पुनराधेयसं-मितयेष्ट्वायिहोचं जुहुयादिति वचनेनोदवसानीयायां कृतायां पश्चादियहोचाधि-कारप्रतिपादनात्। ततस्तदुत्कर्षे ऽियहोचं प्रतिहोमं वा कुर्यात्॥

# चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥

कृताचिनाकमो नो चेत्रतिहोमे ऽतिपाततः। कमो ऽस्त्रिष्टोमकादौ सायं घोडशिनीतरः॥ १६॥

श्रवभृषोदवसानीययोरुकार्षे होमकर्तव्यतां तदकरणे प्रतिहोमं वाभ्युपेत्य कृत्वा-चिन्ता क्रियते। श्रवभृषोदवसानीययोरिष्ट्योरनुष्ठितयोः सत्योः पूर्वमितपद्मानां होमानां प्रतिहोमा युगपद्महवः प्राप्ताः। तेषु नियामकाभावाद्मास्ति नियतः क्रम इति पूर्वपद्यः॥ श्रातिपातकमस्य बुिडस्थस्य त्यागे कारणाभावात्र्यतिहो-मे ऽपि स एव क्रम इति राज्ञान्तः। तचापिष्टोमस्य सूर्यास्तमयात्र्यागेव समाप्त-वात्सायहोमः प्रथममतिपद्यते। षोडशिनस्तु राचौ समाप्तेः प्रातहोंमः प्रथम-मतिपद्यते। तस्मादनेनैव क्रमेण प्रतिहोमं कुर्यात्॥

# पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

भिन्ने होमो यन तन प्रकृते वा निमिन्नतः। सर्वन स्यात्मलिताय प्रकृतेनैकवाकाता ॥ १९॥

दर्शपूर्णमासयोः श्रूयते। भिन्ने जुहोति। स्तन्ने जुहोतीति। तच पाचभेदद्रव्य-स्तन्दनयोहींमनिमित्तलात्क्रत्वन्तरेषु लोकव्यवहारे वा यच निमित्तं संपद्यते तच सर्वच होतव्यमिति चेत्॥ मैवम्। फलकल्पनाप्रसङ्गात्। प्रकृतेन तु दर्शपूर्णमा-सक्तमेणा सहैकवाक्यतायां तत्फलेनैव फलवन्नं सिध्यति। तस्मादर्शपूर्णमासयो-हक्तनिमित्तेन क्रियमाणो होमस्तदङ्गम्। न तु गृहदाहेष्टिवत्स्वतन्तं कर्म ॥

## षोडशाधिकरणमारचयति ॥

व्यापत्मप्तु किं तत्सादिनश्चेयमहेतुतः। श्रायीभीज्यं केशकीटदूषितं तत्प्रसिडितः॥ २०॥ इदमास्रायते। व्यापनमप्तु हरतीति। तत्र व्यापनशब्दस्यार्थो निश्चेतुमशक्यः शक्यो वेति संशयः। निश्चायकस्य हेतोरभावादशक्य इति चेत्॥ मैवम्। केशकी-टादिभिर्दूषितं यद्द्रव्यमार्थेरभोज्यं तदेवात्र प्रसिद्धवलाद्यापनमिति निश्चेतुं शक्यते॥

सप्तदशाधिकरणमारचयति ॥

उद्गातुः प्रतिहर्तुश्च सहापछेदने ऽस्ति न।
प्रायश्चित्तमुतास्यच न निमित्तविघाततः ॥२१॥
एकैकस्यैव विद्धेदकर्तृताच विहन्यते।
कालमाचं तु तचैकं प्रायश्चित्तमतो भवेत्॥२२॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते। यद्युतातापिक्छित्येतादिक्षणो यद्यः संस्थायो ऽथान्यश्चाहतेथस्तव तद्द्याद्यपूर्वेस्मिन्दास्यन्स्यात्। यदि प्रतिहतीपिक्छित सर्वस्वं द्द्यादिति। अस्यायमर्थः। प्रातःसवने विहम्पवमानेन स्तोष्यमाणा ऋत्विजः शालाया विहः प्रसर्पेनि। तदानीमेकस्य पृष्ठतो ऽन्य इत्येवं पिपीलिकावत्पङ्क्याकारेण गन्तव्यम्। तच पुरतो गन्तुः कच्छे गृहीत्वेव पृष्ठतो ऽन्यो गच्छेत्। एवं
सिति यदि प्रमादादुत्राता गृहीतं कच्छं मुच्चेत्। तदा दिक्षणामद्वा प्रक्रान्तो यद्यः
समापनीयः। तं समाप्य पुनरिष स यद्यः प्रयोक्तव्यः। तिस्तन्त्रयोगे पूर्वं यद्दित्सितं
द्रव्यं तद्द्यात्। यदा प्रतिहत्ता मुच्चेत्। तदा तिस्त्वेव प्रयोगे सर्वस्वं द्यादिति।
तच यद्युत्रातृप्रतिहतीरौ युगपन्मुच्चेताम्। तदानीमुक्तं प्रायश्चित्तनिमत्तं विहन्येत।
एककर्तृको द्यपन्छेदो निमित्तवेन श्रुतः। अयं तूभयकर्तृकावाचैकेन व्यपदेषुं
शक्यते। तस्माच्छूयमाणस्य निमित्तस्य विहितत्वाचास्ति प्रायश्चित्तमिति प्राप्ते
बूमः॥ द्यौ द्यापन्छेदौ। तयोरेकैकस्यैकैक एव कर्तेति निमित्तस्य नास्ति विधातः। कालमाचैक्यादेकापन्छेदभान्तिः। तस्माचिमित्तविघाताभावादिन्त प्रायश्चित्तम्॥

अष्टादशाधिकरणमारचयित ॥ समुचयो विकल्पो वा प्रायश्वित्तद्वये ऽग्रिमः। अद्क्षिणत्वं पूर्वस्मित्रयोगे ऽन्यतु पश्चिमे ॥ २३॥ प्रयोगे पश्चिमे नास्ति निमित्तं तेन तहूयम्। प्राप्तमेकप्रयोगे ऽतो विरुद्धताडिकल्पते ॥ २४॥

अदिश्यानं सर्वस्वदिश्यानं चेति यद्मायिश्वत्तवयं निमित्तभेदेन श्रुतं तिन्निमित्तवयमं । यद्यदिश्यान्तसर्वस्वदानयोरन्योन्यिविरोधः । तिर्हे प्रयोगभेदेन व्यवस्थापनीयम् । अपच्छेद्युक्ते प्रथमप्रयोगे दिश्चिणा न दातव्या । उत्तरप्रयोगे सर्वस्वं दातव्यम्। सत्यिष प्रयोगभेदे कर्मण एकानात्समुद्यय इति प्राप्ते ब्रूमः ॥ न ह्युत्तरप्रयोगे ऽपच्छेदो विद्यते । न चासित निमित्ते प्रायश्चित्तं युक्तम्। तस्मात्रयमप्रयोग एव निमित्तवयवशात्मायिश्वतं प्राप्तम् । तद्यान्यविरुद्धत्वा-विकल्पते ॥

एकोनविंशाधिकरणमारचयति ॥

अपच्छेदक्रमे पूर्वः प्रवलः स्यादुतोत्तरः। असंजातविरोधेन पूर्वेणीत्तरबाधनम् ॥ २५॥ निरपेस्रोत्तरज्ञानं जायते पूर्वेबाधया। न बाधकान्तरं तस्य तेन प्रवलमुत्तरम् ॥ २६॥

उज्ञानृप्रतिहर्नृकृतयोरपच्छेदयोयौंगपद्ये समानवललादस्तु प्रायश्वित्तयोविकल्पः। यदा तु क्रमेणापच्छेदी स्याताम्। तदानीमसंज्ञातिवरोधिलेन पूर्वस्य प्रवल्लाच्छुतिलिङ्गादािववोत्तरस्य प्रवृत्तिनिरुध्यत इति चेत्॥ मैवम्। श्रुतिलिङ्गादावृत्त्रस्य पूर्वसापेश्रलात्पुर्वेण निरोधे सत्युत्तरयोरुपपत्तिरेव नास्ति। इह तु ज्ञान्त्रयमन्योन्यनिरपेश्रं वाक्यडयादुत्पद्यत इति नास्त्युत्पत्तिप्रतिवन्धः। उत्पद्यमानं चोत्तरज्ञानं स्वविरुद्धस्य पूर्वज्ञानस्य वाधेनैवोत्पद्यते। ननु निरपेश्रलस्य समानवात्पूर्वज्ञानमेवोत्तरस्य वाधकमस्त्विति चेत्। न। पूर्वज्ञानोत्पत्तिद्शायामविद्यमानस्योत्तरज्ञानस्य वाध्यत्वायोगात्। उत्तरकाले तु स्वयं वाधितं पूर्वज्ञानं कथनुत्रस्य वाधकं भवेत्। न चान्यत्किंचिदुत्तरस्य वाधकं पश्यामः। तस्मादुत्तरकालीनापच्छेदिनिमत्तं प्रायश्चित्तमनुष्ठेयम्॥

### विंशाधिकरणमारचयति ॥

उद्गातुः पश्चिमच्छेदे पुनर्यागस्य दिक्षणा।
शतं द्वादशयुक्तं स्याद्यदि वा सर्ववेदसम् ॥ २७ ॥
तद्द्याद्यात्पुरा दित्सुरित्युक्तेः शतदिक्षणा।
प्रतिहर्तुः पुराक्षेदात्सर्ववेदसवाधितम् ॥ २४ ॥
शतदानं पूर्वयागे सर्ववेदसदित्सुता।
प्राप्तेत्यूर्धे प्रयोगे तद्दातच्यं सर्ववेदसम् ॥ २९ ॥

यद्युताता पश्चादपिक्छिद्यते । तदा तस्यापक्छेदस्य प्रवलतात्तिनित्तं प्रायश्चित्तमनुष्टेयम्। तत्त प्रायश्चित्तमीहणं प्रथमप्रयोगं दिख्णारिहतमनुष्टाय दितीयप्रयोगे पूर्वदित्तिता दिख्णा दातव्येति। पूर्वे च गवां द्वादणधिकं शतं दित्तितम्। तस्य ज्योतिष्टीमदृष्ट्यिणारूपेण विहितत्वात्। तस्मादृत्तरप्रयोगे द्वादण्यतं
देयमिति प्राप्ते बूमः ॥ प्रतिहर्तुः प्रथममपक्षेदे सित तन्तिमित्तकं सर्वस्वदानरूपं
प्रायश्चित्तं प्रथमप्रयोगे प्राप्तम्। तेन च क्रतुस्वभावप्रयुक्तस्य द्वादण्यतस्य वाधात्यवेत्वं दित्तितम्। न चीत्राचपक्षेदेन पश्चाद्वाविना सर्वदित्ता वाध्यत इति
शङ्कनीयम्। वाधकस्य दक्षिणान्तरस्य तचानुक्तत्वात्। यद्दित्तितं तदुत्तरप्रयोगे देयमित्येतावदेव तचोच्यते। दित्तितं च सर्वस्विमत्युक्तम्। ञ्चत उत्तरकालीनोद्रावपक्षेदिनिमित्ते ऽपि पुनःप्रयोगे पूर्वकालीनप्रतिहर्वपक्षेदप्रयुक्तं सर्वस्वमेव दातव्यम् ॥

### एकविंशाधिकरणमारचयति ॥

अहर्गणे चेदुहातृ छेद आवर्त्यतां गणः। विंवा यत्र दिने छेदस्तदेवावर्त्यतां दिनम् ॥ ३०॥ गणावृत्तिः पयोगेकात्मयोगो ऽवान्तरः पृथक्। तेनाहरेकमावर्त्यमनङ्गलाच हीतरत्॥ ३१॥

डादशाहाद्यहर्गेणे यदि किसंश्विदहन्युद्धातापिन्छिद्येत। तदा तमहर्गेणं दिक्ष-णारिहतं समाप्य पुनरिप गण् आवर्तनीयः। तच पूर्वं दित्सिता दिक्षणा दात-व्या। कुतः। गणप्रयोगस्यैकलादिति प्राप्ते त्रृमः॥ महाप्रयोगस्यैकले ऽप्यवान्तर- प्रयोगस्य भिन्नलात्तवशेनेकमेवाहरावर्तनीयम्। न ह्यन्येषामहामेतदङ्गलमस्ति। तत एकस्याह् आवृत्तावितरावृत्तिप्रसङ्गो नास्ति। तसादेकस्येवाह् आवृत्तिः॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे षष्ठस्याध्यायस्य पन्नमः पादः॥

षष्ठपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयित ॥

भिन्नप्रयाजादिकल्या ऋपि सन्त्रे ऽधिकारिणः।

तुस्यकल्पा एव वाद्यो विसष्ठादिविधानतः ॥ १॥

नराशंसाद्यङ्गतायां स्वामिलोद्देशपूर्वकम्।

नराशंसविधौ संनिकषीत्साद्वुएयतो ऽन्तिमः ॥ २॥

प्रयाजेषु पुरुषभेदेनानुष्ठानप्रकारो भिद्यते। राजन्यविसष्ठादीनां नराशंसो डिनीयः प्रयाजः। तनूनपादन्येषाम्। तच विसष्ठाचिवध्यश्वश्रुनककरणकश्यपसंकृतिगोचोत्पचा ये नराशंसप्रयाजवनः। ये चान्ये तनूनपात्रयाजकाः। त एते भिन्नकल्पा ऋपि मिलिला सप्तदशावराः सच्ने ऽधिकारिणः स्युः। कृतः। नराशंसमुद्दिश्य तदङ्गलेन विसष्ठादिविधानात्। तथा सित सित्तिणां मध्ये केषांचिडिस्थानिजने ऽपि तदङ्गलं सिध्यतीति प्राप्ते बूमः॥ विसष्ठादीन्यजमानानुद्दिश्य नराशंसो विधीयते। तथा सित विधायकपदगतस्य धान्वर्थस्य विधेयलानसंनिकषः। विसष्ठादिविधौ तु पदान्तरोपात्तलाडिप्रकर्षः। ऋतो विसष्ठाद्वहेशेन नराशंसविधौ नराशंसानुष्ठाने विसष्ठादीनां साहुर्ययम्। इतरेषां तु वैगुर्ययम्। तनूनपादनुष्ठाने तु वैपरीत्यम्। सर्वथा भिन्नकल्पानां सर्वेषां साहुर्यं न सिध्यति। ऋतः साहुर्ययाय तुल्यकल्पा एवाधिकारिणः॥

# **डितीयाधिकरणमार्चयति** ॥

सायुज्यकामी यजतो ऽनेन राजपुरोहिती। राज्ञः पुरोहिती राज्ञोस्ती वा राजात्मकावृत ॥ ३॥ इयोर्डन्डसमासी वा तुल्यतायायिमी हयोः। सिद्धै द्वितीयो राजोक्तिसार्थत्वाय तृतीयकः ॥ ४ ॥ अव्याहत्ये चतुर्थः स्याद्वचनाद्भिनकस्पता । तनूनपान्नराशंसौ विकल्पेते समत्वतः ॥ ५ ॥

कुलाययद्यं प्रकृत्य श्रूयते। एतेन राजपुरोहितौ सायुज्यकामौ यजेयातामिति। तच राद्यः पुरोहितस्य च भिन्नप्रयाजकल्पलादभिन्नप्रयाजकल्पलाय पुरोहितयोर्धिकारो वाच्यः। तथा सित राद्यः पुरोहिताविति षष्ठीसमास इत्याद्यः पश्यः। पुरोहितं वृणीत इत्युपादेयगतस्यैकलस्य विविक्षितलाद्राजडयमन्तरेण पुरोहितड्यासंभवाद्राजपुरोहितश्च राजपुरोहितश्चेत्यस्मिन्नर्थे कृतेकशेषलादुभयो राद्योः पुरोहिताविति डितीयः पश्यः। श्रराद्यः पुरोहिताभावाद्यावत्याभावे राजपदं व्यर्थम्। ततो राजानौ च तौ पुरोहितौ चेति कर्मधारयसमास इति तृतीयः पश्यः॥ राजलपुरोहितत्वधमौ भिन्नजातिवर्तिनावेकस्मिन्त्याहतौ। तस्माद्राजा च पुरोहितन्त्रेयति इन्डसमास इति चतुर्थः परिशिष्यते। तच वचनवलाद्भिन्नकल्ययोरिप सहाधिकारः। उभयोः समप्रधानलान्नराशंसतनूनपातौ विकल्पेते॥

# नृतीयाधिकरणमारचयति ॥

सन्तं वर्णनयस्योत विप्रस्यैवाविशेषतः। नयस्य मैवं स्वामितं विप्राणामृतिजां यतः ॥ ६ ॥

ऋडिकामाः सत्तमासीरिवत्यच विप्रा इति विशेषो न श्रूयते। तस्माडर्णच-यस्य सत्त्राधिकार इति चेत्॥ मैवम्। विप्राणामेवार्तिज्यमिति डादशे वस्यते। ऋतिकार्ये यजमानाः सत्ते समास्राताः। ये यजमानास्त ऋतिज इति। तस्मा-हिप्राणामेव सत्त्रम्॥

# चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

विप्रस्य सत्तं सर्वस्य वासिष्ठस्यैव वा भवेत्। वैश्वामिनस्यैव वाद्य सुद्धीन्छुत्वेन मध्यमः ॥ ९ ॥ ब्रह्मताय द्यवासिष्ठे ब्रह्मता स्त्रोमभागतः। विश्वामिनसमानानामेव होतृत्वसिद्धये ॥ ८ ॥ कृष्ठिकामस्य सन्तं विहितम्। ब्राह्मणश्च सर्वे कृष्ठिं वाञ्छित । तस्माहिप्रस्य सर्वस्य सन्ताधिकार इत्याद्यः पक्षः। वासिष्ठो ब्रह्मा भवतीति वचनाद्वासिष्ठस्य ब्रह्मलासंभवाद्वस्रलाय वासिष्ठस्याधिकारो वाच्यः। तथा सित भिन्नकल्पत्ववारणाय तुल्यकल्पा एवाधिकियन्त इति हितीयः पक्षः॥ वासिष्ठो ब्रह्मेति वाक्यं न वासिष्ठस्य ब्रह्मलाधिकारवोधकम्। रिष्मरिस स्त्रयाय तेत्याद्यो मन्त्राः स्तोमभागाः। तानधीयानः स्वयमवासिष्ठो ऽपि ब्रह्मतामहेतीति स्तोमभागप्रशंसाह्ये ऽर्थवादे वासिष्ठो ब्रह्मेति पिठतत्वात्। तस्माह्नेश्वामिन्तो होतेति विहितस्य होतृतस्य सिद्धये वैष्यामिनस्य तत्समानकल्यानां चाधिकारः। नान्येष्मम्॥

#### पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

श्रनाधातुश्व तिकंवाधातुरेवायिमो यतः। एकस्यायिषु तिसिंडिने स्वायिष्वात्मनेपदात्॥ ९॥

तत्सन्त्रमग्न्याधानरिहतस्यापि संभवति । कुतः । सन्त्रिणां मध्ये कस्यचिदाहि-ताग्निते तदीयेष्विग्वषु तेन सह प्रवृत्तेरनाहिताग्निभिरिप तस्य सन्त्रस्य साधियतुं शक्यत्वादिति चेत्॥ मैवम्। आदधीतेत्यात्मनेपद्माधानफलस्य कर्तृगामितां दर्श-यति । तत्फलं चाग्नीनां कर्मयोग्यता । अतो ये ऽनाहिताग्रयो न ते ऽधिकारिणः। यश्चाहिताग्निस्तस्यैव कर्मयोग्यता । नान्यस्य । किं च । सोमविकृतीनामिष्टिपूर्व-कतं निणीतम्। इष्टिश्चाधानपूर्विका । तस्मादाधातुरेव सन्त्राधिकारः ॥

## षष्टाधिकरणमारचयति ॥

जुद्धादयो यस्य कस्य कार्याः साधारणा उत । अविरोधादियमो इन्यो मृतदाहे विरोधतः ॥ १०॥

सन्त्रिणां मध्ये यस्य कस्यचित्संबन्धिभिर्जुद्वादिपाचैः सन्तं प्रयोक्तव्यम्। कृतः। अविरोधात्। अन्यदीयेष्विपिष्वात्मनेपदं यथा विरुध्यते। नैवमच विरोधः कश्चि-दुपलभ्यत इति प्राप्ते ब्रूमः॥ यस्य जुद्धादयः स चेत्सन्त्रमध्ये स्वियते। तदा मृतेन सह जुद्धादयो द्याने। आहितापिमिपिभिर्दहिन्त यञ्चपाचैश्च दक्षिणहस्ते जुद्दूमा-

साद्येदित्यादिवचनैस्तद्वगमात् । पाचदाहे चाविष्यष्टः सन्त्रप्रयोगो विगुणः स्यात्। तस्मात्साधारणा भिन्ना एव जुह्लादयः सन्त्रे संपादनीयाः ॥

सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

सामिधेनीसाप्तदश्यं वैकृतं वैश्यगाम्युत । वर्णचयस्य वाद्यो ऽस्तु वैश्यकर्तृविधानतः ॥ ११ ॥ प्रकृतौ पाञ्चदश्यस्य बाधकं वैश्य ईरितम् । विकृतौ चयगं वाक्यं चयो ऽतो ऽचाधिकारिणः ॥ १२ ॥

श्रध्यरकत्पादिष्विष्टिविकृतिषु श्रूयते। सप्तदश सामिधेनीरनुत्रूयादिति। तदेतत्सामिधेनीसाप्तदश्यं वैश्यस्य भवितुमहिति। कृतः। प्रकृती सप्तदशानुत्रूयाद्वैश्यस्येति वाक्येन साप्तदश्याङ्गभूतकर्तृतया वैश्यस्य विहितत्वात्। तस्मात्साप्तदश्यहारा वैश्य एवाध्यरकत्पादिष्विधिक्तयत इति प्राप्ते ब्रूमः॥ प्रकृती पञ्चदश सामिधेनीरन्वाहेति वर्णवयसाधारण्येन पाञ्चदश्यं विधाय वैश्यं निमित्तीकृत्य पाच्चदश्यवाधकतया साप्तदश्यं विहितम्। ततः साप्तदश्यवाक्यस्य प्रकृतावेवान्वयसंभवाच विकृतिषूत्कर्षः। यतु विकृतिगतं साप्तदश्यवाक्यं तहर्णवयसाधारणम्।
तस्मादध्यरकत्यादी वर्णवयस्याधिकारः॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे षष्ठस्याध्यायस्य षष्ठः पादः॥

सप्तमपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयित ॥
सर्वस्वदाने पिचादाविष तडन एव वा।
स्वत्वादाद्यः पितृत्वादावत्यागाडन एव तत्॥ १॥

इत्मामनिता । विश्वजिति सर्वस्वं द्दातीति । तत्र धन इव पित्रादिष्वात्मी-यतस्य समानतादस्ति पित्रादीनामपि तद्दानिमिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ श्रात्मसंबन्धत्या-गपूर्वकं परसंबन्धापादनं दानिमत्युच्यते । न हि दीयमाने पितरि स्वकीयपितृत- त्यागः परकीयिपतृत्वापादनं वा संभवति। किं च। स्वश्रन्दस्यात्मा ज्ञातिरात्मीयं धनं चेति चलारो ऽर्थाः। तेष्वेकिस्मित्रयोग एक एवार्थो वाच्यः। प्रकृतौ च गवादिधनस्य दक्षिणात्वादिहापि धनवाचितं युक्तम्। तस्माज्ञनस्येव दानम्॥

## द्वितीयाधिकरणमारचयति ॥

देया न वा महाभूमिः स्वलाद्राजा ददातु ताम्। पालनस्येव राजलाच स्वं भूदीयते न सा ॥२॥

यदा सार्वभौमो राजा विश्वजिदादी सर्वेस्वं ददाति। तदा गोपथराजमार्गजलाशयाद्यन्विता महाभूमिस्तेन दातव्या। कुतः। भूमेस्तदीयधनत्वात। राजा सर्वस्येष्टे ब्राह्मणवर्जमिति स्मृतेरिति प्राप्ते ब्रूमः॥ दुष्टशिक्षाशिष्टपरिपालनाभ्यां राज्ञ
ईशितृत्वं स्मृत्यभिप्रेतमिति न राज्ञो भूमिर्धनम्। किंतु तस्यां भूमौ स्वकर्मफलभुज्ञानानां सर्वेषां प्राणिनां साधारणं धनम्। ज्ञातो ऽसाधारणस्य भूखण्डस्य सत्यिष
दाने महाभूमेदीनं नास्ति ॥

# तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

दानं केसरिणां नो वा विहितप्रतिषेधतः। विकल्पः पर्युदासो ऽयं येयजामहनीतितः॥३॥

न केसिरिणो ददातीति विश्वजिति श्रूयते। तच सर्वस्वदानविधानान्तेसिरिदानिषेधाचाश्यदानं विकल्पितिमिति प्राप्ते ब्रूमः॥ नायं प्रतिषेधः। किंतु पर्युदासः। तस्रकारश्च दशमस्याष्टमे पादे येयजामहमन्त्रोदाहरणेन खुत्पादियथते। ततस्तेन न्यायेनाश्यपर्युदासे सत्यश्चयतिरिक्तं सर्वस्वं देयिमिति विधिनिषेधयोरेकवाक्यता-लाभाचाश्यस्य पाक्षिकमिप दानम्॥

# चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

श्चर्जियिनापि किं सर्वे देयं यहा यदिस्त तत्। सर्वोद्देशिवधेराद्यो न प्राप्ते सर्वताविधेः ॥४॥ पूर्वोक्ते सर्वस्वदाने सर्वमुद्दिश्य दानं विधीयते। पुरुषेण भोग्यं शय्यासनादिकं यत्सर्वे तद्दातव्यमिति। तस्माद्विद्यमानं सर्वमर्जियतापि देयमिति चेत्॥ मैवम्। चोदकप्राप्तं दानमुद्दिश्य सर्वत्वविधानात्। सर्वश्रन्दश्च प्रसिडवाचिताडिद्यमान-विषयः। तस्माद्यद्क्ति तदेव देयम्॥

### पन्तमाधिकरणमारचयति ॥

धर्मार्थसेवकः शूद्रो देयो नो वा स दासवत्। देयो ऽस्वतालराधीनताभावाच न दीयते ॥प॥

यसु श्रूद्रो विहितं स्वधर्ममवगन्तुं सेवते सो ऽपि सर्वस्वमध्यपातिता हर्भदा-सवदेय इति चेत्॥ मैवम्। जीविका द्यदानेन तस्मिन्सेवके स्वताभावात्स्वेच्छाचा-रितेन परस्वतापादनासंभवाच न देयः॥

### षष्टाधिकरणमारचयति॥

भूतं भावि च देयं स्यात्काले ऽवस्थितमेव वा। स्राद्यः सर्वेश्रुतेरन्यो ऽसंभवादन्ययोस्तदा ॥ ६॥

विश्वजिन्मया कर्तेच्य इत्यध्यवसायादूध्य दक्षिणादानात्पूर्वे यत्स्वेन भोग्यं सं-चितं तद्भूतम्। यच दक्षिणादानादूध्ये भविष्यत्येवेति निश्चितं तद्भावि। तदुभय-मिष सर्वशब्दार्थेनाद्दातव्यमिति चेत्॥ मैवम्। भूतस्य विनाशसंभवाद्भाविनस्त-दानीमप्राप्ततेनाविद्यमानस्य दानायोगाच दक्षिणाकाले ऽवस्थितमेव देयम्॥

## सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

दिख्याकतुभुक्त्यर्थे चयं देयमुतेष्टये। शिष्ट्वायवा दिख्यार्थमेवाद्यः सर्वशन्दतः ॥ ७॥ ऋतुशेषस्तदा वाध्यः प्रधानतादवाधनात्। मध्यो ऽन्यो दिख्यार्थस्यानुवादात्सर्वताविधिः॥ ৮॥

प्रकृती कमीरम्भ एव यजमानेनात्मीयं धनं विधा व्यवस्थापितम्। वचनव-लात्। इदं मे भुक्त्यर्थमिदं मे यज्ञार्थमिदं मे दक्षिणार्थमिति। तदेतन्त्रयमिप दक्षिणार्थनाद्दातव्यमित्येकः पक्षः। दक्षिणा हि माध्यन्दिने सवने दीयते। तत जर्धं तृतीयसवनमारभ्योदवसानीयानाः क्रतुभागो ऽविशिष्टः। स च द्रव्याभावा-बाध्येत। न चाङ्गभूतया दिक्षण्या प्रधानस्य क्रतोवीधो युक्तः। ततस्तदवाधनाय क्रत्वर्थं भागमवस्थाप्याविशष्टं सर्वे देयिमिति वितीयः पक्षः॥ यद्दिक्षणात्वेन वि-धीयते तत्सर्वेमित्यनूद्य विधानाद्दिक्षणार्थं एव भागो दातव्य इति राज्ञानाः॥

## अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

विश्वजित्यष्टराचादी शतं वा डादशाधिकम्। सर्वे वाद्यश्चोदकोक्तेरक्यो नामानिदेशतः ॥ ९ ॥ एतज्ञाचे वार्त्तिके तु सप्ताहानुजिघृष्ठ्यया। आद्यः सिडान्तितः प्राप्तिमाचलेनेदमीरितम् ॥ १० ॥

इदमास्नायते । अधितस्याष्टराचस्य विश्वजिद्भिजितावेकाहावभित उभयतो ज्योतिर्मध्ये षडहः पशुकामो ह्योतेन यजेतेति । ज्योतिर्गीरायुरियेतेस्त्रिभिनीमभिरिभेधयानां चयाणां यागानामारोहावरोहाभ्यामुभयतो द्वितीये ऽहि सप्तमे ऽहि च ज्योतिर्यस्य स उभयतो ज्योतिःषडहो भवतीति सो ऽयं मध्ये प्रयोक्तयः। आदी विश्वजित्। अने ऽभिजिदित्यर्थः । तचाहर्गणस्य द्वादणविकृतित्वाद्वादण्यहस्य च ज्योतिष्टोमविकृतित्वाद्वोदक्षपरंपरया द्वादण्यतदिक्षणाष्टराचे प्राप्ता । ततः प्रथमस्याहो विश्वजितो ऽपि सेव दक्षिणिति प्राप्ते बूमः ॥ स्वतन्त्र एको विश्वजित्। तस्य नामा तदीया धर्माः प्रथमे ऽहिन विश्वजित्यतिदिष्यन्ते । तस्मात्सर्वस्वं देयम् । तदेतज्ञाध्यकारस्य मतम् ॥ वार्त्तिकवारस्तु द्वादण्यतिदिष्यन्ते । तस्मात्सर्वस्वं देयम् । तदेतज्ञाध्यकारस्य मतम् ॥ वार्त्तिकवारस्तु द्वादण्यतिदिष्यन्ते । तस्मात्तवेस्वं देयम् । त्रविज्वजितिरक्तेषु सप्तस्वहःसु चोदकप्राप्तां द्वादण्यतिदिष्टणामवाधितुं विश्वजिति नामातिदेणप्राप्ता सर्वस्वदिष्ठ्णा वाधनीया। युक्तो हि बहूनामनुपहः। न च विश्वजिति सर्वस्वमितरचासर्वस्वं वक्तुं शक्यम्। अहर्गणस्यैकेव दिष्ठिणेति दशमे वस्य-माणवात्। सूचकारस्तु नामातिदेशस्य प्रावल्यमाचं खुत्पादितवानिति दृष्टव्यम्।

### नवमाधिकरणमारचयति ॥

न्यूने ऽ युक्तशतान्तिं स्यात्सर्वताधिक एव वा। संभवादियमो ऽन्यः स्यादानत्ये सर्ववर्णनात्॥ १९॥ यदेतद्द्रादशशतं प्रकृतितो विश्वजिति प्राप्तं तस्मान्यूनं कस्यचिडनम्। तस्मिद-पि सर्वता संभवति। विद्यमानस्यानवशेषितलात्। तस्मादल्पधनयुक्तस्यापि वि-श्वजित्यधिकार इति प्राप्ते ब्रूमः ॥ ज्योतिष्टोमे हि डादशशतं विधाय पश्चादुक्तम्। यद्येतावता नानमेयुरिप सर्वस्वेनेति । तनाधिकस्यैव सर्वतादिहापि तदेव युक्तम्। तत्तु चोदकप्राप्तमपि पास्तिकत्वपरिहारायेह नियम्यते। तस्माद्दिजां वशीकारायाधिक एव सर्वता दृष्ट्या ॥

## दशमाधिकरणमारचयति ॥

देयेका षर्शतं वापरिमितं तिति वारयेत्। एकादिकां पूर्वेसंख्यां यद्वा संख्यान्तरे विधिः ॥ १२ ॥ नञ्प्रयोगान्निषेधः स्याद्धत्पत्त्या मानस्रून्यता। रूद्या बहुतं नैकादिनिषेधो ऽन्यविधिस्ततः ॥ १३ ॥

आधाने श्रूयते। एका देया षड्देया द्वादश देयाश्वतुर्विशतिर्देयाः शतं देयं सहस्रं देयमपरिमितं देयमिति। तचापरिमितशन्दगतेन नञ्पदेन परिमाणं निषिध्यते। तथा सत्यपरिमितशन्द्वयुत्पत्या देयद्रव्यस्य परिमाणश्रूत्यता प्रतीयत इत्येकादिका पूर्ववाक्योक्ता गवां संख्या निवार्यत इति प्राप्ते ब्रूमः॥ अपरिमितशन्दस्य हृद्या बहुत्वमर्थः। तचैव प्रयोगवाहुत्यात्। ततो नैकादिपश्चा निवार्यत्ते। किंतु संख्यानारं विधीयते॥

## एकादशाधिकरणमारचयति॥

अवागिप बहुतं तत्सहस्रादृष्वेमेव वा। संभवादियमो ऽन्यः स्यात्सहस्रानन्तरोक्तितः ॥ १४ ॥

श्रपरिमित्तशब्देन बहुत्वं विधीयते । तत्सहस्राद्वीगिप भवति । कुतः । डि-शतिशतादी बहुत्वसंभवादिति चेत् ॥ मैवम् । एकादिपश्चे पूर्वस्मादुत्तराभिवृ-डिद्श्नेनाचापि सहस्रपश्चमुपन्यस्य पश्चादिभिधीयमानं बहुत्वं सहस्राद्ध्वे पर्य-वस्यति ॥

# बादशाधिकरणमारचयति ॥

माषाने पचतेत्वेतडार्ष्णिष्वेवासिलेषु वा। उक्तेर्विधेश्व तौ पक्षी कृताचिन्तार्थवादतः ॥ १५॥

इदमास्नायते । इति ह स्माह वद्भुवािष्णिमाषान्मे पचत न वा एतेषां हिवरीृ-स्कातीित । तच वािष्णिरित्युक्तताद्गृष्णिगोचाणामेवायं माषपाकिविधिरिति चेत्॥ मेवम् । वृिष्णिगोचोत्पन्नेन वद्भुनासा माषपाकस्य संबन्धो नाच विधीयते । िकंतु माषपाकमाचम् । वद्भुसंबन्धस्तु स्तावकिनोपन्यस्यते । तस्मात्सर्वेषां माषपाका-धिकारः ॥ तावेतौ पूर्वोत्तरपक्षौ कृतािचन्तयोपन्यस्तौ । परमार्थतस्तु माषपाक-वाक्यमर्थवादः । तस्मादाराय्यमेवान्नीयादित्यनेन दश्पूर्णमासयोराराय्याशनिव-धिना सह स्तावकिनोन्वयात् ॥

## चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

सहस्रवत्सरं सन्तं गन्धवीदेर्नृणामुत ।
रसायनेन सिडानां कुलकल्पो ऽथवोक्तितः ॥ १६ ॥
तदायुवीय साधिडिशतानामुत मासगा ।
वत्सरोक्तिहत डादशराचेषु दिनेषु वा ॥ १९ ॥
श्राद्यो दीधायुषः सन्त्रानृणामेवायिसंभवे ।
हितीयो ऽस्तु रसस्यायुरहेतुत्वे तृतीयकः ॥ १८ ॥
कृत्सकतुः फलित्वे ऽस्तु तुर्यो ऽर्थासंभवे सित ।
पन्तमो ऽस्तु चतुर्विशत्युत्तमाः सन्त्रिणो यदि ॥ १९ ॥
षष्टो ऽस्तु यो मास एव संवत्सर इतीरणात ।
सहस्रमासा नाधानादूर्थं चेदस्तु सप्तमः ॥ २० ॥
वत्सरप्रतिमा डादश राचय इति श्रुतेः ।
न राचिष्वच्दशच्दो ऽच प्रतिमाया विशेषणात ॥ २१ ॥
स्वारस्यान्तिवृदाद्युक्तेरष्टमः पश्च इषते ।
चिवृदादिपदैः स्तोमविशिष्टमहरुच्यते ॥ २२ ॥

नाहःसंघस्ततो ऽहःसु गौर्णी संवत्सरानिधा। तस्माडिश्वसृजां सन्त्रं सहस्रदिनिमयते ॥ २३॥

इदमास्रायते । पञ्चपञ्चाशतस्त्रिवृतः संवत्सराः पञ्चपञ्चाशतः पञ्चदशाः पञ्च-पञ्चाशतः सप्तदशाः पञ्चपञ्चाशत एकविंशा विश्वसृजामयनं सहस्रसंवत्सरिमिति। तत्र सहस्रसंवत्सरसन्त्रे गन्धर्वादीनामेवाधिकारः। तेषां दीर्घायुषः सङ्गावादित्याद्यः पक्षः। वसन्ते ब्राह्मणो ऽग्निमादधीतेत्यादिविधानान्मनुष्याणामेवाहवनीयाद्यययः संभवन्ति। नान्येषां गन्धवादीनामिति चेत्। तर्हि रसायनेन सिडानां दीघायुषां मनुषाणामधिकार इत्यस्तु डितीयः पक्षः। सस्यारोग्यपुष्ट्यादिजनकत्वमेव। न त्वायुर्हेतुत्विमिति चेत्। तर्द्धीकिसिन्कुले समुत्यन्नानां पितृपुचपीचादीनां बहूनां सहसायुःसंभवात्कुलाधिकार इति तृतीयः पछो ऽस्तु । कृत्सकर्तुः फलं भवति । न च पितृपुचादिष्वेको ऽपि कृत्वं करोति। तसाचास्ति फलमिति चेत्। तर्हि सन्त्र-विधायकवचनवलादेव सन्त्रिणां दीर्घमायुर्भविषातीति चतुर्घः पक्षो ऽस्तु । न ह्यस्य वचनस्य सी ऽर्थः संभवति। तडाचकपदाभावात्। न च कल्पयितुं शक्यते। संभावितायुष्काणामि सन्त्रान्तरेषु प्रवृत्तानां दैवान्मियमाणानां तत्सन्त्रविधि-वलादायुर्वृद्यदर्शनादिति चेत्। तर्हि पञ्चपञ्चाशत इत्यस्य शब्दस्य पुरुषपरत-मङ्गीकृत्य सार्धिविशतानां पुरुषाणामधिकारे ऽभिहिते वत्सरचतुष्टयेन सन्त्रस्य सहस्रसंवत्मरत्वं संपद्यत इति पञ्चमः पश्चो ऽस्तु। चतुर्विशतिपरमाः सन्त्रमासी-रिविति वचनादभ्यधिकानां न तचाधिकार इति चेत्। तर्हि यो मासः स संवत्सर इति वचनात्संवत्सरशब्दस्य मासपरते सति सहस्रमासं सन्त्रमित्येष षष्ठः पश्चो ऽस्तु। अष्टमे वत्सर उपनीतो द्वादशवर्षाणि वेदमधीत्य विंशतिवयस्को विवाहं कृता जातपुत्रो ऽियमाद्धीत। तसादाधानादूर्धमस्यायूंषि न सन्ति सहस्रं मासा इति चेत्। तर्हि संवत्सरस्य प्रतिमा वै हादश राचय इति वचनात्संवत्सरशब्दो हादशराविपरः। तथा सित राचीणां हादशसहस्राणि संपद्यनो। तासु च राचिषु षष्ट्युत्तरशतत्रयदिवसरूपसंवत्सरत्वेन गएयमानासु त्रयित्वंशत्संवत्सरेभ्य जर्ध्वे मा-सचतुष्टयं भवति। तत्परिमितं चायुराधानादृष्ट्येमपि संभवतीति सप्तमः पश्ची ऽस्तु॥ संवत्सरप्रतिमा वै द्वादश रात्रय इत्यस्मिन्वाक्ये संवत्सरशब्दो न रात्रिपरः। किंतु तेन शब्देन प्रतिमा विशेषते। तसाच सप्तमः पक्षो युक्त इति चेत्। एवं तर्हि संवत्सराश्ची दिनपर इत्यष्टमः पद्यो ऽस्तु। तथा सित विवृतः संवत्सरा इत्यादि-वाक्यानां स्वारस्यं भवति। चिवृत्पञ्चदशः सप्तदश एकविंश इत्येते शच्दाः स्तोम-वाचकाः सन्तः स्तोमयुक्त एकैकिस्मिन्नहिन यागरूपे लक्षणया वर्तनो। सन्तेषु तथाविधप्रयोगवाहुल्यात्। न लहःसंघे क्वचिद्पि चिवृदादिशच्दाः प्रयुक्ताः। तैश्व शच्देः सामानाधिकरण्यात्मंवत्सरशच्दः स्वावयवभूते ऽहन्यवयवलक्षणया वर्तते। चिवृतः संवत्सरा इत्युक्ते चिवृत्स्तोमकयागयुक्तान्यहानीत्युक्तं भवति। तस्माडिश्व-मृजामृषीणामिदं सन्तं सहस्रदिनमिति राज्ञानाः॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे षष्टस्याध्यायस्य सप्तमः पादः॥

अष्टमपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयति ॥

चतुर्हीचाख्यमन्त्रेण होमः साग्रेस्तोभयोः। अनिप्रके विधिवाद्यो होमलान्क्रतुहोमवत्॥१॥ उभयोः पुस्वार्थलाचृतीयो वचनातु तत्। अनाहिताग्रेरेषा वा इत्यग्री लोकिके हुतिः॥२॥

इदमास्रायते। प्रजाकामं चतुर्हीचा याजयेदिति। पृथिवी होता द्यौरध्वर्युरित्या-दिको मन्त्रश्चतुर्हीता। तेन प्रजाकामं याजयेत्। सो ऽयं होम ञ्राहितायिना कर्त-ष्यः। ञ्रियहोचादिकतुरहोमेषु तथालदर्शनादित्येकः पद्यः। ञ्रनारभ्याधीतलेन कतुप्रवेशाभावात्पुरुषार्थतया विहितो होम ञ्राहितायेरनाहितायेश्व साधारण इति हितीयः पद्यः॥ ञ्रनाहितायेरयं होमविधिरिति तृतीयः पद्यो युक्तः। कुतः। वचनवलात्। तत्तु वचनमेवमास्रातम्। एषा वा ञ्रनाहितायेरिष्टिर्यचतुर्हीतार इति। तस्य चाहवनीयाद्यभावाञ्चीकिके ऽभी तज्ञीमः॥

डितीयाधिकरणमारचयति ॥ यस्तूपनयने होमो वैदिके वा स लौकिके। वहा पूर्ववदवीक्तेस्भावाहैदिके इस्तु सः ॥३॥ आधानं विदुषो विद्यानुपनीतस्य नास्त्यतः । असंभवी वैदिकायेहींमी ऽसी लीकिके ततः ॥ ४॥

यथा पूर्वचानाहितायेहींमविधायकं वाक्यमिस्त । तथोपनयनहीमस्य लौिक-कामिविधायकवचनाभावादाहवनीये स होम इति चेत्॥ मैवम्। विद्वानेव ह्या-धाने ऽधिकारी । न चानुपनीतस्य विद्यास्ति । तत आहवनीयासंभवालीिकके ऽयाव्यनयनहोमः कर्तव्यः ॥

तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

स्थपतीष्टिवैदिने ऽमी लीनिने वाद्य आक्षिपेत्। श्राधानमिष्टिरन्यः स्यादवैधेनाग्न्यसंस्कृतेः ॥ ५ ॥

एतया निषादस्थपतिं याजयेदिति विहिताया इष्टेश्चोदकप्राप्तेष्वाहवनीयादिषु कर्तव्याचादाधानमन्तरेणाहवनीयाभावादाधानमाक्षिप्याहिते तस्मिन्वैदिके ऽ या-वियमिष्टिरिति चेत्॥ मैवम्। अवैवर्णिकलादविहितेनाधानेनागिसंस्कारासिडेः। तसाल्लीनिने ऽगी सेष्टिः॥

चतुर्थाधिकरणमार्चयति ॥

ञ्चवकीर्णिपणुः कुच विप्राद्याधानसंभवात् । वैदिके लीकिके ब्रह्मचारिएयाधानवर्जनात् ॥ ६॥

इदमास्रायते। यो ब्रह्मचार्यविकरेत्स गर्दभं पत्रुमालभेतेति। तचावकीर्णिनो विप्रादेखेवर्णिकस्याधानसंभवााद्वेदिके ऽयावयं पशुरिति चेत्॥ मैवम्। जायाप-ती अपिमाद्धीयातामित्युक्त्या ब्रह्मचारिण आधानाभावात्। तस्माह्मीकिके ऽयी स पणुः कार्यः ॥

पञ्चमाधिकरणमार्चयति ॥

चौलादि सर्वदा पुरायाहादी वाचाविशेषतः। ञ्चाद्यो उन्यः पूर्वपस्रादौ दिनानां सृतितो विधेः ॥ ७ ॥ चीलोपनयनादीनां वैदिकानां कर्मणां तिथ्यादिविशेषस्याश्रवणात्सर्वदा तद-नुष्ठानं युक्तमिति चेत्॥ मैवम्। श्रुक्षपश्चोत्तरायणपुण्यदिनादीनां स्मृतिषु वि-हितनात्॥

### षष्टाधिकरणमारचयति ॥

याञ्जाक्रयावभावे स्तो विद्यमाने ऽपि वायिमः।
द्रयार्थेलादपूर्वार्थे कुर्याज्ञी द्रय्यवानिष ॥ ৮॥

ज्योतिष्टोमे धनिभक्षा समाम्नाता । द्वादण राचीदीं खितो भृतिं वन्वीतेति । सोमक्रयश्वामातः । अरुण्या पिङ्गास्या सोमं कीणातीति । तदुभयामानं धन-सोमयोर्द्रव्ययोर्छाभार्षमिति द्रव्याभावे तद्नुष्टेयमिति चेत् ॥ मैवम् । इतराङ्गवदे-तदुभयं क्रवङ्गतया नित्यवदामातम् । तथा सित यदि द्रव्याभावे वन्वीत कीणाति चेति पाश्चिकतं कल्पेत । तदा नित्यवच्छ्रवणमुपरुध्येत । तस्मात्तत्यपि द्रव्ये तदु-भयमदृष्टार्थं कर्तव्यम् ॥

#### सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

अन्याभावे ऽय भावे ऽपि पयोभक्षाद्यो ऽपिमः। निमिन्ने सत्यनुष्ठानान्नियमादृष्टतो ऽन्तिमः॥०॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते । पयो ब्राह्मण्स्य व्रतमिति । तदेतदसत्यन्यस्मिभक्षे कर्तव्यम्। कुतः । श्रन्याभावस्य निमिन्नत्वान्तिमिन्ने सित नैमिन्निकस्यानुष्टेयतादिति
चेत्॥ मैवम्। न ह्यचान्याभावो निमिन्नत्वेन श्रुतः । तस्मात्सत्यपन्यस्मिन्भक्षे नियमादृष्टाय पय एव व्रतयेत्॥

एवमन्यवापि द्रष्टव्यम् ॥ अग्रीदग्रीन्विहरेति प्रैषार्थे पूर्वमेवाग्रीध्रेण बुद्धे ऽपि दर्शपूर्णमासयोः स प्रैषः कर्तव्यः ॥ वाजपेये सत्यपि वासोः नारे दर्भमयं परिधा-पयतीति विहितमनुष्टेयम् ॥ पश्चौ यत्पश्रुमीयुमकृतेति मन्त्रेण संज्ञप्रहोमो वि-हितः । स च मारणवेलायामकृते ऽपि पश्रुना शब्दे कर्तव्यः ॥ ऋष्टमाधिकरणमारचयति ॥

अजीर्णसंभवे कार्ये व्रतं नो वायिमो विधेः। रोगोत्पत्या प्रधानस्य विरोधान पयोवतम् ॥ १०॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते । मध्यंदिने ऽपरराचे वतं वतयतीति । तच यस्याजीर्षिः संभाविता तेनापि विहितलात्ययो वतयितव्यमिति चेत् ॥ मैवम् । रोगोत्पत्त्या प्रधानानुष्टानविद्यप्रसङ्घात् । तस्मात्त्रथाविधवेलायां पयो वृज्येत् ॥

#### नवमाधिकरणमारचयति॥

अयीषोमीयकः को ऽपि च्छाग एवोत चोदिते। अविशेषेण को ऽपि स्याच्छागे मन्त्रे विशेषणात्॥ ११॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते। अयीषोमीयं पश्रुमालभेतेति। तच विहिते पश्ची विशेष-स्याश्रवणाद्यः को ऽपि पश्रुरालब्धव्य इति चेत्॥ मैवम्। छागस्य वपाया मेद-सो ऽनुबूहीति मन्त्रे विशेषितत्वात्। तस्मान्छाग एवालब्धव्यः॥ शाखान्तरे वि-धावेवाजो ऽपीषोमीय इत्येवं विशेषः श्रूयत इति चेत्। तर्हि कृत्वाचिन्तास्तु॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे षष्ठस्याध्यायस्याष्टमः पादः । समाप्रश्च षष्ठो ऽध्यायः ॥

## श्रीगणेशाय नमः

प्रमाणाद्यधिकारान्तैः षड्विचौरीर्नेरूपिते। उपदेशे ऽतिदेशो ऽय तत्सापेश्लो निरूपते॥०॥

अनेन षष्ठसप्तमयोरध्याययोः पूर्वोत्तरभाव उपपादितः॥ तथा हि । यचापे-श्चितस्यार्थजातस्य प्रतिपादको यन्थसंदर्भः पठ्यते स उपदेशः। अतिदेशस्तु पूर्वा-चार्येदेशितः। अन्यचैव प्रणीतायाः कृत्ताया धर्मसंततेः। अन्यच कार्यतः प्राप्ति-रितदेशो ऽभिधीयत इति । प्राकृतान्तर्मणो यसात्तसमानेषु कर्मसु । धर्मप्रवेशो येन स्यात्सो ऽतिदेश इति स्मृत इति च । तचोपदेशः षड्भिरध्यायैर्विचारितः। ततः षष्ठाध्यायस्योपदेशविचारनात्पूर्वभावित्वम् । सप्तमाध्यायस्यातिदेशविचार-नात्तदुत्तरभावित्वम् ॥

सप्तमाध्यायस्य प्रथमपादे प्रथमाधिकरणमारचयित ॥
सर्वार्थे प्रकृतार्थे वा प्रयाजाद्युपदेशनम् ।
यज्यन्वयेन सार्वार्थ्याचातिदेशो विचार्यताम् ॥ १॥
अङ्गप्रधानयोर्मुख्यापूर्वभेदसमन्वयात् ।
प्रकृतार्थे ततः कार्यमितिदेशविचारणम् ॥ २॥

दर्शपूर्णमासप्रकरणे प्रयाजादय उपिद्धाः। ज्योतिष्टोमप्रकरणे दीक्षणीयादयः।
तचैते सर्वे धमीः सर्वयागार्थत्वेनोपिद्ध्यन्ते। कुतः। यज्यन्वयात्। यागः करणम्। प्रयाजादय इतिकर्तव्यता इत्येतावद्विवादम्। तच यदि प्रयाजादयो यागवदपूर्वेणान्विताः स्युः। तदानीमपूर्वेनिष्पादकत्वमुभयच समानमिति कृता करणोपकरणत्वलक्ष्यणं सर्वसंमतमवान्तर्विषम्यं वाध्येत। किं च। अवधातपेषणादीनां यागनिष्पादकत्वेन यज्यन्वयो दृष्टः। तद्वदङ्गत्वसामान्यात्रयाजादीनामिष

यज्यन्वयो युक्तः। यजिधातुश्च दर्शपूर्णमासज्योतिष्टोमसीर्थश्येनादिषु सर्वेषु विशेषेष्वनुगतं यागमाचं ब्रूते। तथा सित सीर्थश्येनादिष्वणुपदेशेनैव कृत्क्षधर्मप्राप्तेरितदेशिवचारो न कर्तव्य इति प्राप्ते ब्रूमः ॥ अपूर्वं हि मुख्यम्। फलवन्नात्।
यजिने मुख्यः। फलरिहतलात्। फलवित मुख्ये प्रयाजविधानं युक्तम्। अतः
करणेतिकर्तव्यतयोरुभयोरपूर्वेण प्रथममन्वयः। पश्चानु परस्परं गुणप्रधानभावेनान्वयः। तथा सत्यपूर्वभेदस्य द्वितीयाध्याये निरूपितलादपूर्वविशेषेण तत्करणभूतयजिविशेषेण चान्विताः प्रयाजादिधमा ये यस्मित्रकरण आसातास्ते तचैव
व्यवतिष्ठन्ते। सत्येवं प्रकरणमर्थवद्भवति। सर्वेषां धर्माणां सर्वेच प्राप्ते प्रकरणमनर्थकं स्यात्। तस्मात्सीर्थश्येनादिप्रकरणे धर्मोपदेशाभावाद्यमीकाङ्कां पूरियतुमतिदेशिवचारः कर्तव्यः॥

### वितीयाधिकरणमारचयति ॥

इषी समानिमतरक्रयेनेनेत्यनुवादकम् । श्येनवेशेषिकाणां वातिदेशान्नानुवादकम् ॥ ३ ॥ ज्योतिष्टोमविकारवात्त्रद्धमाश्चोदकात्समाः । श्येनेष्वोरितरत्नोक्तिरिषुवेशेषिकं प्रति ॥ ४ ॥ इषुवेशेषिकादुक्तादितरक्रयेनगं स्फुरेत् । वैशेषिकं लोहितोष्णीषादि तेनातिदिश्यते ॥ ५ ॥

इषुनामकः श्येननामकश्च हावेकाही ज्योतिष्टोमिवकारी। तयोरूभयोज्यीति-ष्टोमधर्माश्चीदकेन प्राप्ताः। ते चीभयच समानाः। तच्च समानत्विमुप्रकर्णे ६ नेन वाक्येनानूद्यते। समानमितरच्छ्येनेनेति। नन्वचेतरशब्दोक्तिरनुपपन्ना। तत्नित-योगिनः कस्यचिद्निर्दिष्टलादिति चेत्। न। पूर्ववाक्यविहितस्य विशेषधर्मस्य प्रतियोगित्वात्। इषी यो वैशेषिको धर्मो विहितस्तं परित्यज्येतरच्चोदकप्राप्तं सर्वे श्येनेन समानमित्यर्थः। तस्मादनुवादकिमदं वाक्यमिति प्राप्ते ब्रूमः॥ इतरशब्दः प्रतियोगिसजातीयं ब्रूते। तद्यथा। देवदत्त स्वाधीते। नेतरः कश्चिदित्युक्ते ६ध्य-यनप्रसिक्तमान्यज्ञदत्तादिभाणवकः प्रतीयते। न तु गवाश्वघटपटादिः। स्वमचा-पीषुवेशेषिकस्य पूर्ववाक्योक्तस्य प्रतियोगित्वाक्तसजातीयं श्येनगतं लोहितोष्णी- षादिरूपं वैशेषिकं धर्मजातमितरशब्देन प्रतिभाति । तच्च प्रकृताभावाच चीदकेन प्राप्तम् । तस्मादिषावनुष्ठेयलेनातिदिश्यते ॥

# नृतीयाधिकरणमारचयति ॥

वैश्वदेवबासगस्यातिदेशो वादमाचगः।
भवेदङ्गविधिस्थो वा हिविवध्यन्वयाद्भवेत्॥६॥
ऋर्थवादैकिनष्ठो ऽसौ मैवमङ्गविधेरिष।
समानः सो ऽन्वयो ऽङ्गानां विधिर्प्यतिदिश्यताम्॥॥॥

चातुमीस्येषु वैश्वदेववर्णप्रधाससाकमेधशुनासीरीयनामकानि चलारि पर्वाणि। तच वैश्वदेवे ऽष्टी हवींषि विहितानि। आग्रेयमष्टाकपालं निर्वपति। सीम्यं
चरुम्। साविचं द्वाद्शकपालम्। सारस्वतं चरुम्। पीणां चरुम्। मारुतं सप्तकपालम्। वैश्वदेवीमामिश्चाम्। द्यावापृथिव्यमेककपालमिति। तेषां हविषां बासणे ऽर्थवाद आसातः। वार्चभ्रानि वा एतानि हवींषीति। अङ्गविधयो ऽपि
तचासाताः। चेधा संनद्धं विह्भवति। चेधा संनद्ध इध्मः। नव प्रयाजा इज्यने।
नवानुयाजा इति। एवं स्थिते वरुणप्रधासेषु पूर्वोक्तान्याग्रेयादीनि पज्य हवींषि
विधाय तदीयं पूर्वोदाहतं ब्राह्मणमेतेषु पज्यस्वतिदिश्वति। एतद्बाह्मणान्येव पज्य
हवींषि यद्बाह्मणानीतराणीति। तचार्थवादमाचस्यातिदेशो न्याय्यः। तस्य हविविधिभिः सह स्तुत्यस्तावकरूपेणान्वयसंभवादङ्गविधीनां च तदसंभवादिति चेत्॥
मैवम्। उपकार्योपकारकभावेन हविषामङ्गानां चान्वयात्। तस्माद्र्थवादसिहतानामङ्गविधीनामितदेशः॥

# चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

श्रुतमेककपालस्य बासणस्यातिदेशनम् । तत्पूर्ववत्तर्थेन्द्राय एतद्वासण् इत्यपि ॥ ৮॥

एककपालबासणं वैश्वदेवे वरुणप्रधासेषु च पितम्। ऐन्द्रायबासणं वरुण-प्रधासेष्वेवासातम्। एवं स्थिते साक्षमधेषु विहितयोरेककपालेन्द्राययोबीसणा-तिदेश आसायते। एतब्रासण ऐन्द्राय एतब्रासण एककपालो यब्रासण इतस्थिति। तत्रोभयत्र पूर्वन्यायेनार्थवादसहिताङ्गविधिकाग्रडस्य सर्वस्यातिदेशः ॥ पूर्वन्यायस्य विषयव्याप्तये वस्यमाणोदाहरणस्मारणीयं वीजकथनम् ॥

पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

किं वैश्वदेविकादेककपालादितदेशनम् । साकमेधेषु वरुणप्रधासस्यादुतायिमः ॥ ९ ॥ प्रकृतादर्थवाहुस्यादिनामः संनिधानतः । ऐन्द्रायसाहचर्याच सार्थवमधिकत्वतः ॥ १० ॥

वैश्वदेवे द्यावापृथिव्य एककपालः। वहणप्रधासेषु काय एककपालः। तयोः पृथ्यवासणमास्नातम्। साकमेधेषु वैश्वकर्मण एककपालः। तस्मिन्वैश्वदेविकेक-कपालबासणमितदेष्टव्यम्। कृतः। प्रकृतिलेन तस्मिन्नुपदिश्यमानधर्मवाहुल्यात्। वाहणप्रधासिकस्य तिह्वकृतिलाद्ल्पा एव धर्मविशेषा उपिद्षाः। शमीमय्यो हिरणमय्यो वा सुचो भवन्तीत्याद्यः। तच वहूनामनुग्रहो न्याय्य इति प्राप्ते ब्रूमः॥ वाहणप्रधासिकबासणस्य प्रत्यासन्नलात्तस्यैवातिदेशो युक्तः। ऐन्द्राग्वबासणं तचन्यमेवातिदिश्यते। वैश्वदेवे तद्भावात्। तत्साहचर्यादिदमपि तचत्यमेव॥ ननु प्रकृतिभूताह्वैश्वदेविकेककपालादेव वाहणप्रधासिक इव साकमेधीये ऽपि चोद्केन धर्मातिदेशसिडी बासणातिदेशवाक्यमिदं व्यर्थमिति चेत्। न। हिरणमयन्वाद्यधिकधर्मातिदेशायापेक्षितत्वात्। तस्माह्वाहणप्रधासिकेककपालबाहणस्यवाचातिदेशो युक्तः॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे सप्तमस्याध्यायस्य प्रथमः पादः ॥

वितीयपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयति ॥ स्रतिदेश्यं विनिश्चेतुं कवतीषु रधंतरम् । गायतीत्यृग्गानयुक्ता शब्दार्थो गानमेव वा ॥ १॥ इति चिना गानयुक्ता तिम लेत्यृक्प्रसिद्धितः। लाघवादितदेशस्य योग्यलाचानितमो भवेत्॥२॥

इदमासायते। कवतीषु रथंतरं गायतीति। कया निश्च श्रा भुविद्याद्यास्तिस्

सुचः कवत्यः। तासु वामदेव्यं सामाध्ययनतः प्राप्तम्। तद्वाधितुं रथंतरं साम

तास्वतिदिश्यते। तनातिदेशस्य स्वरूपं निश्चेतुं रथंतरश्व्यार्थश्वित्यते। गानविशेषयुक्ताभि त्वा श्रूर नोनुम इतीयमृयथंतरिमत्युच्यते। कुतः। श्रध्येतृप्रसिद्धितः।

रथंतरं गीयतामिति केनचिदुक्ता श्रध्येतारः स्वरस्तोभविशेषयुक्तामभि तेत्यृचं प
रित्तः। न तु स्वरस्तोभमानम्। तस्माद्रानविशिष्टाया स्वर्चो रथंतरश्व्यार्थत्विमिति

प्राप्ते ब्रूमः॥ स्वरादिविशेषानुपूर्वीमानस्वरूपमृगक्षरव्यतिरिक्तं यद्रानं तदेव रथं
तरश्व्यार्थः। कुतः। लाघवात्। किं च। कवतीष्वृष्ठु गानमितदेषुं योग्यम्। न

तृचस्तद्योग्यतास्ति। कया नो ऽभि तेत्यनयोक्तुंचोर्युगपदाधाराधेयभावेन पिततु
मशक्यत्वात्। तस्माद्रानविशेष एव रथंतरश्व्यार्थः॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे सप्तमस्याध्यायस्य द्वितीयः पादः॥

तृतीयपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयित ॥

मासं जुहोत्यियहोचिमिति नामायिहोचतः।

नित्यान्मासायिहोचे ऽस्मिन्धमाणां नातिदेशकम् ॥ १ ॥

उतातिदेशकं नैव इयोनिम्धः समत्वतः।

श्रमये होचिमत्यस्य नित्ये संपादितत्वतः ॥ २ ॥

तच मुख्यं ततो ऽत्यच गौण्यतस्य प्रसिड्ये।

नित्यायिहोचगान्धमांस्वचामातिदिशेदिह ॥ ३ ॥

कुरहपायिनामयने श्रूयते। मासमियहोचं जुहोतीति। तचायिहोचिमियेतचाम नित्यायिहोचादिसिन्मासायिहोचे धर्मानितदेषुं नाहिति। कुतः। तस्य नाम्न उभ-योरियहोचयोर्मुख्यवृत्या समानतादिति प्राप्ते ब्रूमः॥ अप्रये होचं यसिन्कर्मणि

तदियहोचिमत्यवयवार्थं नित्यायिहोचे संपाद्य तचामधेयतं प्रथमाध्याये निर्णी-तम्। अतस्तवैवायं शन्दो मुख्यः। न चोभयव मुख्यतं संभवति। अनेकार्थस्या-न्याय्यतात्। मुख्यलासंभवेन मासायिहीचे गुणयोगाइतितुं नित्यायिहीचगुणा-नितदिशति ॥

#### **डितीयाधिकरणमारचयति** ॥

गवामयन आहो ऽहि प्रायणीयेति नाम यत्। तद्वादशाहिकादह्रो धर्मानतिदिशेच वा ॥ ४॥ पूर्वन्यायेनातिदिशेचैवं प्रथमता हयोः। अह्रोस्तुस्येति मुख्यत्वं समं नातिदिशेदतः ॥ ५॥

हादशाहे प्रथमस्याहः प्रायणीयमिति नाम। तथा गवामयने ऽपि। तचायि-होचनामन्यायेनातिदेश इति चेत्॥ मैवम्। प्रायणीयशब्दप्रवृत्तिनिमित्रस्य प्रा-यम्यस्य इयोस्तुस्यतेनोभयच मुख्यते ऽयनेकार्थतप्रसङ्गाभावातः । प्रारभ्यायति गच्छति प्रवर्तते कमीनेनेति प्रायणीयम्। अती नैतनाम धर्मानतिदिशति ॥

# तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

विश्वजित्सर्वपृष्टः किमनुवादो रथंतरम्। बृहता वा समुचेयं यडा षाडहिकानि षट् ॥ ६॥ अतिदेश्यानि तचाद्यो माहेन्द्रादिचतुष्टये। पृष्ठशब्दाचीदकेन सर्वेषामिह संभवात्॥ ७॥ समुचयो वा विधये सर्वतं बह्रपेश्या। न तु इयोरतः षर्णां पृष्टानामतिदेशनम् ॥ ৮॥

विश्वजित्सर्वपृष्टो भवतीति श्रूयते। तन सर्वपृष्टशब्दो ऽनुवादः। कुतः। प्राप्त-लात्। तथा हि। ज्योतिष्टोमे माध्यन्दिनपवमानानन्तरभावीनि माहेन्द्रादीनि चलारि स्तोत्राणि सन्ति। अभि ला श्रूर नोनुमः। कया नश्चित्र आ भुवत्। तं वो दस्ममृतीषहम्। तरोभिर्वो विदइसुमित्येतेषु चतुर्षु सूक्तेषु तानि स्तोचाणि सप्तद-शस्तोमतामापाद्य गीयन्ते। एकिसन्स्रिते विद्यमानानां तिस्खाम्यां बास्स्यो-

क्तविधानेन सप्तद्यधान्यासः सप्तद्यस्तोमः। नाहयेषु स्तोचेषु पृष्ठयेष्टः श्रूयते। सप्तद्यानि पृष्ठानि नियाजिति चोदकप्राप्तत्वास्तर्वपृष्ठयेष्ट्रेनान् व्यक्तः पद्यः। रयंतरपृष्ठवृहत्पृष्ठयोज्योतिष्ठोमे विकल्पितयोरिहापि चोदकेन विकल्पप्राप्ती सर्वयन्तेन समुचयो विधीयते। तथा सत्यनुवादकृतं वैयर्थं न भविष्यतीति वितीयः पद्यः॥ सर्वतं बहुषु मुख्यम्। न तु वयोः। तस्मादनेन सर्वपृष्ठयन्तेन षट्संख्याकानि पृष्ठान्यतिद्ययन्ते। षडहे प्रतिदिनमेकेकं पृष्ठं विहितम्। नानि च पृष्ठानि षद्रयंतरवृहवैक्ष्पवैराजशाक्षरिवतसामभिर्निष्याद्यानि। यद्यपि विश्वजित एकाहत्वाज्ज्योतिष्ठोमविकृतित्वमेव। न तु षडहविकृतित्वम्। तथापि सर्वपृष्ठोक्तिवलाज्ञानि षट्पृष्ठान्यतिदिश्यन्ते॥

# चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

निष्कासेन तुषेश्वावभृषं यन्तीत्यनूद्यते।
नीरोत्सेकः कर्मणो वा विधिः सौमिकधर्मणः ॥ ९ ॥
यो दर्शपूर्णमासाभ्यां वारुण्यां चोदकागतः।
युत्सेको ऽनूद्यतामेष मैवं कर्मणि सौमिके ॥ १० ॥
मुख्यो ऽवभृष्यश्रन्दो ऽयं तत्सादृश्यविवद्यया।
धर्मानितिदिश्न्कर्मे विधत्ते धर्मसंयुतम् ॥ ११ ॥

वरुणप्रधासेषु श्रूयते। वारुण्या निष्कासेन तुषेश्वावभृषं यन्तीति। निष्कास आमिक्षाया लेपः। प्राच्यां दिश्चि देवा ऋतिजी मार्जयन्तामित्यादिमन्त्रेदेर्श-पूर्णमासयोर्दिश्च सर्वास्वप उत्सिच्यन्ते। सी ऽयं खुत्सेको निष्कासिवधानार्थमन्वभृष्यञ्चेन वारुण्यामिक्षायागे चोदकप्राप्तो ऽनूद्यते। ऋस्ति हि खुत्सेकस्यावभृष्यत्म। एष वै दर्शपूर्णमासयोरवभृष इति श्वुत्तवादिति प्राप्ते ब्रूमः॥ सौमिकं कर्मण्यवभृष्यञ्चो मुख्यः। तस्य शञ्चस्योद्भिदादिविष्ठियेषित्रयासामानाधिकरण्येन नामधेयतात्। तचेव वैदिकप्रयोगवाहुस्याच । खुत्सेकं त्वपूर्वसंवन्धादुपचर्यते। न हि सौमिकं कर्मणीव खुत्सेकं ऽवभृष्यावनामंश्चयवती पश्यामः। येन तच मुख्यत्माशङ्क्योत। तस्मात्सीमिककर्मवाचिनमवभृष्यश्चं वरुणप्रधासप्रकरणे प्र-युक्तान आसायो मासाग्निहोचन्यायेन सौमिकधमीनितिदिशन्कर्मान्तरं तद्वर्मसंयुक्तं

विधन्ने । न च विपर्ययेगाचैव मुख्यो ऽवभृषशन्दो ऽस्तिति शङ्कनीयम् । अपे-स्नितस्य धर्मकलापस्याचाभावात् । तस्मात्सोमिकधर्मोपेतकर्मान्तरविधिः ॥

# पन्तमाधिकरणमारचयति ॥

तच द्रव्यं पुरोडाशस्तुषनिष्कासकावृत ।
प्राप्तो ऽवभृथशन्देन पुरोडाशो ऽतिदेशतः ॥ १२ ॥
तुषनिष्कासयोरच साक्षाच्छुत्युपदेशतः ।
स्रातिदेशप्रापितस्य पुरोडाशस्य वाधनम् ॥ १३ ॥

तच पूर्वोक्ते कर्मान्तरे धर्मातिदेशकेनावभृष्यशब्देन पुरोडाशो ऽतिदिश्यते ॥ अतिदेशश्चोपदेशाहुर्वेलः । तसानुषिनष्कासाभ्यां पुरोडाशो वाध्यते ॥

## षष्टाधिकरणमारचयति ॥

वैष्णवे चिकपाले वैष्णवास्त्रवकपालतः। धर्मातिदेशः स्यास्त्रो वा विद्यते ऽचामिहोचवत् ॥ १४॥ श्रुत्या वैष्णवशन्द्रो ऽयं देवताया विधायकः। न गौणवृत्तिमाश्रित्य धर्मानितिदिशत्यतः॥ १५॥

श्चातिष्येष्टी वैष्णवी नवकपाली विहितः। तम श्रुतो वैष्णवशन्दी राजसूय-गते वैष्णविक्तपाले प्रयुज्यमानी ऽग्निहोचवन्नवकपालधर्मानितिदिश्तीति पूर्व-पक्षः॥ विष्णुर्देवतास्येति विग्रहे विहितस्तिष्ठितप्रत्ययो देवतामभिधन्ने। न तु धर्मान्। तसान्नातिदिशति॥

#### सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

निर्मन्थ्येनेष्टकापाके बर्हिषावटसंस्तृतौ।

श्रितिदेशो न वाद्यो ऽस्तु धर्मार्थं तच पूर्ववत्॥ १६॥
श्रियीषोमीयपशौ धर्मवाचिर्मन्थ्यो ऽपिरासातः। स च निर्मन्थ्यशब्दो ऽपिरचयन इष्टकापाके प्रयुक्तः। निर्मन्थ्येनेष्टकाः पचन्तीति। तथा दर्शपूर्णमासयोः सधर्मकं बर्हिरासातम्। स च बर्हिः शब्दः पशौ प्रयुक्तः। बर्हिषा यूपावटमवस्तृ-

णातीति। तनोभयन धर्मसिद्यर्थमितदेश इति चेत्॥ न। पूर्वोक्तवेणावशन्दवन्मु-ख्यया वृत्या विधिसंभवे धर्मलक्षकतायोगात्। ऋप्रिमन्थनस्य बर्हिलेवनस्य च लोकसिद्यतेन शास्त्रीयधर्माभावे ऽपि लौकिकधर्मेरुभयं निष्पाद्यते। तसाद्या-स्यतिदेशः॥

#### ऋष्टमाधिकरणमारचयति ॥

सौमिनं प्रानृतं वा स्याहूयोः प्रणयनं श्रुतम्। श्राद्यो ऽप्राप्तनतो मैवमनामनेन वादगीः॥ १०॥

चातुर्मास्येषु श्रूयते। इयोः प्रणयिन तसाद्द्राभ्यां यनीति। तच सौिमकं यत्सधर्मकमिप्रणयनं तदेव यहीतव्यम्। कृतः। सोमस्य चातुर्मास्यप्रकृतिवाभावेन तदीयप्रण्यनस्याच चोदकाप्राप्तस्य विध्यहेलात्। दर्शपूर्णमासगतं विप्रप्रण्यनं चोदकप्राप्तत्वादविधेयम्। तसात्तीमिकस्य धर्मा अच प्रण्यनक्ष्येनातिदिष्यन इति प्राप्ते बूमः॥ नायं प्रण्यनक्षन्दः सौिमकस्य प्रण्यनकर्मणो नामधेयम्। किंतु निर्मन्थ्यविद्यादिक्षन्दविद्याक्षिकेक एव। ततो न धर्मातिदेकः। यदि प्राकृतप्रण्यनस्य प्राप्तवादिधिवयर्थ्यम्। तद्येषवादसंबन्धाय तद्वाक्यमस्तु ॥

#### नवमाधिकरणमारचयति॥

ञ्राद्यन्तयोर्मध्ययोवी पर्वणोस्त्रच सञ्जकात्। ञ्राद्यन्तयोरूरुगत्या मध्ययोः पर्वणोर्भवेत् ॥ १६ ॥

तसाद्वाभ्यां यन्तीत्येतेनार्थवादेन संबन्धाय पुनर्विधानाय प्राकृतमिष्रप्रण्यनं चोदकप्राप्तमिप श्रूयत इत्युक्तम्। तद्वैश्वदेवश्रुनासीरीययोराद्यन्तयोः पर्वणोर्भविनुमहित। कृतः। प्रसञ्जकात्। तथा हि। न वैश्वदेव उत्तरवेदिमुप निवपन्ति न श्रुनासीरीय इत्युक्तरवेदिप्रतिषेधस्तयोः पर्वणोरुक्तरवेदि प्रसञ्जयति। श्रप्रसक्तस्य प्रतिषेधायोगात्। उत्तरवेदिश्वािपप्रण्यनार्था। तसादुत्तरवेदिप्रसिक्तद्वारेणाद्यन्तयोरिदमिप्रप्रण्यनमिति प्राप्ते ब्रूमः॥ ऊढ् वा एतौ यञ्चस्य यद्वरुणप्रधासाः साक्षमेधाश्वेति गमनसाधनतमूह्तं मध्यमयोः पर्वणोरुपन्यस्तम्। तसंनिधी द्वयोः प्रण्यन्तीति चोदकप्राप्तमिप्रण्यनमर्थवादार्थं पुनर्विधाय द्वाभ्यां यन्तीत्यर्थवादे-

नोरुत्वकस्पनायुक्ताभ्यां पर्वभ्यां गमनमुपन्यस्यते। तस्मान्मध्यमयोस्त्रसण्यनम्। न चाचोत्तरवेद्यभावात्रण्यनाभाव इति शङ्कनीयम्। उपाच वपन्तीत्यनेनाना-रभ्यश्रुतेन वाक्येनोत्तरवेद्युपवापस्य विहितत्वात्। सा चोत्तरवेदिराद्यन्तयोः पर्व-णोनिवेधान्मध्यमयोर्थ्यवितष्टते। तस्यां चोत्तरवेद्यां प्रणीतो ऽग्निर्विधीयते। एत-दर्थमेव हि सार्थवादं पुनर्विधानम्॥

उक्तमधिकरणद्वयमेकीकृत्य वार्त्तिककारेण यो ऽभिहितो निर्णयस्तं दर्शयति ॥

अनामलाच वैयर्थ्यात्सीमिकं प्राकृतं न च। अपूर्वं तत्मण्यनं शाखान्तरसमीक्तितः ॥ १९॥

श्राहवनीयाद्वापिं प्रणयत इति शाखान्तरे मध्यमयोर्नूतनं प्रणयनं विहितम्। तेन समानवचनलादवाप्यपूर्वं प्रणयनं विधीयते ॥

## दशमाधिकरणमारचयति ॥

न विकारा विकारा वा स्वरसामादयो न हि। वैष्णवन्यायतो मैवमनन्यगतिलिङ्कतः ॥ २०॥

गवामयने हयोमीसषद्भयोमध्ये वर्तमानं विषुवन्नामकं प्रधानभूतमेकमहर्विद्यते। तच्च दिवा कीर्त्यम्। तस्मात्राचीनास्त्रयः स्वरसामनामका छहर्विशेषाः।
तथोपरिष्टाद्पि चयः स्वरसामानः। तदेतद्भिप्रेत्य ख्रूयते। अभितो दिवा कीर्त्यं
चयः स्वरसामान इति। तेषु च यहसातत्यसप्तदशस्तोमादयो धर्मा विहिताः।
छत्यच वेवं ख्रूयते। पृष्ठ्यः षडहो ह्यो स्वरसामानाविति। तावेतावहर्विशेषी पूर्वीकानां स्वरसामां न विकारी। कुतः। विष्णवसमानतात्। यथा विष्णवश्वः देवतारूपगुणविधानेन मुख्यवृत्तित्वाच धर्मानतिदिश्रति। तथा सामविशेषरूपगुणविधायकः स्वरसामश्व्य इति प्राप्ते ब्रूमः॥ छनन्यगतिकिङ्कवशात्स्वरसामानी
विकारी भवतः। तथा हि पृष्ठयः षडहो ह्यो स्वरसामानावित्येवं यो ऽयमष्टाह उपत्यस्तस्तच षदस्वहःसु क्रमेण चिवृत्यच्दशः सप्तदश एकविंशस्त्रिणवस्त्रयस्त्रिंश
इत्येवं स्तोमषद्भं चोदकेन प्राप्तम्। एवं स्थिते तृतीयषष्टदिवसगतयोः सप्तदश्वयस्त्रिंशयोर्थव्यत्यासं विधाय सप्तमाष्टमयोरहोः सप्तदशस्त्रोमं सिडवकृत्य चिषु चरमेष्वहःसु सप्तदशस्तोमनैरन्तर्यमर्थवादेनानुवदित। यत्तृतीयं सप्तदशमहस्तन्त्यरस्तिः

शस्थानमभि पयाहरन्तीति व्यत्यासिविधिः। त्रयाणां सप्तदशानामनवानताया इत्य-र्थवादः। तत्र यद्यन्ययोरहोः सप्तदशस्तोमं स्वरसामशब्दो ऽतिदिशेत्। तदा नैरन्तर्थ-मुपपद्येत। न लन्यथा। तसान्न वैष्णवन्यायेन गुणविधिः। किंतु धर्माणामितदेशकः॥

## एकादशाधिकरणमारचयति ॥

वासो-नसी वानतश्र्णातिदेशकरे न वा।

आद्यः क्रियानिमित्रताज्जातिवाचित्रतो ऽन्तिमः ॥ २१ ॥

वासो ददातीत्वनो ददातीति श्रूयते। तच यथा यूपश्च्यस्य शास्त्रीयच्छेदनत-श्रुणादिक्रिया प्रवृत्तिनिमित्तम्। तथा वासःश्च्यस्य लीकिकी कुविन्दकर्तृका तन्तुवानिक्रया। श्रवःश्च्यस्य च वर्धिकिकर्तृका दारुतश्चणिक्रया। तसाद्वा-सोःनःश्च्ययोः क्रियातिदेशकत्वाद्वानतश्च्ये कारियता तदुभयं दातव्यमिति चेत्॥ न। गवाश्वादिवज्जातिवाचित्वात्पाचकादिश्च्यानां क्रियामुपलभ्य प्रयुज्यमानत्वा-तिक्रयेव प्रवृत्तिनिमित्तम्। वासःश्वत्यादिषु क्रियामनुपलभ्यापि जातिमुपलभ्य श्च्यं प्रयुङ्के। तस्माद्वासोःनःश्च्यो न क्रियामितिद्शतः॥

# बादशाधिकरणमारचयति ॥

वैदिको लौिकको वाग्निनिधेयः संस्कृतेविशात्। आद्यो होमाय संस्कारो जात्यर्थत्वेन लौिककः ॥ २२॥

गर्गविराचे आज्यदोहसामानि प्रकृत्य श्रूयते । अग्निमुपनिधाय स्तुवीतेति । तचोपनिधेयो ऽग्निवैदिकः स्यात्। कृतः । आधानादिसंस्कारस्य प्रयोजनाकाङ्किन्त्या समस्तवेदिककर्मशेषलादिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ श्राहवनीये जुहोति । गाईपत्ये हवीं षि श्र्ययतीत्यादिभिहीं मादिभिः संस्काराकाङ्का निर्वातेता । ततो नाहवनी-यादिशब्दवद्गिशब्दः संस्कारनिमित्तः । किंतु वासःशब्दवज्ञातिवाची । तथा सित लीकिकत्वान्नाधानादिसंस्कारमितिद्शति । लीकिककार्येष्विव वैदिककार्येष्वयपिलीकिकः शेषभावं भजते । तस्य सर्वकार्यसमर्थेलात् । ततो ऽग्निशब्दो जातिमाचमुपस्थापयँ क्षीकिकविद्माचेण चितार्थो विनाहवनीयादिसंस्कारवाचकं विशेषणं न वैदिकस्योपस्थापको भवति ॥

चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

संस्कारः स्यादुपणये न वा यूपोक्तितो ऽियमः। न स्यात्रयोजनाभावात्तृष्णींद्वेदेन यूपता ॥ २३॥

यूपैकादिशन्यां श्रूयते। उपश्यो यूपो भवतीति। एकादशानां यूपानां समूह एकादिशनी। तच दक्षिणतो ऽवस्थापित एकादशो यूप उपश्यः। तथा च श्रूयते। यहिक्षणत उपश्य इति। तिससुपश्ये पिरव्याणादिको यूपसंस्कारो ऽस्ति। संस्कारिनिमित्तकस्य यूपशन्दस्य तच प्रयुक्तवादिति चेत्॥ न।संस्कारप्रयोजनस्याचानाता। पश्रुं नियोक्तुं यूपः संस्क्रियते। तच्च नियोजनिमतरेषु दश्मु यूपेष्वित्ता। न वेकादश उपश्ये। तथा च तित्तिरीयब्राह्मणम्। सर्वे वा श्र्य्ये यूपाः पश्रुमन्तो ऽथोपश्यो वापश्रुरिति। पिरव्याणादिसंस्काराभावे ऽथमन्त्रकाश्वेदनादयः केचिडमास्त्रच वाचिनका विद्यन्ते। तावताल्पेन सादृश्येन गौणी तच यूपोक्तिः। तसाच यूपशन्दो धर्मानितिदिश्ति॥

चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥

पृष्ठेरपस्थितौ स्तोचधर्माः सन्ति न वायिमः। अयिहोचनयान्मेवं मन्त्रोक्तेरात्मनेपदात्॥ २४॥

अपिचयने श्रूयते। पृष्ठेरपितष्टत इति। तच पृष्ठश्रच्दो ज्योतिष्टोमे माध्यन्दिनसवनगतस्य स्तोचस्य नामधेयमिति प्रथमाध्याये निर्णीतम्। सो ऽयमपिच-यनगतोपस्थानकमेणि प्रयुज्यमानो ऽपिहोचश्रच्दायोन पृष्ठस्तोचधमानुपस्थाने ऽतिदिश्तीति चेत्॥ मेवम्। अच पृष्ठश्रच्दस्य मन्त्रपर्वेन कर्मपरवामावात्। मासमिपिहोचं जुहोतीत्यचापिहोचश्रच्दो जुहोतिना समानाधिकृतः कर्मपरः। अच तूपान्मन्त्रकर्ण इत्येतत्पाणिनीयं सूचमुपश्रच्दयुक्तात्तिष्ठतेधातोरात्मनेपदं विद्धनृतीयान्तस्य पृष्ठश्रच्दस्य मन्त्रात्मकत्ररणपरतां दर्शयति। यद्यपि स्तोचकर्मवाची पृष्ठश्रच्दस्य मन्त्रात्मकत्ररणपरतां दर्शयति। यद्यपि स्तोचकर्मवाची पृष्ठश्रच्दस्य मन्त्रात्मकत्ररणपरतां दर्शयति। यद्यपि स्तोचकर्मवाची पृष्ठश्रच्दस्यापि तत्साधनभूताचथंतरादिसामोपेतानिभ त्या श्रूरेत्यादिमन्त्रानुपलक्षयति। न च लक्षणाश्रयणमेव दोष इति वाच्यम्। तत्पक्षे ऽप्यान्त्रयणीयलात्। किं च। तत्पक्षे यथा नित्यापिहोचवाचिनापिहोचश्रच्देन तद्यमीन्त्रपलक्ष्यते। तथा स्तोचन्त्रपलक्ष्यते तथा धर्मेस्तद्यक्तं मासापिहोचात्मकं कर्मान्तरं लक्ष्यते। तथा स्तोचन

वाचिना पृष्ठश्रन्धेन तडमींपलक्ष्णडारेणोपस्थानरूपं कमीन्तरं लक्ष्णीयमिति विप्रकृष्यते। तस्मात्पृष्ठश्रन्धो न स्तोचधमीनतिदिशति॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे सप्तमस्याध्यायस्य तृतीयः पादः ॥

चतुर्थपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयति ॥

सीर्ये चरी न धर्माः स्युः स्युवी मानविवर्जनात्। न स्युः स्युः करणं यागी ऽपेछते द्युपकारिणः ॥ १॥

सौर्य चरं निर्विपेद्वसर्वर्चसकाम इत्यचावघातादयो धर्मा न प्राप्यन्ते। कुतः। प्रापकप्रमाणानां श्रुतिलिङ्गादीनामभावादिति चेत्॥ मैवम्। विमतो याग उप-करणापेक्षः। करणलात्। लौकिकवैदिकभोजनदर्शपूर्णमासवदित्यनुमानेन तत्रा-पणात्॥

#### हितीयाधिकरणमारचयति ॥

विध्यन्तो ऽपेक्षितस्तच लौकिको वाष वैदिकः। श्राद्यो निवन्धराहित्यादन्यो धीसंनिकर्षतः ॥ २॥

तच सीर्यं चरावपेक्षितः प्रधानविधिशेषो ऽङ्गकलापः स्यालीपाकादिगतो लौकिको यहीतव्यः। कृतः। अनिवड्मलात्। वैदिकस्तु प्रकरणेन कर्मविशेषे नि-वडः सच ततो वियोजयितुं शकात इति चेत्॥ न। वैदिके करणे वैदिकवि-ध्यन्तस्य वुडिसंनिकषीत्। यथा प्रकरणेन क्वचिच्चिडः। तथा चोदकेनान्यचापि निवध्यताम्। किं च। प्रयाजे प्रयाजे कृष्णलं जुहोतीति सौर्ययागिवशेषे कृष्ण-लहोमविधानाय सिडवल्पयाजो ऽनूद्यते। तच्च वैदिकेतिकर्तव्यताया लिङ्गम्। तसाडैदिको याद्यः॥ तृतीयाधिकरणमारचयित ॥ गावामयिनके ज्योतिरादी किं द्वादशाहिकी। ऐकाहिकी वानुमानादाद्यी ऽन्यो नामबाधनात् ॥ ३॥

गवामयने ज्योतिगौँरायुरिति ज्योतिरादिनामकास्त्रयो यागा विहिताः। तेषु हादशाहिकीतिकर्तव्यता युक्ता। कुतः। अनुमितवाक्येन तत्प्रापणात्। गवामयनं हि हादशाहिवकृतिरिति वस्यति। अतस्त्रत्तंवन्धिलिङ्गेन तदीयधर्मप्रापकश्चोद-को ऽनुमीयत इति प्राप्ते बूमः॥ सन्ति ज्योतिरादिनामकास्त्रय एकाहाः। तदी-यधर्मा गावामयनिकेषु ज्योतिरादिषु ज्योतिरादिभिस्तिभिनामभिः प्राप्ताः। नाम चानुमानिकाचीदकात्रवलम्। प्रत्यक्षश्चतत्वात्। अतश्चीदकस्य वाधितवादेतेष्वे-काहिकीतिकर्तव्यता याद्या॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे सप्तमस्याध्यायस्य चतुर्थः पादः। समाप्तश्च सप्तमी ऽध्यायः॥

### श्रीगणेशाय नमः

सामान्येनातिदेशो यो ऽनुमानात्म निरूपितः। विशेषेणातिदेशो यः सो ऽष्टमे ऽष्ट निरूपते ॥ ०॥

अनेन सप्तमाष्टमयोरध्याययोः पूर्वोत्तरभाव उपपादितः ॥ सप्तमस्य चतुर्थ-पादे प्रथमाधिकरणेनानुमानिकवाक्यकृतो ऽतिदेशो ऽस्तीति सप्तमोक्तं निरूपि-तम्। अष्टमे तु तिडिशेषा निरूपने ॥

अष्टमाध्यायस्य प्रथमपादे प्रथमाधिकरणमारचयति ॥ कस्माचिदतिदिश्यन्ते नियतान्तर्मणो ऽथवा। अविशेषादादिमो ऽन्यः शास्त्रार्थस्य व्यवस्थितेः ॥ १॥

विहितेतिकर्तव्यतारिहते सीयादी कर्मणि तद्युक्ताद्यतः कुतिश्विकर्मणी धर्मा अतिदिश्यन्ते । कुतः । नियामकस्य विशेषस्याभावात् । अतो विशेषचिन्ता न कार्येति चेत् ॥ मैवम् । शास्तार्थस्य व्यवस्थाया नियामकत्वात् । तसाव्यियतादे-कस्मात्कर्मणी धर्मातिदेशः । तेन विशेषचिन्ता कर्तव्या ॥

#### हितीयाधिकरणमारचयति॥

तिक्वतोक्त्यादिलिङ्गं किं न विशेषनियामकम्। भवेद्या न ह्यशस्त्राङ्गवेक्त्रस्टे प्रवेशतः ॥२॥

दर्शपूर्णमासयोराग्रेयमष्टाकपालं निर्वपतीत्यच तिक्षतोक्त्या देवतानिर्देश एक-देवतायोगित्वमीषधद्रव्यक्तवं निर्वाप इत्येतान्याग्रेययागसंवन्धितया श्रूयमाणता-दाग्रेयिलङ्गानि । सीर्थे चहं निर्वपेदित्यचापि तान्युपलभ्यन्ते । न तेषामाग्रेय-धर्मातिदेशं नियन्तुं सामर्थ्यमित्ता । कुतः । तेषामशब्दरूपत्वेन शब्देकसमिधगम्ये ऽर्थे प्रामाख्यायोगादिति प्राप्ते बूमः ॥ लिङ्गस्मारितोपकारसहितमेव सौर्ययागं तन्छन्दो विद्धाति । तथा सति प्रनाङ्मा लिङ्गस्य शन्दे प्रवेशादायेयवत्सीर्यो ऽनुष्ठेय इत्येतादृशं चोदकवाक्यमनुमापयता लिङ्गेन धर्मविशेषा नियम्यन्ते ॥

तृतीयाधिकरणे प्रथमवर्णकमारचयति ॥

विध्यन्त ऐष्टिकः सोमे स्याची वा स्यात्रवृत्तितः। उपदिष्टेनींपेस्याहिध्यन्तो नैष्टिको ऽच हि ॥३॥

ऐष्टिको विध्यनः प्रयाजादिः । स च सोमाङ्गभूते दीक्षणीयादौ प्रवृत्तता-सोमे ऽप्यनिवार्य इति चेत्॥ मैवम्। प्रत्यक्षोपदिष्टेरभिषवाद्यङ्गकलापैः सोमस्य निराकाङ्कतात्। तसाचैष्टिको विध्यनः॥

हितीयवर्णकमारचयति ॥

इष्ट्रायिहोत्रसोमानां मूलप्रकृतिता न हि। श्रस्ति वा नालीकिकलादियत्तानवधारणात् ॥४॥ लोकवर्त्सानपत्यारादुपकारिडयश्रुतेः। इयत्ताया निश्चितलान्मूलप्रकृतिता निषु ॥५॥

अलीकिकवेनेताविष्ठरक्तैः संपूर्ण उपकार इति निश्चेतुमशकातादिष्ठ्यादीनां नास्ति मूलप्रकृतितिमिति चेत् ॥ मैवम्। लोकसदृशतात्। यथा लोके भुजिकियायामोदनः करणम्। तस्य संनिपत्योपकारिणः शाकसूपादयः। आरादुपकारिणः पीठप्रदीपादयः। तथा भावनायां यागः करणम्। अवघातादयः संनिपातिनः। प्रयाजादय आरादुपकारिणः। अतो नात्यन्तमलीकिकवम्। इयत्रा तुलीकिके यथा प्रत्यक्षेण निश्चीयते। तथा श्रीते श्रुत्या निश्चीयताम्। तस्मादिष्ठ्यपिहोत्रसोमानां मूलप्रकृतिवमस्ति ॥

चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

ऐन्द्रामादी सीमिकः स्यादेष्टिको वा हयोरिह। संभवदिन्छिको ऽनयो ऽच स्यान्कपालादिलिङ्गतः ॥ ६॥ ऐन्द्राममेकादशकपालं निर्वेषेत्रजाकाम इत्यादी सीमिकेष्टिकयोविध्यन्तयोर- त्यतर इच्छया याद्यः। कुतः। उभयन विध्यन्तसंभवेनातिदेषुमहैत्वादिति चेत्॥ न। कपालनिर्वापादिभिलिङ्गविशेषेरैष्टिकस्यैवानोचितत्वात्॥

### पञ्चमाधिकरणमारचयति॥

न पशावैष्टिका स्याद्या न कपालाद्यभावतः। स्याद्यक्तद्रव्यदेवत्वप्रयाजसुच्यसाम्यतः॥ ७॥

अग्रीषोमीयपशावैष्टिको विध्यनो नास्ति। कुतः। पूर्ववदच निर्वापकपाला-दिलिङ्गाभावादिति चेत्॥ मेवम्। आग्रेयमष्टाकपालमित्यचोत्पित्तवाक्ये यथा द्रव्यदेवते व्यक्ते। तथाग्रीषोमीयपश्रुमित्यचापि। न तु सोमेन यजेतेत्यचेव देवताया अव्यक्तत्वम्। तदेतद्यक्तद्रव्यदेवत्वमेकं लिङ्गम्। एकादश प्रयाजान्यजतीति प्रयाज-वस्तं वितीयम्। सुच्यमभिधार्य जुद्धा पश्रुमनक्तीत्यभिधाराञ्जने लिङ्गान्तरे। आल-भो लिङ्गान्तरम्। इष्टावपीषामालभत इति दर्शनात्। तस्मादिस्त पशाविष्टिकः॥

#### षष्टाधिकरणमारचयति ॥

सवनीयादिके दार्शो देखो वा प्रकृतित्वतः। आद्यो उन्यो लिङ्गतो स्रच विकृतिः प्रकृतिभैवेत् ॥ ৮॥

सवनीयानुबन्ध्यनिरूढादिपणुषु दर्शपूर्णमाससंबन्धी विध्यनः। कृतः। दर्शस्य प्रकृतिलात्। देखो ऽग्नीषोमीयपणुविध्यनः। दीक्षितेनानुष्ठेयेषु पणुविध्यनेषु प्रथमभाविलात्। तस्य चाग्नीषोमीयस्येष्टिविकृतिलाच प्रकृतिलमस्ति। अतो न तस्य विध्यन्तो ऽतिदेशाई इति प्राप्ते बूमः॥ आलम्भो ऽग्नीषोमीयपणी लिङ्गम्। तच्च सवनीयादिष्वस्ति । तथा प्रातःसवनादिषु वपादिप्रचारो ऽपरं लिङ्गम्। इष्टिं प्रति विकृतेरथन्यच सवनीयादौ प्रकृतिलं न विरुध्यते। तस्मादग्नीषोमीयपशीविध्यनं सवनीयादिपणुष्वितिदशेत्॥

#### सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

स्यादैकाद्यिने देखात्मीत्याद्याद्यो ऽस्तु पूर्ववत्। रश्नाद्यसीत्यत्वविशेषाह्मिङ्गतो ऽन्तिमः॥९॥ ऐकादिशनाः पशव एवमास्नायन्ते । आग्रेयः कृष्णग्रीवः । सारस्वती मेषी । वश्वः सीम्यः । पौष्णः श्यामः । शितिपृष्ठो वाह्स्यत्यः । शिल्पो वैश्वदेवः । ऐन्द्रो ऽरुणः । मारुतः कल्माषः । ऐन्द्राग्यः संहितः । अधोरामः साविवः । वारुणः कृष्णः । एकः शितिपृष्ठस्तु शृङ्गरिहत इति । यद्यपश्वमेधप्रकरण एते पिठतास्त्रणापि ज्योतिष्टोमप्रकरणे ऽयेते विधीयन्ते । तवैवाग्रेयेन वापयित । मिथुनं सारस्वत्या करोति । रेतः सीम्येन द्धाति । प्रजनयित पौष्णोनेत्यादिना । तेष्वे-कादिश्मेषु देशाद्गीषोमीयाद्विध्यन्तस्यातिदेशः स्यात् । कृतः । अग्रीषोमीयस्य पश्रुप्रकृतिवेन पूर्वाधिकरणे निर्णीतिवादिति चेत् ॥ मैवम् । सीत्यगतिवशेष-लिङ्गदर्शनात् । सुत्याकाले भवः सीत्यः सवनीयः पश्रुः । तच चोदकप्राप्ता रश्वेका । वाचिनिकी दितीया । एतच तृतीये निर्णीतम् । तदेतद्शनादयमग्रीषोमी-यपश्यवसंभवात्सवनीयस्य विशेषलिङ्गमेकम् । सुत्याकालीनतं दितीयम् । ते च दे लिङ्गे ऐकादिश्मेषु दृश्येते । तचेदमास्नायते । दे दे रश्ने आदाय द्याभ्यां द्या-भ्यां रश्नाभ्यामेकैकं यूपं परिव्ययतीति । सुत्याकालनं च तेष्वस्ति । ततः सीत्या-दर्भातिदेशः ॥

अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

ललामादिगणे देखादेकादिशनतो ऽथवा। आद्यो विशेषराहित्याच गणत्वविशेषतः ॥ १०॥

काम्यप्युकारां प्रयुग्णाः श्रूयन्ते । वसन्ते ललामांस्त्रीन्वृषभानालभेतेति । तत्र रश्नाइयादिविद्वश्रेषलिङ्गाभावाद्देश्वादग्नीषोमीयाद्वमातिदेश इति चेत्॥ न। गण्लेन विशेषलिङ्गेनैकाद्शिनेभ्यो ऽतिदेशात्। ऐकाद्शिनानां प्रयुगण्प्रकृतितं लिङ्गादवगम्यते। तथा हि सौचाम्रायां प्रयुगण् प्रकृत्येवमाम्रायते। यित्रषु यूपे- व्वालभेत विद्यास्या इन्द्रियं वीर्ये द्य्यात्। भ्रातृष्यमस्य जनयेदेकयूप आलभत इति। यद्यचाग्रीषोमीयः प्रकृतिः स्यात्। तदा चोदकादेकस्येव यूपस्य प्राप्तलेन यूपचयप्रसत्त्र्यभावात्तदुपन्यासेन दोषाभिधानम्। पुनरेकयूपविधानं च व्यर्थं स्यात्। ऐकादिश्ननानां प्रकृतिले तु प्रतिपश्च पृथ्ययूपातिदेशेन प्रसिक्तसङ्गावादुपपद्यते। तस्मात्रभुगणेष्वेकादिश्ननेभ्यो ऽतिदेशः॥

नवमाधिकरणमारचयति ॥

इष्टेः सोमस्य वा धर्मा विश्वजित्रमुखेष्विह।

अविशेषादैच्छिकाः स्युः सोमस्याव्यक्तिसाम्यतः ॥ ११ ॥

विश्वजिता यजेत । अभिजिता यजेत । बाद्शाहेन यजेतेत्यादिषु नियामका-भावादिष्टिसोमयोरत्यतस्य धर्मा इच्छया यहीतव्या इति चेत्॥ मैवम्। अव्य-क्रत्विङ्गेन सोमसाम्यात्। उत्पत्तिवाक्ये देवतानभिधानमव्यक्तिः। तस्मात्सी-मस्य धर्मानतिदिशेत्॥

दशमाधिकरणमारचयति ॥

अहर्गणेषु सोमस्य द्वादशाहस्य वाग्रिमः। पूर्वविद्वनसंघादिविशेषेरिनामो भवेत्॥ १२॥

डिराचमारभ्यशतराचपर्यन्तेषु गवामयने च पूर्ववद्यक्तविलक्किन सोमस्य धर्मा इति चेत्॥ न । विशेषिलक्किमङ्गावात्। डादशाहपदान्तर्गताहःशब्दः षष्टिघटि-कात्मकदिनपरः । डिराचादिपदान्तर्गतो राचिशब्दश्च ताहशः । एतदेकं विशेषिकक्किम्। श्रहःसंघो डितीयम्। डादश दीश्चास्तृतीयम्। तच गवामयने विद्यते । तच ह्यभीन्यत एव दीश्चाभिरियुक्का दीश्चायुग्मानि षडुपन्यस्तानि । डाभ्यां लोमावद्यति । डाभ्यां त्वचम्। डाभ्याममृक् । डाभ्यां मांसम्। डाभ्यामस्थि । डाभ्यां मज्जानमिति । तस्मादहर्गशेषु डादशाहस्य धर्माः ॥

एकादशाधिकरणमारचयति ॥

बाद्शाहस्य गव्यस्य वादित्याद्यङ्कितायने। पुरेवाद्यो गव्यधमी वत्सरतादिलिङ्गतः॥ १३॥

श्रादित्यानामयनं तपस्विनामयनिमत्यादिष्वहर्गण्वादिलिङ्गेन हादशहस्य धर्मा इति चेत्॥ न। गव्यलिङ्गस्य विशेषस्य सस्त्रात्। गवां संबन्धि गव्यं गवा-मयनिमिति यावत्। तस्य धर्मा एतेषु याद्याः। कुतः। संवत्सरसाध्यवसामान्यात्। षष्ट्युत्तरशतचयदिवससाध्यविनयमसङ्गावाद्य। चय उपगायनीत्येतस्य गवामयनगतमाहावितकधर्मस्य दर्शनाद्य। तस्माङ्गवस्य धर्माः॥

हादशाधिकरणमारचयति ॥

साद्यस्के सौमिकः पूर्वधर्मी वायक्तभावतः।

सीमिकः स्यादेकनामैकसंघस्यलतो ऽिनमः ॥ १४॥

साद्यस्का इत्येकनामका एकसंघवितनो वहवी यागाः श्रुताः। तथा साहसा इति। तिस्मन्साद्यस्क्रसंघे प्रथमः साद्यस्क्रो धर्मसंयुक्तः समाम्नातः। एवं साहस्रे-घ्वपि। तच धर्मरिहते द्वितीयादिके साद्यस्क्रे साहस्रे वाव्यक्तत्वसाम्यात्सौमिको धर्म इति चेत्॥ मेवम्। एकनामत्वेकसंघवितिवाभ्यां विशेषिङ्काभ्यां प्रथमसा-द्यस्क्रप्रथमसाहस्रधर्मस्यैवोचितवाद्वितीयादिकसाद्यस्कादिष्वतिदेशः॥

चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

फलं च नियमः कर्ता संघः सौर्ये न वायिमः। प्रयाजवन्न विध्यादिविध्यन्तविभेदतः॥ १५॥

इष्टी फलादयश्वतारः सिना। फलं स्वर्गः। नियमो यावज्जीविकत्वम्। कर्ता स्वर्गकामः। संघ आग्रेयादीनां घषां साहित्यम्। त एते चतारः सीर्थे प्रया-ज्ञादिवदितदेष्टव्या इति चेत्॥ न। वैषम्यात्। प्रयाजादिराकाङ्कितविध्यन्तत्वा-दितिदिश्यते। विध्यादिस्त्वनाकाङ्कितः। सीर्थं चरं निर्वपेदिति मुख्यविधेः प्रत्य-स्थ्यवणात्। अन्यया विध्यन्ते ऽपि कस्याकाङ्का वर्ण्यतः। तस्मात्रधानकर्म-णो ऽनाकाङ्कितस्य विकृतावप्रवृत्तेस्त्रत्संबद्धाः फलादयो ऽप्यनाकाङ्कितत्वान्नाति-दिश्यन्ते॥

चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥

गोदोहनाद्यस्ति नो वा भवेद्गणयनात्रयात्। अनङ्गलादपेक्षाया अभावानातिदिश्यते ॥ १६ ॥

चमसेनापः प्रण्येत्रोदोहनेन पणुकामस्येति दर्शपूर्णमासयोः श्रुतम्। गोदो-हनं सीर्ये ऽप्यतिदेष्टव्यम्। कुतः। तदाश्रयस्य प्रण्यनस्य सङ्गावादिति चेत्॥ मैवम्। क्रवङ्गतया चमस एव प्रण्यनसाधनमपेक्षितम्। न त्वनङ्गं पुरुषार्थं गो-दोहनम्। श्रतः फल्लियमादिवन्नातिदेशः॥ पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

स्पर्भेडयं व्यवस्थायं विकल्यं वा व्यवस्थितिः। प्रकृताविव नो तच तस्य शान्द्रतवर्जनात्॥ १७॥

द्शेपूर्णमासयोहेविषां स्पर्शनहयं व्यवस्थितमन्त्रहयसाध्यमासातम्। चतुर्हीचा पौर्णमासीमभिमृशेत्पञ्चहोचामावास्यामिति। पृथिवी होतेत्यादिमन्त्रश्चतुर्होता। अप्रिहीतेत्यादिमन्त्रः पञ्चहोता। तदेतदुभयं सौर्यादी चोदकप्राप्तं सत्कालभेदेना-नुष्ठानहये व्यवस्थापनीयम्। कुतः। प्रकृतौ पौर्णमास्यमावास्ययोः कालभेदेन व्यवस्थितत्वादिति चेत्॥ न। प्रकृतौ तद्यवस्थाया आर्थिकत्वात्। शान्दस्थैवाङ्गले-नातिदेशाहैत्वात्। तस्मादुभयं विकृताविच्छया विकल्यताम्॥

षोडणाधिकरणमारचयति ॥

षर्मु कस्याणुताग्रेयस्यैव सौर्ये ऽियमो यतः। अविशेषो न देवेक्यादीषधद्रव्यक्तवतः॥ १६॥

दर्शपूर्णमासगतेषु षर्सु यागेषु यस्य कस्यापि विध्यनः सीर्ये कर्तव्यः। अस्ये-वेति विशेषनियामकस्याभावादिति चेत्॥ न। देवतेक्यस्य नियामकलात्। सीर्य-शब्दगततिष्ठतप्रत्ययवियहस्य सूर्याविति डिवचनेनापि कर्तुं शक्यलाहेवतेक्यम-निश्चितमिति चेत्। न। विधिशेषार्थवादोक्तावमुमेवादित्यमित्येकवचनेन तद्य-पदेशादाग्रेयार्थवादे ऽपि सो ऽग्रये ऽध्रियतेत्येकवचनं व्यपदिष्टम्। अत आग्रेय-स्यैव विध्यनः। न नगीषोमीयेन्द्राग्ययोः। यद्यपेन्द्रयोद्धिपयसोः प्राजापत्य उपांश्रुयाजे ऽपि देवतेक्यमस्ति तथाप्योषधद्रव्यकलमाग्रेये विशिष्यते। तसात्त-स्यैव विध्यनः॥

सप्तदशाधिकरणमारचयति ॥

देवो वली हिवर्वेन्द्रे पुरोडाशे ऽियमो यतः। देवो मुख्यो ऽन्तरङ्गं तडविः कर्मग्यतो वलि ॥ १९॥

ऐन्द्रमेकाद्शकपालं निर्वपेदित्यच देवतासाम्येन सान्नाय्यधर्मः प्राप्नोति । ह-विःसाम्येन पुरोडाशधर्मः । तच देवो वली । कुतः । मुख्यलात् । तच प्राथमिकेन पदेनोच्यमानलात्रातिपदिकार्थलाचेति दृष्टव्यम् । हिवस्तु वितीयेन पदेनोच्यते । त्रवाणेकाद्यम् कपालेषु संस्कृत इत्यस्मिचर्थे विहितस्य प्रत्ययस्यार्थः । ञ्रतो मुख्यलाद्देवतासामान्यं प्रवलमिति प्राप्ते त्रूमः ॥ त्यज्यमानतया त्यागरूपे कर्मणि हिवः प्रत्यासन्तम् । देवता तु मनसेवोद्देश्यमानलाद्यागिकयाया विहरङ्गम् । यत्रु मुख्यलमुक्तं तन्त्रञ्चीपाधिकम् । न तु स्वाभाविकम् । तस्मान्स्वाभाविकेनान्तर- ङ्गलेन हिवःसामान्यस्य प्रवललात्युरोडाश्यमः कार्य इति । एवमायेयं पय इत्यच सानाय्यधर्मो दृष्टव्यः ॥

### अष्टादशाधिकरणमारचयति ॥

कृष्णलेषु घृतस्योत वीहेस्तेजोयुतेभेवेत् । घृतस्य मैवं वैशद्याचरगच्द्युतेस्तथा ॥ २०॥

पाजापत्यं घृते चरं निर्वपेच्छतकृष्णलमित्यन कृष्णलेषूपांशुयाजद्रव्यघृतस्य धर्माः कर्तव्याः । कृष्णलाख्यसुवर्णस्य घृतस्य च तेजस्वित्वसाम्यादिति चेत् ॥ मेवम् । सुवर्णशक्लव्वीद्योवैंशद्यसाम्यात् । न हि घृतस्य प्रवलकाठिन्यविरलता-दिह्पं वेशद्यमस्ति । चरुशन्द्रश्चीषधद्रव्यविषयः कृष्णलेषु प्रयुज्यमान श्रीषधधमी-न्यापयति । तस्माद्वीहिधमीः कर्तव्याः ॥

#### एकोनविंशाधिकरणमारचयति॥

श्रीरस्याज्यस्य वा नीरे मधुन्ययियमो यतः। द्रवतं न घृते ऽपस्य सत्त्वाहणीच संभवात्॥ २१॥

चित्रायागे श्रूयते। दिध मधु घृतमापो धानास्त्रगुलास्त्रासंमृष्टं प्राजापत्यिमिति। तत्र मधुन्युदके च द्रवत्यसामान्येन सान्नाय्यगतस्य पयसो धमी इति चेत्॥
न। घृते ऽप्यमिसंपर्केण द्रवत्यसङ्गावाद्युङ्कवर्णत्वादाज्यधमीणामुत्यवनादीनां संभवात्ययोधमीणां दोहनादीनामसंभवाचोपांश्रुयाजगतस्याज्यस्य धमीः कर्तव्याः॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे ऽष्टमस्याध्यायस्य प्रथमः पादः॥

हितीयपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयति ॥

सुरावाजिनयोः सोमस्येष्टेवा सोमग्रन्दतः।

ञाद्यो मैवं हविःसाम्यात्सोमशन्दः प्रशस्त्रये ॥ १ ॥

सीचामण्यां सुरायहाः श्रुताः। श्राश्वनं गृह्णातीत्यादिना। चातुमास्येषु वा-जिनयागः श्रुतः। वाजिभ्यो वाजिनमिति। तचोभयच सोमस्य विध्यत्तः कार्यः। कुतः। सोमो वै वाजिनं सुरा सोम इति वाजिने सुरायां च सोमण्द्रप्रयोगात। सोमण्द्रश्वायिहोचण्द्रवद्धमीनितिद्णतीति चेत्॥ मैवम्। ऐष्टिकहविःसाम्यात्। श्रीषधविकृता सुरा। सान्नाय्यविकृतं वाजिनम्। तसादेष्टिको विध्यत्तः। सोमण्द्रस्वर्थवादगतवान्नायिहोचादिनामवदितदेणकः। यदि वाजिनस्य प्रति-पत्तिकर्मवान्नास्ति धमीपेक्षा। तिहं तिस्मनंशे कृत्वाचिनास्तु॥

### हितीयाधिकरणमारचयति ॥

पुरोडाशस्य सान्नाय्यस्य वा धर्मः पशी यतः।

देवैक्यमाद्यस्तसाची हिवर्जन्मादिसाम्यतः ॥२॥

अयीषोमीयपशावयीषोमीयपुरोडाशधर्मः कार्यः । कुतः । देवतैक्यादिति चेत् ॥ मेवम् । सान्नाय्यं पशोरुत्यन्नम् । पशुरिप पशोरुत्यन्नः । श्रपणार्थमुखा सान्नाय्यपश्चोः समा । हिवःसाम्यं च वलीय इत्युक्तम् । तस्मात्सान्नाय्यधर्माः ॥

## तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

दभी ऽच पयसी वाद्यी घनलस्य समलतः।

दवलासित्रकालेभ्यो धर्मः स्यात्पयसः पशौ ॥ ३॥

सानायधर्मवत्यसिन्पशो घनतेन दभो धर्म इति चेत्॥ मैवम्। द्रवित गच्छ-तीति द्रवतं पशावणित्तः। पयितः च तिहद्यते। प्रत्यासनं च पयः। साक्षात्पशु-प्रस्वतात्। दिधि तु पयसा व्यवहितम्। एकाहकालीने च पशुपयसी। द्वाहका-लीनं दिधि। तसात्पशो पयसो धर्मः कार्यः॥ चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

हयोर्द्भो ऽथ पयस आमिक्षायां हिजलतः। हयोर्द्भो घनलेन प्राधान्यात्पयसो भवेत्॥४॥

तप्ते पयसि द्ध्यानयति । सा वैश्वदेव्यामिश्चेति श्रुतायामामिश्चायां सान्नाय्य-गतयोर्देधिपयसोर्धमैः कार्यः । कुतः । श्रामिश्चाया उभयजन्यत्वादित्येकः पश्चः । घनत्वसाम्यस्याधिक्याद्द्धिधमै इति डितीयः पश्चः ॥, पयस्यामिश्चामृत्पाद्यितुं सहकारित्वेन द्ध्यानीयते । ततः पयस एव मुख्यकारण्वात्त्रडमै एव न्याय्यः ॥

पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

श्रहीनसत्त्रयोद्घादशाहानावव्यवस्थितौ।

व्यवस्थितौ वाविशेषादाद्यो ऽन्यः स्वस्वलिङ्गतः ॥ ५ ॥ प्रायणीयो ऽतिराचः। पृष्ठ्यः षडहः। चयम्छन्दोमाः। अविवाक्यमहः। उद-

प्रायणाया डातराचः। पृष्ठ्यः षडहः। चयश्वः दामाः। आववाक्यमहः। उद्यमीयो डितराच इत्येवमहर्गणो हादणाहः। स च याज्ञिकप्रसिद्धा हिविधः। सन्तमहीनश्वेति। संज्ञाव्यवस्थया हयोर्धमा आस्नाताः। एको हो वहवो वाहीनेन यजेरन्। अदीक्षिता याजयेयुः। गृहपितसप्तद्शाः सन्तमासीरन्। स्वयमृत्तिजो बासणाः सन्तमुपेयुरित्याद्यः। ततो हिविधो हादणाहस्य विध्यन्तः। हादणाहश्वाहर्गणानां प्रकृतिरित्युक्तम्। अहर्गणाश्व हिविधाः। हिराचाद्य एकादण्याचाना अहीनाः। चयोदण्याचादीनि च सन्ताणि। तचाहीनसन्त्रयोद्वीदणाहिवध्यनावव्यवस्थया प्राप्त्रयाताम्। कृतः। व्यवस्थापकविशेषाभावादिति चेत्॥ मैवम्। तत्तिह्वङ्गस्य व्यवस्थापकावात्। आसीरचुपेयुरिति चोदनाहयं यजमानवहुत्वनियम कृतिग्यजमानेक्यं च सन्त्रिङ्गम्। यजितचोदना यजमानवहुत्वविक्त्य कृतिग्यजमानेक्यं च सन्त्रिङ्गम्। यजितचोदना यजमानवहुत्वविक्त्य कृतिग्यजमानेक्यं च सन्त्रिङ्गम्। एतच्च दणमाध्याय एवं विचारिष्यामः। अहीनसन्त्रयोर्लक्षमभेदो नास्त्यस्ति वा न हि। आवृत्तिसाम्यादाद्यः स्यादिज्यासिभ्यां तयोर्भदेति। एतच लिङ्गद्वयं हादणाहे स्त्र्यते। हादणाहेन प्रजाकामं याजयेदिति। हादणाहमृहिकामा उपेयुरिति। हादणाहमृहिकामा असीरिचिति च। हिराचादिषु यजितचोदनैवम्। हिराचेण यजेतः। विराचेण यजेतेयादि। चयोदण्याचिषु सन्तलिङ्गमेवम्। ह्योदण्याचमृहिकामा उपेयोतेयादि। चयोदण्याचिषु सन्तलिङ्गमेवम्। ह्योदण्याचमृहिकामा उपेयोतेयादि। चयोदण्याचिष्ठाः उपे

युरिति । चतुर्देशराचं प्रतिष्ठाकामा आसीरिचिति च । तस्माद्यथालिङ्गं धर्मेथ-वस्था ॥

## षष्टाधिकरणमारचयति ॥

किं पन्तदशरानस्य कुग्रहपाय्ययनस्य च।
अहीनलं सन्तता वातिरानैकत्ततो ऽियमः ॥ ६॥
उपायिलिङ्गतः सन्ते प्रवलं विधिवाक्यगम्।
सन्तान्तरेभ्यो ऽहीनलिङ्गेनैतस्रशस्यते ॥ ९॥

पञ्चदशराच एवंविधः। चिवृदिगिष्टुदिगिष्टोमिस्त्रिराची दशराच उदयनीयो ऽतिराच इति । कुर्रापयिनामयनस्योपक्रमे मासागिहोचम्। अवसाने दशराचः ।
महाव्रतमुदयनीयो ऽतिराच इति । तयोरुभयोरादावितराचो नास्ति । अन्ते तु
विद्यते । तदिदमन्यतरतोः तिराचत्यमहीनिलङ्गम् । संप्रतिपचाहीनेषु तद्दर्शनात् ।
श्रुतिश्व भवति । यदन्यतरतो ऽतिराचस्तेनाहीन इति । तस्मात्सचलिङ्गस्योभयतोः तिराचत्तस्याभावादहीनिलङ्गसद्वावाच्च तयोरहीनत्वमिति चेत् ॥ मैवम् । उपायिचोदनारूपस्य सन्त्रलङ्गस्य दर्शनात् । सन्त्रे यद्ते यं कामिम्छिन्ति त एनं
पञ्चदशराचमुपेयुरिति । कुर्रापयिनामयने ऽपि । भूतिकामा उपेयुरिति । इदं च
लिङ्गं विधिवाक्यगततामवलम् । या तु पञ्चदशराचे सलिङ्गा श्रुतिरुदाहता तया
सन्त्रान्तरेभ्यो ऽधिकत्वेन प्रशस्यते । इत्रराणि केवलसन्त्राग्येव । पञ्चदशराचस्तु
स्वरूपेण सन्त्ररूपो ऽप्यन्यातिराचत्रलिङ्गेनाहीन इत्यपि व्यवहारमहेतीति । तसासन्त्रे एते उभे । तयोः सन्त्रधमीनेवातिदिशेत् ॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे ऽष्टमस्याध्यायस्य हितीयः पादः ॥

तृतीयपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयति ॥ आग्राविष्णव आग्रेयविकृतिः भुचिदेवकः। अग्रीषोमीयविकृतिरथवा व्यत्ययो द्वयोः ॥ १॥

प्रथमतनृतीयत्वसाम्यादाद्यो ऽिनामो भवेत्। डिदेवत्वैकदेवत्वसाम्यस्य स्त्रुतिमस्त्रतः॥२॥

हिवर्गणः कश्चिच्छूयते । आयाविष्णवमेकादशकपालं निर्वपेत्सरस्वत्ये चहं वाहस्पत्यं चहमिति । गणान्तरं चैवमास्तायते । अयये पवमानायायये पावका-यायये शुचये ऽष्टाकपालिमिति । तचायाविष्णवस्य प्रथमस्थानतादायेयविकृतितं युक्तम् । शुचिदेवकस्य तृतीयस्थानताद्यीषोमीयविकृतित्वमिति चेत्॥ न । डिदेवतात्वादिसाम्यस्य श्रूयमाण्यतेनार्थसिडस्थानतो वलीयस्वात् । तस्मादायाविष्णवा ऽपीषोमीयविकृतिः । शुचिदेवक आयेयविकृतिः ॥

### हितीयाधिकरणमारचयति॥

चिवृत्स्वहःस्वादिमस्य बादशाहस्य वायिमः। शान्द्रचिवृत्त्वतो ऽन्यः स्यादहःसंख्यानुसारतः ॥ ३॥

जनक्सप्तर्शराचे श्रूयते। चलारि चिवृत्यहान्यग्रिष्टोममुखानीति। तच चिवृत्यत्तोमविशिष्टं यम्प्रथममहस्तस्य विध्यन्त उत्तरेषु चिष्वहःमु कर्तव्यः। पूर्वन्यायेन शान्दस्य चिवृत्वसामान्यस्य विद्यमानत्वादिति चेत्॥ मैवम्। तदानीमेकस्यैवाहृश्वतुरावृत्या चलार्यहानि न सिध्येयुः। किं च। श्रिप्रष्टोममुखानीत्याद्यस्येकस्येवापिष्टोमलं विधीयते। लत्पश्चे तृत्तरेषामि चयाणामिष्टिष्टोमलान्मुखशन्दो नोपपद्यते। ततो द्वादशहस्य विध्यन्तो याद्यः। द्वादशहे पृष्ठ्ये षडहे चिवृत्यन्वदशः
सप्तदश एकविंश इत्येतेषां चतुर्णामहां परस्परविलक्षणानां संघलयोग्यानां विध्यन्ते स्वीकृते सित नोक्तदोषद्वयम्। ननु पन्नदशादीनां चिवृत्वमयुक्तमिति चेत्।
न। वचनेन स्तोममाचवाधात्। तद्यतिरिक्तस्तु विध्यन्तो ऽतिदेष्टव्यः॥

# तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

चलारः षडहा बादशाहस्य षडहस्य वा। चतुर्विश्रतिसंघार्थमाद्यो ऽन्यः षडहश्रुतेः ॥ ४॥

षद्भिंगद्राचे श्रूयते। षडहा भविना। चत्वारो भवन्तीति। तचाहःसंज्ञकानां सी-मयागानां संख्याविशेषः षडहपदान्तर्गतेन षट्शच्देनाभिधीयते। सा च षट्संख्या पुनश्वतुःसंख्या विशिषमाणा चतुर्विशितसंख्याकानामहां संघे पर्यवस्यति । श्रहःसंघस्य च प्रकृतिबीदशाहः। श्रतस्ति द्वाद्वास्य संघलस्य दर्शनात्रस्येव विध्यतः प्रवर्तते । यदि सकृत्रवृत्त्या चतुर्विशितसंख्या न पूर्येत । तिर्हे यावत्पूर्ति सो ऽभ्यस्यतामिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ षिड्भरहोभिर्निष्याद्यः कर्मविशेषः षडहशन्दवाच्यः । ते च कर्मविशेषाश्वलारः। तथा सित चतुर्विशितसंघो नाच शान्दः। ततः शान्दस्य षडहनामकस्य कर्मविशेषस्य विध्यत्तो न्याय्यः । यदि विलक्षणाः षडहाश्वलारो न स्युः। तर्ह्येक एव चतुरभ्यस्यताम् । तत्यक्षे ऽपि बादशाहो ऽभ्यस्यते । तसान्ष्यहहन्विलङ्कात्तस्यैव विध्यतः ॥

# चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

शतोक्थ्ये ज्योतिषो यहा हादशाहस्य नामतः। आद्यः समाप्तिनामैतत्संघलादन्तिमो भवेत्॥ ५॥

शतोक्थ्यं भवति । शतातिरात्रं भवति । पत्त्वाियष्टोमः । पत्त्वोक्थ्य इत्यादयः श्रूयन्ते । तेषु ज्योतिष्टोमिविध्यन्तः कार्यः । कुतः । उक्थ्यः षोडश्यितरात्रो ऽिय्विष्टोम इत्यादीनां ज्योतिष्टोमनामलादिति चेत् ॥ मैवम् । उक्थ्यादीिन स्तोत्राणि । तथा सित यस्य कर्मणः समाप्तिर्येन स्तोत्रेण क्रियते तिस्मिक्क्षिण संस्थानिमित्तक उक्थ्यादिशक्यो वर्तते । ततो बादशाह्गतेष्वहः सूक्थ्यादिनामसंभवात्सं घत्विङ्गिन बादशाहस्य विध्यन्तो भवति । तत्राद्यन्तौ प्रायणीयोदयनीयौ वर्जनिता मध्यवितेनो दशरात्रस्य विध्यन्तो विरात्रादिविकृतिष्वितिदेष्ट्य इति दशमध्याये वस्थते । तथा सित दशरात्रो दशकृत्वो ऽभ्यस्यमानः प्रत्यहमुक्थ्यस्तोत्रेण समाप्यमानः शतोक्थ्यनामतामापद्यते । एविमतर्वािष योज्यम् ॥

#### पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

शतोक्ष्यादी स्तोचवृद्धिर्गणादेकाहती ऽथवा। आद्यो गणविकारवादनयो ऽच स्तोचजन्मतः ॥ ६॥

पूर्वीदाहते शताक्थ्ये शतातिराचे च स्तोचवृिडरपेक्षिता। तथा हि। ज्योति-ष्टोमः सप्तसंस्थः। तचाग्रिष्टोमः प्रथमसंस्था। तच डादश स्तोचाणि। प्रातःसवने वहिष्यवमानस्तोनमेकं चलायाज्यस्तोनाणि । माध्यन्दिनसवने माध्यन्दिनः पव-मान एकं स्तोचं चलारि पृष्ठस्तोचाणि। तृतीयसवने आर्भवः पवमान एकं स्तोचं यज्ञायज्ञीयसामसाध्यमग्रिष्टोमस्तोनमपरम् । तेन स्तोनेणायं प्रकृतिरूपो यज्ञः संतिष्ठते। तद्विकृतिषु प्रथमायामिषष्टोमस्तोचादृर्धे चीर्युक्थ्यस्तोचार्णि भवन्ति। तैः सा विकृतिः संतिष्ठते । ततो ऽणूर्ध्व षोडशेन स्तोचेणान्या विकृतिः संतिष्ठते। एवं विकृत्यन्तरेषु द्रष्टव्यम्। तस्मात्समाप्तिनिमित्तान्यिष्टोमोक्थ्यषोडश्यतिराचा-दिनामानि । एतदेवोपजीव्य पूर्वाधिकारणे बादशाहगतानामहामुक्थ्यादिनामसं-भवात्तदीयदशराचिवध्यनाः शतोक्थ्यादावितिदिष्टः। तस्य च दशराचस्याद्यन्ती बाविषष्टोमी । तथा सित दशकृत्वस्तदभ्यासे विंशतिरिषष्टोमाः संपद्यन्ते । तेषा-मुक्थ्यतं संपादियतुं प्रत्यिप्रिममुक्थ्यनामकं स्तोतं वर्धनीयम्। अन्यथा शती-क्थ्यतं न स्यात्। किंत्वशीत्युक्थ्यत्मेव स्यात्। एवं शतातिराचे ऽपि प्रत्यहमति-राचलप्रयोजनं स्तोचं वर्धनीयम्। तच गर्णलेन द्वादशाहिवनारत्वात्तदीयस्तोचा-तिदेश इति प्राप्ते ब्रमः ॥ उक्थ्यादिस्तोत्राखेकाहज्योतिष्टोम उत्पदानि । तस्मा-देकाहाद्यया द्वादशाहे ऽतिदिश्यनो। तथा शतोक्थ्ये ऽप्येकाहादेवातिदिश्यनाम्। अन्यया भिक्षुको भिक्षुकान्तराह्मिप्तत इति न्याय आपतेत्। या त्वतिदेशपरंपरा तच तचोदाह्रता न तच सर्वेच प्रवलं लिङ्गमुपन्यस्तम्। इह तु गणलमहर्गतम्। न तु स्तोचगतम्। तसाद्वादशाहीयस्तोचगतान्विशेषानुपेस्य तिबशेषरिहतानि स्तोनाणि ज्योतिष्टोमादतिदेष्टव्यानि ॥

षष्टाधिकरणमार्चयति ॥

अहर्गायनमित्यन वर्गलोप सुची ऽथवा।

आद्यः संख्योक्तितो मैवं गद्यादी तत्रसङ्गतः ॥ ७॥

वाजपेयेनेष्ट्वा वृहस्पितसवेन यजेतेति श्रुतम्। तचेदमपरमाझातम्। गायच-मेतद्दर्भवतीति। तस्मिन्नेकाहे वृहस्पितसवरूपे प्रकृतिभूताञ्ज्योतिष्टोमान्नानाञ्च-न्दांसि चिष्टुवादीन्यितदिष्टानि। तेष्विधकाश्चराणि विलोण चतुर्विश्व्यश्चराणि परिशेष गायचीतं संपादनीयम्। कुतः। चतुर्विश्व्यश्चरा गायचीत्यश्चरसंख्याया-स्तस्थन्द्रप्रवृत्तिनिमन्नतश्चवणादिति चेत्॥ मैवम्। श्चतिप्रसङ्गात्। कविभिर्तिर्मि- तगद्ये तत्त्रदेशीयभाषासु च तयाक्ष्यसंख्यया गायचीलं केन वार्येत । तस्माद्द्यत-य्यामुत्पन्नासु चतुर्विशत्यक्ष्रास्तृष्ठु वर्तमानः किष्वदृगवान्तरज्ञातिविशेषस्त्रप्रवृ-त्तिनिमित्तम्। तस्मात्तासामृचामागमः कर्तव्यः ॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे ऽष्टमस्याध्यायस्य तृतीयः पादः॥

चतुर्थपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयति ॥ दर्विहोमो गुणो नाम वा गुणो दिधहोमवत्। गुणासंभवतो लोकवेदयोनीम तज्ञवेत्॥ १॥

इदमासायते। यदेकया जुहुयाद्दविहोमं कुर्यादिति। तच दर्था होमो दिविहोम इति तृतीयासमासे सित दक्षा जुहोतीत्यादाविव होमानुवादेन गुणविधित्यसंभ-वाद्यीख्यो गुणो विधीयत इति चेत्॥ मैवम्। न तावल्लोकसिडे स्थालीपाका-एकादिहोमे दिविगुणो विधातुं शक्यः। लौकिकशिष्टाचारादेव तच साधनप्राप्तेः। नापि वेदसिडे ऽयिहोचनारिष्टादिहोमे। तच्चिहितजुद्धादिवाधप्रसङ्गात्। तस्मा-द्विहोम इति नामधेयम्॥

### हितीयाधिकरणमारचयति ॥

लीिकस्योत सर्वस्य नामाद्यो ऽश्वष्ठवाक्यतः। निमित्रसाम्याद्वेदे ऽपि तदुक्तेः सर्वनाम तत्॥ २॥

श्रम्वष्टानां दार्विहोमिको ब्राह्मण इति स्मृतावम्वष्टस्वामिके सार्तहोमे तत्रयी-गाल्लोकिकस्यैव होमस्य तन्नामेति चेत्॥ मैवम्। दर्था होमो दर्विहोम इति प्रवृ-त्रिनिमित्तस्य लोकिकवैदिकयोः समानवाहर्विहोमं कुर्यादिति श्रुत्युक्तेवैदिकहो-मनामलिङ्गलाच सर्वस्यैव होमस्येतन्नाम ॥ तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

यजतेरिप नाम स्याज्जुहोतेरेव वायिमः । ऋविशेषेण मुख्यत्वाज्जुहोतेर्रुक्षणान्यथा ॥ ३॥

तन्नाम जुहोतिचोदनानां यजितचोदनानां च भवितुमहिति । कुतः । विशेषा-श्रवणादिति चेत्॥ मैवम्। जुहोतिचोदनामु होमशन्दस्य मुख्यलात्। यजितचो-दनानां तन्नामने लक्षणा स्यात्। तसाज्जुहोतिचोदनानाम ॥

चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

द्विहोमे सोमधमा अपूर्वत्वमुतायिमः। अव्यक्तेर्यज्यभावाच स्वाहोक्त्यादेरपूर्वता ॥४॥

जयाभ्याताननारिष्टादिषु द्विहोमेषूत्पित्तवाक्ये देवताया अश्रवणाद्यक्ति क्रिन्न सोमध्मीः कर्तव्या इति चेत्॥ मैवम्। सोमे श्रुतस्य यजितिलक्षस्याचाभावात्। किं च। पृथिये स्वाहान्तरिक्षाय स्वाहेति द्विहोममन्त्रेषु स्वाहाकार आसातः। स च सोमविध्यनातिदेशे विरुध्येत। तेन स्वाहाकारिवरोधिनो वषद्वारस्य प्राप्य-माणतात्। किं च। उदाहतिर्मन्त्रगतचतुर्थ्यन्तैः पदेर्दवतासमर्पणाचास्ययक्तत्वम्। तसाह्विहोमानामपूर्वकर्मत्वाचास्त्रि तच कस्यापि विध्यन्तस्यातिदेशः॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे ऽष्टमस्याध्यायस्य चतुर्थः पादः । समाप्तश्राष्टमो ऽध्यायः ॥

### श्रीगणेशाय नमः

अतिदेशो ऽष्टमे ऽध्याये समाप्तो नवमे पुनः। अतिदिष्टपदार्थानामूहानूहविचारणा ॥०॥

श्रष्टमनवमयोरध्याययोः पूर्वोत्तरभाव उपजीव्योपजीवकरूपेणोपन्यस्तः॥ मन्त्र-सामसंस्कारेष्वितिदिष्टपदार्थेषु यचास्त्यूहो यच च नास्ति तदुभयमच विचार्यम्। जहस्य लक्ष्रणमेवमाहुः। प्राकृतस्थानपतितपदार्थान्तरकार्यतः। जहः प्रयोगो विकृत जह्ममानतयोदित इति॥

नवमाध्यायस्य प्रथमपादे प्रथमाधिकरणे प्रथमवर्णकमारचयित ॥ इष्ट्यियहोचसोमानां धर्मः किं यजये ऽथवा। अपूर्वायाच निर्णीतिः सार्यते सप्तमोदिता ॥ १॥

सप्तमस्याद्याधिकरणे ऽवघातादीनां धर्माणां यज्यन्वयं निराकृत्यापूर्वान्वयो नि-णीतः। स एवाचोहारम्भोपयोगितेन सार्यते। यदि यज्यर्थाः स्युः। तदा सर्वच यज्योपदिश्यन्ते। न त्वतिदेशः क्षापस्ति। ततो ऽतिदिष्टपदार्थविषय जहो नार-भ्येत। ऋपूर्वार्थते तु प्रकरणनियमितत्वादश्चतधर्मकेष्वतिदेशादूह आरम्भणीयः॥

हितीयवर्णकमारचयति॥

अवधाते वीहिरूपं विवस्थेत न वा श्रुतेः। आद्यः साधनतामाचमवर्ज्यताद्विवस्थते ॥२॥

वीहीनवहन्तीत्यच वीहीणां स्वरूपं श्रूयमाण्वाद्विविद्यतम्। तथा सित नैवा-रश्चरूमैवतीत्यच नीवाराणां प्रयोगे नोहः। यदा वीहिष्वेव नियतो ऽवधातो वी-हिनिवृत्ती निवर्तते। तदा कुत जहावसर इति प्राप्ते ब्रूमः॥ वीहिस्वरूपविवद्या-यामिष वीहिगतो ऽपूर्वसाधनताकारो न वर्जयितुं शक्यः। अत्यथावधातवे-यथ्यापत्तेः। ततो ऽपूर्वसाधनताकारो ऽवश्यं विविद्यत्वयः। तच वीहिरूपस्यापि विवद्यायां गौरवं स्यात्। तद्विवद्यायां तु नीवाराणामपि विहितत्वेनापूर्वसा-धनताकारसङ्गावादवधातविषयत्वेनोहः सिध्यति ॥

तृतीयवर्णकमारचयति ॥

नापूर्वस्य निमित्तत्वमस्ति वा न प्रयोक्तृतः। ऋस्ति शन्दात्रयोक्तृत्वमार्थिकी तु निमित्तता ॥ ३॥

श्रवधातप्रयाजाद्यनुष्ठानितिमत्तत्वमपूर्वस्य नास्ति । कुतः । श्रपूर्वस्य प्रयोज-कलात् । निमित्तलप्रयोजकलयोः सिडसाध्यरूपेण विरुद्धलात् । यिसिन्वद्यमाने क्रियते तिविमित्तम् । यस्य सिद्धार्थे क्रियते तत्रयोजकम् । विर्णता चापूर्वस्य सप्त-माद्याधिकरणिनिर्णयस्पारणेन प्रयोजकता । ततो यजतेर्निमित्तलं वक्तव्यम् । तथा सित यजतिवत्रीद्धादिस्वरूपस्यापि निमित्तलेन तद्भावे सत्यवधाताभावाबीवा-राद्यूहो नास्तीति प्राप्ते ब्रूमः ॥ श्रपूर्वस्य शान्दं प्रयोजकलं सप्तमे विर्णितम् । इह लाथिकी निमित्तता वर्ण्यते । यद्यपि स्वरूपेण साध्यमपूर्वे तथापि मनिस वि-परिवर्तमानलाकारे सिद्धत्वमयस्ति । श्रतो यज्ञेनिमित्तलाभावात्तदृष्टान्तेन वीहि-स्वरूपस्यापनिमित्तलान्नीवाराद्यूहः संभवति ॥

हितीयाधिकरणे प्रथमवर्णकमारचयित ॥

मुसलाद्युक्षणं हन्यै स्यादपूर्वाय वीक्तितः।

श्राद्यः प्रकरणादन्यो व्यर्थे तन्यादिहान्यथा ॥ ४॥

प्रोक्षिताभ्यामुलूखलमुसलाभ्यामवहनीति श्रूयते। तच प्रोक्षणमुलूखलमुसल-द्रव्यहारा हन्यर्थम्। कृतः। वाक्येन तच्छेषलप्रतीतेरिति चेत्॥ मैवम्। प्रकरणेना-पूर्वशेषलावगमात्। न च वाक्यं प्रकरणाहलीय इति वाच्यम्। अपूर्वशेषलाभावे वैयर्थ्यप्रसङ्गात्। पूर्वपक्षे यचावघातस्तचेव प्रोक्षणम्। तथा सति नैर्च्युतचरी कृष्णानां वीहीणां नखनिर्भिचमिति श्रुतेषु नखेषु प्रोक्षणं नोह्यते। सिङ्घानते ल-पूर्वस्य प्रयोजकलादस्ति तचोहः॥

हितीयवर्णकमारचयति॥

मन्द्रादिकमपूर्वीय परायावान्तराय वा। फलादाद्यो नो समं तक्षक्षणा तु विशिष्यते ॥ ५॥ ज्योतिष्टोमे श्रूयते। यावत्या वाचा कामयेत तावत्या दीक्षणीयायामनुत्रूयान्मन्द्रं प्रायणीयायां मन्द्रतरमातिथ्यायामुपांश्रूपसत्स्चेरपीषोमीय इति । तच ध्वनेरच्चावचभावः परमापूर्वप्रयुक्तः। तस्य फलवत्वादिति चेत्॥ मैवम्। अवान्तरापूर्वे ऽपि समानं फलवत्वम्। परमापूर्वजननद्वारेण फलसंबन्धात्। समाने च फलवत्वे संनिकृष्टलस्र्णया निर्णयः। तथा हि। दीस्रणीयादिश्च्दा अङ्गकर्मवाचनः। न च मन्द्रलादिधमाणां कर्मस्वरूपं प्रयोजकम्। अपूर्वप्रयुक्तेनिर्णितिन्वात्। ततो दीस्रणीयादिश्च्देरपूर्वे लक्ष्रणीयम्। तच वाक्यगतमवान्तरापूर्वे संनिकृष्टम्। तद्वारकं परमापूर्वे विप्रकृष्टम्। तस्मादवान्तरापूर्वप्रयुक्ता एते धर्माः॥ अश्वमेधगतचेधातवीयायामूहाभावः फलम्। तथा हि। अश्वमेधे समाद्यायते। विधातवीया दीस्रणीया भवतीति। यदि परमापूर्वप्रयुक्तः स्यात्। ततस्तस्योपकारिक्रोषिनवस्थन इति तत्कार्यापन्नायां चैधातवीयायां भविष्यति। अथायावैष्णवापूर्वप्रयुक्तः। तदा चैधातवीयायां तदपूर्वे न भवति। किंतन्यदेवेति नास्यूहः॥ वापूर्वप्रयुक्तः। तदा चैधातवीयायां तदपूर्वे न भवति। किंतन्यदेवेति नास्यूहः॥

तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

ञ्चगन्मादेः स्वर्गदेवी हेतू यहान चोदितम्। ञ्जाद्यो लिङ्गान्मैवमङ्गस्यापूर्वाकाङ्कितत्वतः ॥ ६॥

दर्शपूर्णमासयोर्मन्त्री श्रुती। श्रगन्म सुविख्यिकः। श्रमेरहमुज्जितिमनूज्जेषिमिन्यपरः। तयोरुभयोः स्वर्गदेवी क्रमेण प्रयोजकी। कुतः। तक्षिङ्गदर्शनात्। तथा सित सीर्यं चरं निविषेद्वस्ववर्षसकाम इत्यच स्वर्गाग्न्योरभावाचास्त्यूह इति प्राप्ते ब्रूमः॥ चोदितं यदपूर्वं तस्यैव फलवस्त्रेनानुष्ठेयतयेतिकर्तव्यताकाङ्का युक्ता। ततो मन्त्रयोरपूर्वं प्रयोजकम्। तथा सित विकृतावगन्म ब्रह्मवर्षसम्। सूर्यस्याहमुज्जिनितमनूज्जेषिमत्येवं मन्त्रयोरस्त्यूहः॥

चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

देवः प्रयोजको ऽपूर्वे वाद्यो ऽस्य फलदनतः। न विधेये गुणो होषी ऽपूर्वेस्य फलितोचिता ॥ ७ ॥ आयेयो ऽष्टाकपाल इत्यादिषु सर्वेषु कर्मसु धर्माणामग्यादिर्देवः प्रयोजकः। कुतः । यागेन पूजिताया देवतायाः फलप्रदलात्। संभवति हि फलप्रदलम् । मन्त्रार्थवादादिभ्यो वियहादिपञ्चकावगमात् । वियहो हविःस्वीकारस्तङ्गोजनं तृप्तिः प्रसादश्वेत्येतचेतनस्योचितं पञ्चकम् । सहस्राक्षो गोचभिडजबाहुरिति वि-ग्रहः। अग्रिरिदं हविरजुषतेति हविःस्वीकारः। अडीन्द्र प्रस्थितेमा हवींषीति हिवर्भोजनम्। तृप्त एवैनिमिन्द्रः प्रजया पश्वभिस्तर्पयतीति तृप्तिप्रसादी। ततः सेवितराजादिवत्पूजितदेवतायाः फलप्रद्त्वेन प्राधान्यात्सैव धर्माणां प्रयोजिका। तथा सित यन सौर्यादाविपिनीस्ति तनापिदेवतायां नियता धर्मा एव तावना-तिदिश्यन्ते । कुतस्तचोहस्य प्राप्तिरिति पूर्वपक्षः ॥ किं देवतायाः फलप्रद्वल-क्षणं प्राधान्यं शन्दादापाद्यते । वस्तुसामर्थ्याद्या । नाद्यः । स्वर्गकामो यजेतेति शन्देन विधेयस्य यागस्य फलप्रदलावगमात्। द्रव्यदेवते तु सिडलेन विध्यनई। तन यथा द्रव्यस्य विधेयं प्रति गुणलम्। तथा देवताया ऋपि। यदि यागस्य का-लानारभाविफलं प्रति व्यवहितत्वम्। तिहै तत्साधनभूता देवता ततो ऽपि व्यव-हिता। का तर्हि फलस्य गतिः। अपूर्विमिति वदामः। तच्च श्रुत्या श्रुताथीपत्या वा प्रतीयमानलान्द्रान्द्रमिति तस्य फलप्रदलमुचितम्। नापि वस्तुसामर्थ्योद्दे-वस्य फलप्रदत्वम्। विग्रहादिपञ्चकप्रतिपादकयोर्भन्त्रार्थवादयोः स्वार्थतात्पर्या-भावात्। अन्यथा वनस्पतिभ्यः स्वाहा मूलेभ्यः स्वाहेत्यादिमन्त्रेष्वपि देवतं वि-यहादिपञ्चकयुक्तं कल्येत । तच्च प्रत्यक्षविरुडम् । ततो न राजादिवत्फलप्रदलम् । किंच। विग्रहादिमद्देवतावाद्यपि न विना कर्मणा फलमभ्युपगच्छति। ततः प्राप्ताप्राप्तिविवेकेनोभयवादिसिङ्कस्य यागस्यैव फलप्रदत्वमस्तु । किं च । मातापि-तृगुरुश्रुश्रूषायां विनापि देवतां फलप्रदत्वमुभयवादिसिङ्गम्। तस्मात्फलप्रदमपूर्व-मेव धर्माणां प्रयोजकम्। तथा सत्यग्यादिदेवाभावे ऽयपूर्वप्रयुक्तधर्माणामितदे-शादिस्त तचीहस्यावकाशः॥

पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

वीह्यादयः प्रयोक्तारो ऽपूर्व वा प्रोक्षणादिषु । वाक्यश्रुतिभ्यामाद्यः स्याचोदिताकाङ्कयान्तिमः ॥ ৮ ॥ वीहीत्रोक्षतीत्यच वाक्येन डितीयाश्रुत्या च प्रोक्षणे वीहिस्वरूपं प्रयोजक- मिति चेत् ॥ मैवम् । फलवन्नेन कर्तव्यतया चोदितस्यापूर्वस्येतिकर्तव्यतायामाकाङ्का भवित । वीहिस्वरूपं तु सिङ्कताच कर्तव्यतया चोद्यते । किंतु गुणलेन ।
ततो द्रव्यस्वरूपस्य नेतिकर्तव्यताकाङ्का। तसाडाक्यश्रुती उपेद्ध्य प्रकरणादपूर्वस्य
प्रयोजकत्वमेष्टव्यम् । न चापूर्वप्रयुक्ते ध्रुवादौ प्रोद्धणातिप्रसङ्घः । प्रकृतापूर्वाय
हिवराकारस्य विविद्यतत्वात् । सप्तमस्य प्रथमाधिकरणे संनिपत्योपकारिणामारादुपकारिणां च सामान्येनापूर्वप्रयुक्तत्वमितदेशारम्भिषद्यये विर्णतम् । तदेवाचापि
प्रथमाधिकरणस्य प्रथमवर्णेक जहारम्भिषद्यये स्मारितम् । द्वितीयवर्णेके पुनः
संनिपत्योपकारिणां विशेषाकारेण साधितम् । पुनरपि दाद्यीय द्वितीयाधिकरएस्य प्रथमवर्णेक जहारम्भिषद्यये स्मारितम् । तृतीयपञ्चमाधिकरणयोश्य क्रमेण
वाक्यं लिङ्गं श्रुतिं चोपजीव्य प्रवृत्तास्त्यः पूर्वपद्याः निराकृताः । श्रतो न पुनहिक्तभमः कर्तव्यः ॥

षष्टाधिकरणमारचयति ॥

प्राचीनोपांत्रुतापूर्वे परमे ऽवान्तरे ऽथवा। यज्ञयोगादादिमो ऽन्यो देशबन्धस्रुतत्वतः ॥ ९॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते। सरा वा एषा यज्ञस्य तसाद्यस्ति चिष्ठाचीनमगीषोमीयात्तेनीपांशु चरनीति। अचोपांशुता परमापूर्वे संबद्धा। परमापूर्वेप्रयुक्तेत्यर्थः।
कुतः। शकुनियाहकगितन्यायेन यञ्जसंबन्धावगमात्। तथा हि। यञ्जस्य संबन्धि
यितंचिदगीषोमीयात्राचीनमारादुपकारकं प्रधानहिवःसंस्कारकं च। तस्य सर्वस्योपांशुतं विधीयते। यञ्जो नाम परमापूर्वम्। तस्य यञ्जस्य साध्यत्वात्। येयमुपांशुत्वानुष्टितिः। एषा सरा अद्मगितः। यथा शकुनिं जिघृष्ठतः प्रज्ञव्यगित्नंवित शनैः पादन्यासो दृष्टप्रिधानमश्च्यकरणं चेति तत्सर्वं शकुनियहणाय।
तथेवानुष्ठातुरूपांशुत्वानुष्ठानं अद्मगित्रस्त्वमनुष्ठानसाध्याय यञ्जश्चरिद्धाय परमापूर्वाय। सित च परमापूर्वप्रयुक्तते कुण्डपायिनामयने ऽप्यपीषोमीयपशोः
प्राचीनेषूपांशुत्वस्योह इति प्राप्ते वृमः॥ अवान्तरापूर्वप्रयुक्तमुपांशुत्वम्। कुतः।
देशसंबन्धेन श्रुतत्वात्। अग्रीषोमीयात्माचीनं यितंचिदिति मयाद्या देशलक्षिता
ये पदार्थास्ते श्रूयमाणेन वाक्येनोपांशुसंबद्धाः प्रतीयनो। यञ्जसंबन्धस्तु न वाक्येन

श्रूयते। यज्ञस्य त्सरेत्यन्वयप्रतीतेः। न हि यज्ञस्य यिकंचित्राचीनिमत्यन्वयः सं-भवित। तस्मादित्यनेन पदेन व्यवधानात्। तस्मान्मशेदाविक्वित्वपदार्थजन्यावान्त-रापूर्वप्रयुक्तमुपांश्रुलम्। यज्ञस्य त्सरेत्यनेनार्थवादेनावान्तरापूर्वप्रयुक्तमेवोपांश्रुलं प्रशस्यते। एवं सत्युदाहतोहाभावः फलम्। यत्तु वितीयाधिकरणस्य वितीयवर्ण-के ऽग्नीषोमीयात्प्राचीने दीश्रणीयादौ स्वरान्तरमुक्तं तदीश्रणीयादिसंयोगात्तव-त्यप्रधानविषयम्। इदं तूपांश्रुलमङ्गविषयमिति न विरोधः॥

#### मप्तमाधिकरणमारचयति ॥

प्रणीतावाग्यमे पश्ची योजनीयी पुरेव ती। पुरा हविष्कृदाह्यानाद्ये तचापूर्वकारिताः ॥ १०॥

दर्शपूर्णमासयोरन्द्यते। यद्यं तिनिष्यनावध्ययुयजमानी वाचं यच्छत इति। तच प्रणीतासंबन्धिनि वाङ्गियमे यद्यसंयोगात्परमापूर्वं प्रयोजकिमिति पूर्वपद्यः ॥ यद्यशब्दस्य तिनिष्यनावित्यनेनान्वयः। न तु वाग्यमेन। ततो न परमापूर्वं प्रयोजकिम्। तथा सित हिविष्कृदाद्वाने वाग्विसर्गस्य विहित्तवात्ततः पुरा ये प्रोद्य-णादिपदार्थास्तेष्वन्वितास्तव्येनावान्तरापूर्वेण प्रयुज्यन्ते ॥

## अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

विकर्षप्रोक्षणे कार्ये प्रतीष्टकमुतेर्कथा। आद्यो ऽवयव्यसच्चेन मैवं भूदेशसच्चतः ॥ ११॥

इष्टकाभिरियं चिनुत इति श्रुतम्। तचेदमास्नायते। मग्डूकेनाियं विकर्षति। वेतसभाखयावकािभश्चाियं विकर्षति। हिर्ग्यभक्तसहस्रेणाियं प्रोष्ठ्यति। द्धाः मधुमिश्रेणाियं प्रोष्ठ्यतीित। भाषाये मग्डूकं बङ्घा तेन विकर्षतीत्यर्थः। ते च विकर्षणप्रोष्ठ्य्णे प्रतीष्टकं कर्तव्ये। कुतः। चिताभ्य इष्टकाभ्यः पृथगियभन्दार्थस्य कस्यचिद्वयविद्वयस्याभावादिति चेत्॥ मैवम्। उपहिताभिरिष्टकािभः संयुक्तस्य प्रदेशस्यावयविद्वयतात्। तस्य चाग्न्याधारतेनाियभन्दार्थत्वम्। तस्माद्येरेकत्वान्सकृदेव विकर्षणप्रोष्ठ्यो कुर्यात्॥

नवमाधिकरणमारचयति ॥

पत्नीसंयाजसंस्था किं सर्वेष्वन्येतरेषु वा। अविशेषादादिमो ऽन्यो ऽसंस्थितनोक्तिलिङ्गतः॥ १२॥

बादशाहे श्रूयते। पत्नीसंयाजान्तान्यहानि संतिष्ठना इति। तच बादशसंख्या-केषु सर्वेष्वहःसु पत्नीसंयाजानां कमीनुष्ठायाविष्णष्टं हारियोजनादिकं त्याज्यम्। कुतः। एतावत्सु पत्नीसंयाजैः समाप्तिः। नेतरेष्टिवति विशेषनियामकाभावादि-ति चेत्॥ मैवम्। असंस्थितत्ववाच्योक्तिलङ्गेन प्रागुत्तमादहो यानीतराएयहानि तेषु पत्नीसंयाजान्तान्यहानि संतिष्ठना इत्यस्य विधेः शेष एवमासायते । न वर्हिरनु प्रहरत्यसंस्थितो हि तर्हि यज्ञ इति । तच पत्नीसंयाजेः सर्वेषामहूां समा-प्रावसंस्थितलं व्याहत्येत । तसात्संतिष्ठला इति शच्दो न समाप्तिवचनः । विं तर्हि सत्येव तदहःसंवन्धिकर्तव्यशेषे व्यापारोपरममाचं ब्रूते । अयं च कर्तव्यशे-षश्चरमे ऽहन्यनुष्ठातव्यः। तथा सति हादशानामहूां विहितः सहप्रयोगी ऽनुगृ-हीतो भवति । तथा हि । बाद्शाहेन यजेतेति सहप्रयोगी विहितः । ऋत एव दीक्षोपसदादिकं तन्त्रेणानुष्ठीयते । तच प्रथममहः पत्नीसंयाजान्तमनुष्ठाय हारि-योजनादिकं विहै:प्रहरणान्तं कर्तव्यतेनावस्थाप हितीयमहः प्रक्रमेत । एवमून-रवापि। तव सर्ववावशिष्टं कर्तव्यमुत्तमे ऽहत्यनुष्ठातव्यम्। तथा सत्युपक्रमेकाव-दुपसंहारस्याप्येकाला बिहितः सहप्रयोगः सिध्यति । एकेकस्याहः पत्नीसंयाजैः समाप्ती भिन्नाः प्रयोगाः प्रसञ्चेरन्। यतु दशमस्याह्री मानसयहेण समापनं तद्वाचिनकम् । तस्मादुत्तमव्यतिरिक्तानामेवाहूां पत्नीसंयाजाननारं व्यापारोप-रमः ॥

### दशमाधिकरणमारचयति ॥

Vol. I.

विरतृक्तिक्रुंचो धर्मः स्थानधर्मो ऽथवायिमः। स्त्रीलिङ्गलाच तत्रातिपदिकप्रवललतः॥ १३॥

दर्शपूर्णमासयोः सामिधेनीः प्रकृत्य श्रूयते । चिः प्रथमामन्वाहेति । सो ऽयं चिरभ्यास आदौ पठितस्य प्र वो वाजा इत्यृग्विशेषस्य धर्मः । कुतः । प्रथमामि-त्यस्य पदस्य स्त्रीलिङ्गवाहक्पात्वोपपत्तेरिति चेत् ॥ नैतद्युक्तम् । स्त्रीलिङ्गवाचि- नष्टाप्प्रत्ययादिप पूर्वपिठतस्य स्थानवाचिनः प्रथमेत्यस्य प्रातिपिद्कस्य प्रवल-त्वात्। अतो विकृतिष्वन्यस्या अपृचः प्रथमस्थाने पिठतायास्त्रिरभ्यासः कर्तेच्यः। स्थानान्तरे पिठतायाः प्र वो वाजा इत्यस्या अपृचो नास्त्यभ्यासः॥

एकादशाधिकरणे वृत्तिकारमतमारचयित ॥ प्रतिप्रयोगमारम्भयजिरस्ति न वास्त्यसी। अङ्गलेन न तत्सर्वधर्म आधानवङ्गवेत्॥ १४॥

आगाविषावमेकादशकपालं निर्वपेद्शंपूर्णमासावारप्स्यमान इति विहितेय-मारम्भणीयेष्टिर्द्शंपूर्णमासयोयावज्जीवमावर्त्यमानयोः प्रतिप्रयोगमावर्तनीया । कृतः। प्रयाजादिवदङ्गलादिति चेत्॥ नैतद्युक्तम्। कृतः। सर्वप्रयोगसाधारणलात्। यावज्जीवं मया दर्शपूर्णमासी कर्तव्यावित्यध्यवसाय आरम्भः। स चैक एव। तेन चारम्भेण प्रयुक्तेयमिष्टिः। तस्मान्नावर्तनीया। यथाधानं सर्वक्रतुसाधार-णलात्सकृदेव कर्तव्यम्। तद्वत्। आधानस्य सकृदनुष्टानमेकादशस्य नृतीयपादे वस्थते॥

स्वकीयं मतमारचयति ॥

श्चन्वाधानाङ्गमारम्भो यहा पुरुषसंस्कृतिः। फलवत्त्वादादिमो ऽन्यः प्रयोगान्न पृथक्फलम् ॥ १५॥

दर्शपूर्णमासयोरन्वाधानस्य प्रथमपदार्थत्वेनारम्भरूपतादारम्भप्रयुक्तेयिमिष्टिर-न्वाधानस्याङ्गम्। तथा सित यागफलेनैव फलवती स्यात्। कर्तृसंस्कारपश्चे पृथ-क्फलं कल्पेत । तस्मात्रातप्रयोगमन्वाधानावृत्ती तदङ्गभूतेयिमिष्टिरावर्तनीयेति प्राप्ते बूमः ॥ आरम्भो नाम पुरुषस्य प्रथमप्रवृत्तिः । न तन्वाधानपदार्थः । अतो नान्वाधानाङ्गम् । किंत्वारप्त्यमानो निर्वपेदिति पुरुषसंयोगात्तसंस्कारो ऽयम् । न च फलकल्पनाप्रसङ्गः । कृतारम्भस्य पुरुषस्य प्रयोगपरिगृहीतत्वेन पृथक्फलाकाङ्काया अभावात् ॥ नन्वेवमिष तत्तत्रयोगानारप्त्यमानस्य संस्का-रायावृत्तिः स्यात् । न स्यात् । प्रयोगमारप्त्यमान इत्यश्चतत्वात् । दर्शपूर्णमा-सावारप्त्यमान इति हि श्रूयते। तयोश्वेक एवारमः। तस्मान्नास्यावृत्तिः ॥ ह्वादशाधिकरणमारचयति ॥

सविचाख्याद्यूहनीयं न वार्थः संगतस्ततः। जहो नाविकृतस्यैव निर्वापान्वयसंभवात्॥ १६॥

दर्शपूर्णमासयोनिवापमन्तः श्रूयते । देवस्य त्वा सिवतुः प्रसवे ऽश्विनोवाहुभ्यां पूर्णो हस्ताभ्यामयये जुष्टं निर्वपामीति । तत्र सिवत्रश्विपूषशन्दाः कर्मणि
संगतदेवतारूपमर्थमभिधातुमहिन्ति । तथा सित दृष्टप्रयोजनलाभात् । श्रियश्व
कर्मसमवेता देवता। ततः कयाचिद्पि खुत्पत्या सिवत्रादिशन्देरियरिभधीयताम् ।
श्रूषोच्येत । श्रियशन्देनैवायरिभधानात्पुनस्तदिभधानं व्यर्थम् । किं च । देवतान्तरेषु
हृद्धास्ते शन्दा नायिमभिद्ध्युरिति । एवं तिहं तास्तिस्रो देवता श्रियना सह
कर्मणि विकल्पनाम् । ततः प्राकृतस्य मन्तस्य विकृतिष्वतिदेशे सित सिवत्रादिशन्दस्थाने तत्तद्देवतावाचकः शन्द जहनीय इति प्राप्ते बूमः ॥ नानोहः कर्तव्यः ।
कृतः । श्रविकृतस्येव मन्त्रस्य निवीपशेषत्तेनान्वयसंभवात् । न हि प्रकृतावियना
सह सिवत्रादिदेवतानां विकल्पः । वाक्यभेदादिदोषप्रसङ्गात् । तस्मानास्यूहः ॥

चयोदशाधिकरणे प्रथमवर्णकमारचयति ॥

तत्राग्रिशच्दो नोह्यः स्यादूद्यो वा स्तावकावतः। सवित्रादिवदाद्यो नो समवेतार्थवर्णनात्॥ १९॥

तिसन्पूर्वीदाहत एव मन्ते ऽयये जुष्टमित्ययमियशन्दो विकृतिषु नोहनीयः।
कुतः। देवतान्तरवाचिसविचादिशन्दवदिग्रशन्दस्याप्यच निर्वापस्तावकालेन पाठादिति प्राप्ते बूमः॥ विषमो दृष्टानाः। कर्मेण्यसमवेतार्थाः सविचादिशन्दाः।
इप्रियशन्दस्वायेये कर्मेणि समवेतमंथं बूते॥ नन्वच जुष्टशन्दो ऽसमवेतार्थः।
निर्वापात्पूर्वं हिवषो जुष्टलाभावात्। तद्योगादिग्रशन्दो ऽपि तथा स्यादिति चेत्।
मैवम्। जुष्टं यथा भवति। तथा निर्वपामीति क्रियाविशेषण्लेन भविषञ्जोषण्पराले सित समवेतार्थलात्। तस्मात्सौर्ये यागे सूर्याय जुष्टं निर्वपामीत्येवमूहनीयम्॥

हितीयवर्णकमारचयति ॥

नोद्य जह्यो ऽथवा धान्यशन्दो नासंगमोक्तितः। जह्यो लक्षणयार्थस्य गोपानस्येव संगतिः॥ १६॥ हषि पेषणाय तर्हुलावापे मन्तो विहितः। धान्यमिस धिनुहि देवानिति। सो ऽयं धान्यशब्दो ऽसमवेतमंथै ब्रूते। निस्तुषाणां तर्ग्हुलानां धान्यशब्दार्थना-भावात्। ततः सिवचादिशब्दवन्नोहनीय इति चेत्॥ मैवम्। लक्षणावृत्या धान्यशब्दस्य तर्ग्हुलक्षे ऽर्थे समवेतन्नात्। यथा गावः पीयना इत्यच मुख्यवृत्य-भावे ऽपि नासमवेतार्थनं लोका वर्णयिना। किंतु दुग्धं लक्ष्यित्वार्थं समवेतनेव प्रतियन्ति। तहत्। तस्माब्छाक्यानामयने षिद्रंश्वतंत्रसरे धान्यशब्द कहनीयः। तच होवमाम्नायते। संस्थिते अहिन गृहपितर्मृगयां याति। सत्व यान्मृगान्हिन तेषां तरसमयाः सवनीयाः पुरोडाशा भवन्तीति। तच हषि पेषणाय मांसमावपन्मांसमिस धिनुहि देवानित्येवं मन्त्रमूहेत। न च धान्यशब्द वह्नक्षको मृगशब्द कहे प्रयोक्तव्य इति वाच्यम्। लक्ष्यणावृत्तेः प्रकृतावार्थिकालेनातिदेशानहेनात्॥

चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥

जह्यो यज्ञपितनीं वा वृद्धर्थोत्साहतो ऽियमः। प्रत्यक्षेण कृत्ज्ञमन्त्र इंडार्थो नोहनं ततः॥ १९॥

दर्शपूर्णमासयोरिडोपहानमन्त्रे वाक्यमेतदासायते । दैव्या अध्वर्यव उपहूता मनुष्या य इमं यज्ञमवान्ये च यज्ञपतिं वर्धानिति । ये दैव्या अध्वर्यवो यज्ञमन्विता ये च मनुष्या यज्ञपतिं वर्धयिन्त ते सर्वे ऽप्यचोपहूता इत्यर्थः । अस्मिन्वाक्ये यज्ञपतेरिमवृिक्षक्षयनेनोत्साहजननेन समवेतो ऽष्यः प्रतीयते । तत इडो-पहानमन्त्रात्मृषक्षृत्याभिवृद्धार्थे जपे मन्त्रवाक्यमिदं लिङ्गेन विनियुज्यताम् । तथा सित सन्त्रे यज्ञपतीनां बहुताइहुवचनान्ततया शब्द जहनीय इति प्राप्ते न्त्रमः ॥ प्रत्यक्षप्रत्रत्या कृत्वो मन्त्र इडोपहाने विनियुक्तः । एकवाक्यतं च कृत्वे मन्त्र उपलभ्यते । प्रकरणं चेदिमडायाः । ततः श्रुतिवाक्यप्रकरणिर्वरीधाच लिङ्गविनियोगः संभवति । तदभावे च यज्ञपतिवृिष्ठप्रतिपादकमवान्तरवाक्यमिडाप्रतिपादकेन महावाक्येन सहैकवाक्यतामापचमिडां प्रशंसित । प्रशंसा चैकवचनान्तेनापि यज्ञपतिश्चेन सिध्यतीति नास्ति सन्त्रे तदृहः ॥

पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

यजमानी नोहितव्य जह्यो वा न हि पूर्ववत्।

मन्तः फलप्रधानो ऽत जह्यः सर्वफलितनः ॥ २०॥

दर्शपूर्णमासयोः मूक्तवाकेन प्रस्तरं प्रहरतीति प्रहरणकरण्लेन विनियुक्ते सूक्तवाकमन्त्रे वाक्यमेतदास्नायते । अयं यजमान आयुराशास्त्र इति । तत्र पूर्वीक्तयञ्चपतिशन्द्रवासन्त्रेषु यजमानशन्द्रो नीहितव्य इति चेत् ॥ मैवम् । वैषम्यात् ।
तथा हि । सर्वत्र प्रकरणे मन्त्रो डिविधः । क्रियाप्रकाशकः फलप्रकाशकश्चेति ।
पूर्वोदाहृतमन्त्र इडोपह्रानिक्रयाप्रकाशकः । उपहृतं रथंतरं सह पृथिव्येत्यस्मिन्ननुवाके तदुपह्रानमन्त्ररूपे सर्वस्मिन्नपि तद्वभासात् । इडोपहृतोपहृतेडोपो असाँ
इडा ह्रयतामिडोपहृता । देव्या अध्ययेव उपहृता इत्यादिभिरवान्तरवाक्येरुपह्रानिक्रयाया एव प्राधान्यावभासात् । तन्मध्यपिततं लेकमेव यञ्चपितवाक्यं वृद्धिफलं गमयतीति न तस्य स्वार्थो विविद्यतः । सूक्तवाकमन्त्रस्तु फलमेव प्रकाशयति । न तु प्रहरणिक्रयाम् । इदं द्यावापृथिवी भद्रमभूदित्यस्मिन्ननुवाके सूक्तवाकमन्त्रे सर्वस्मिन्फलावभासात् । अयं यजमान आयुराशस्त्रे । सुप्रजास्त्रमाशास्त्रे ।
उत्तरां देवयज्यामाशास्त्रे । भूयो हिवष्करणमाशास्त्रे । दिव्यं धामाशास्त्र इत्यादिभिः सर्वेर्षयवान्तरवाक्यैः फलस्यैवावभासनात् । तसाडिविद्यतं फलम् । फलिनश्च सन्त्रेषु सर्वे यजमानाः । ततः सर्वेषां फलसिडये यजमानशन्द्रो बहुवचनान्त्रवेन सर्वेषु सन्त्रेषूहनीयः ॥

षोडशाधिकरणे प्रथमवर्णकमारचयति ॥

हरिवळ्ळ उहाः स्याची वेन्द्रसमवायतः।

जह्यो मैवं स्तावकत्वादसता स्तुतिसंभवात् ॥ २१ ॥

ज्योतिष्टोमे मुत्रसायाहानार्थे निगदे पठ्यते । इन्द्रागच्छ हरिव आगच्छ मे-धातिथेमेष वृषणश्वस्य मेने गौरावस्कन्दिन्नहल्याये जारेति । सो ऽयं निगदो वि-कृताविष्णपुति चोदकेनातिदिष्टः । तचायेयी मुत्रसाया भवतीत्यियसंबन्धविधा-नादिन्द्रपदं परित्यज्याय आगच्छेत्यूहः कृतः । तिस्मिन्नगदे यानीन्द्रपदस्य विशे-षणानि हरिवइत्यादिसंबुद्धन्तपदानि तान्यूहनीयानीति तावत्राप्तम् । कुतः । इन्द्र एव नियमेन समवेतस्यार्थस्याभिधानात्। अगी तस्याभावात्। स चार्थस्तत्रसंबुद्धन्तपद्मनूद्ध व्याचक्षाणेन बासणेन स्पष्टीकृतः। तथा च श्रूयते।
हरिव आगच्छेति पूर्वपद्यापरपद्यी वा इन्द्रस्य हरीताभ्यां स्रेष सर्वे हरतीति।
मेधातिष्येमेषिति मेधातिथिं हि कार्खायनिं मेषो भूत्वा जहार। वृषणश्रस्य मेन
इति वृषणश्रस्य मेनका नाम दुहिता बभूव तामिन्द्रश्वकमे। गौरावस्कन्दिन्निति
गौरमृगो भूत्वा राजानं पिवतीति। एतस्यार्थस्येन्द्र एवान्वितस्यागावसंभवात्तत्परित्यागेनायेरुचितानि कानिचिडिशेषणान्यूहनीयानीति प्राप्ते ब्रूमः॥ इन्द्रश्च्यस्य कर्मसमवेतदेवताप्रकाशकत्वाच स्तावकत्वमित्यस्ति तस्योहः। हरिवदादिशच्दा बासणव्याख्यातगुणाभिधानडारेणेन्द्रं स्तुवन्ति। स्तुतिश्व विद्यमानगुणवदिवद्यमानेनापि गुणेन कर्त्तुं शक्यते। तस्मादियस्तुतिसंभवाचास्त्यूहः॥

हितीयवर्णकमारचयति ॥

जहां तस्ये शृतं नो वा भाविवृत्या समन्वयात्। एकान्द्रायां सागः जहो नोहः साम्यान्स्तुतिर्द्वयोः ॥ २२ ॥

ज्योतिष्टोम एकहायन्या मन्त्र एवमासायते । इयं गौः सोमक्रयणी । तया ते कीणामि । तस्यै शृतं तस्यै शरस्तस्यै दिध तस्यै मस्तु तस्या ञ्चातञ्चनं तस्यै नवन्तीतं तस्यै घृतं तस्या ञ्चामिष्ठा तस्यै वाजिनमिति । साद्यस्के त्वेवमास्नातम् । चिन्वतः साग्राः सोमक्रयण इति । तिस्मन्साग्रे पूर्वोक्तो मन्त्रश्चोदकेनातिदिष्टः । तिस्मन्मन्त्रे पूर्वभागस्य समवेतार्थत्वाद्यं साग्राः सोमक्रयणः । तेन कीणामीत्येवम्त्रहो ऽस्ति । तथेव तस्यै शृतमित्याद्युत्तरभागे ऽप्यस्यूहः । यद्यप्येकहायन्यां शृतादिकं न संभवित तथापि चिचतुरवर्षोत्तरकाले भविष्यति । साग्रे । ऽपि कस्यांचित्रवि वन्त्योत्यादनेन श्वीरादिनिमित्तम् । ततस्त्रस्मिन्निप समवेतो ऽर्थ उत्तरभाग जहनीयः । तथा सित तसी शृतमित्येवं पुंलिङ्गतया पठनीयमिति प्राप्ते बूमः ॥ एकहायन्यामिप मुख्यया वृत्या समवेतार्थताभावेन स्तुतित्वात्साग्रे ऽपि स्तुतित्वान्नास्त्यृहः॥

सप्तदशाधिकरणमारचयति ॥

दैव्या इत्यस्ति मेथां नो वासा इति पणूक्तितः। अस्ति मैवं पश्चनूक्तेः पुंचक्तित्वविवस्तया ॥ २३॥ श्रिगुनामा दैव्यः श्रमिता। तं प्रति प्रैषमन्त्रो हीचे पाणुके पठ्यते। दैव्याः श्रमितार श्रारमध्मुत मनुषा उपनयत मेध्या इत्यादि। श्रितराचे सवनीयपणुरे-वमासायते। सारस्वती मेष्यितराच इति। तस्यां मेषामणुदाहतो मन्त्रो ऽस्ति। कुतः। पणुधमेविधेः सर्वपणुसाधारणलेनाग्रीषोमीयपशाविव मेष्यां संभवात। ननु तस्मिन्मन्त्रे प्रास्मा श्रियं भरतेति पुंलिङ्गं चतुर्थ्यन्तपदं श्रुतम्। तच्च न मेष्यां युक्तमिति चेत्। मैवम्। श्रस्म पश्व इत्युक्त्या प्रातिपदिकार्थस्य जातिमाचस्य विविद्यत्तत्वादिति प्राप्ते बूमः॥ पणुश्चरुस्तावच मन्त्रे पठितः। तथा सित प्रयुक्त इदंशन्दः पुरोवर्तिनीं व्यक्तिमाचष्टे। व्यक्तिविशेषश्वाग्रीषोमीये पुमात्मक इति श्रूयमाणचतुर्थ्येकवचनद्योत्यं लिङ्गमपि विविश्वतम्। तसाच मेष्यामस्त्ययं मन्त्रः॥ ननु पणुधमा श्रमीषोमीय एवोपदिष्टाः। प्रकर्णेन तिच्यमादिति तृतीये ऽिनिहितम्। श्रष्टमे ऽप्यगीषोमीयपणुः सवनीयादिपणूनां प्रकृतिरित्युक्तम्। ततो मेष्यामयं मन्त्रश्चोदकप्राप्तः। पुंलिङ्गं चोहनीयिमिति चेत्। एवं तिहं कृत्वा-चिनास्तु॥

ऋष्टादशाधिकरणमारचयति ॥

इरागिराविकल्पः स्यादुतेरा वाविशेषतः। आद्यो मैवं बाधपूर्वेमिराया विहितलतः॥ २४॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते। यज्ञायज्ञीयेन स्तुवीतेति। यज्ञायज्ञेत्यनेन शब्देन युक्तायान्युत्पन्नं साम यज्ञायज्ञीयम्। तस्यामृचि गिराशब्दः पठ्यते। यज्ञायज्ञा वो अग्रये गिरागिरा च दस्रस इति। तच सामगा योनिगानमधीयानाः सहैव ग-कारेण गायन्ति। गायिरेति। ब्राह्मणे तु गकारलोपपूर्वकमाकारयकारादिकं गानं विधीयते। ऐरं कृत्वोद्वेयमिति। गिराशब्दे गकारलोपादिराशब्दो भवति। इरायाः संवन्धि गानमेरम्। तादृशं कृत्वा प्रयोगकाल उद्गानं कर्तव्यमित्यर्थः। तच योनिगानबाह्मणयोः समानवलतेन विशेषाभावाद्विकस्पेन प्रयोक्तव्यमिति प्राप्ते ब्रूमः॥ न गिरागिरेति ब्रूयाद्यद्विरागिरेति ब्रूयाद्यात्मानमेव तदुद्वाता गिरेदिति गकारसहिन्तगाने वाधकमुक्का गकाररहितमिरापदं गेयत्वेन विधीयते। तत्पदादेरिकारस्य गानार्थमाकारो यकार ईकारर्थेति चीन्वर्णात्रयुक्तते। तत आयीरदरेत्येव गातव्यम्॥

एकोनविंशाधिकरणमारचयित ॥

इरापदं न गेयं स्याहेयं वा गीत्यनुक्तितः।

न गेयं गीयमानस्य स्थानेपातात्रगीयते ॥ २५ ॥

ब्राह्मण्येन विहित इराश्रच्यो न गातव्यः । कुतः । ऐरिमिति शच्येन गीतेरनुक्तन्तात् । पाणिनीयेन विमुक्तादिभ्यो ऽिणिति सूचेण्रेराश्रच्याययो मत्वर्थीयो विहितः । तथा सतीरापदोपेतं कृत्वेत्येतावानेवार्थो भवित । यदि प्रगीतेरापदसं-वन्धस्ति विवस्येत । तदानीमाकारो यकार ईकारो रेफ आकारश्वेत्येतैः पञ्चित्वेणीर्निष्यचमायीरारूपं गीयमानेराश्रच्यातिपदिकं भवित । तादृशात्मातिपदिकात्पाणिनीयेन वृद्धाच्छ इति सूचेण प्रत्ययान्तरे सत्यायीरीयं कृत्वेति ब्राह्मण्यायो भवेत्। तस्माच गेयमिति प्राप्ते बूमः ॥ गीयमानस्य गिरापदस्य स्थान इरापदं विधीयत इति पदमाचस्य वाधः । गानं तु न वाध्यते । किं च । विमुक्तादिस्वेणाण्यत्यये ऽिप पूर्वस्थान्तती छः सूक्तसाम्नोरिति सूचात्सामानुवृत्तेरैरं सामेन्यर्थो भवित । सामतं च गीतिसाध्यम् । यदा तु तस्य विकार इत्यस्मिचर्थे ऽण्प्रत्ययः । तदानीमिराया विकार इति वियहे यथोक्तं गानं लभ्यते । तस्मान्त्रात्थम् ॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे नवमस्याध्यायस्य प्रथमः पादः ॥

हितीयपादस्य प्रथमाधिकरणे प्रथमवर्णकमारचयित ॥ सामोक्तिवृहदाद्युक्ती गीतायामृचि केवले। गाने वा गान एवेति सायेते सप्तमोदितम् ॥ १॥

सामान्यवाची सामश्रन्दो विशेषवाचिनो बृहद्रशंतरादिशन्दाश्च गानमाचे वर्तनो । न तु गानविशिष्टायामृचीत्ययं नियमः सप्तमस्य द्वितीयपादे सिद्धः । सो ऽच वस्थमाणविचारोपयोगितया सार्यते ॥ हितीयवर्णकमारचयति ॥

जहयन्यो ऽपौरुषेयः पौरुषेयो ऽथवायिमः। वेदसामसमानलाडिधिसार्थवतो ऽन्तिमः॥२॥

यिसन्यन्थे सामगास्तृचे सामैकैकं गायिना सो ऽयमूहयन्थी नित्यः। न तु पुरुषेण निर्मितः। कुतः। अनध्यायवर्जनेन कर्तुरस्मरणेनाध्यापकानां वेदलप्रसि-द्या च वेदसामनामकयोनियन्थसदृशलादिति चेत्॥ मैवम्। अपीरुषेयते विधि-वैयर्थ्यप्रसङ्गात्। यद्योन्यां तदुत्तरयोगीयतीति विधीयते'। अयमर्थः। अपीरुषेय-नेन संप्रतिपन्नवेदसामनामके यन्थे कया निश्चच आ भुविद्येतस्यां योन्यामेक-स्यामृचि यडामदेव्यनामकं सामीपदिष्टं तदेवीत्तरयोक्त्रेचीः कस्त्वा सत्यो मदा-नाम्। अभी षु णः सखीनामित्यनयोर्डितीयतृतीययोगीतव्यमिति। अयं विधि-हृहयन्थस्य वेदले व्यर्थः स्थात्। वेदसामवद्ध्ययनादेव तत्सिड्डः। उपरितन ज्ञः-ग्डये सामोहस्य पौरुषेयते ऽपि सामस्वरूपस्य तदाधारभूतानां तिसृणामृचां च वेदलादनध्याया वर्जनीयाः । कर्तुरस्मरणं जीर्णकूपारामादिष्विव चिरकालय्यव-धानादुपपन्नम्। अस्मरणमूलैवाध्यापकानां वेदलप्रसिद्धिः। यथा बद्धृचा अध्या-पका महाव्रतप्रयोगप्रतिपादकमाश्वलायननिर्मितं कल्पसूचमराये ऽधीयानाः पञ्चममारएयकमिति वेदलेन व्यवहरिना। तहत्। न च तस्यापि वेदलमस्त्विति वाच्यम्। प्रथमारएयकेन पुनरुक्तलात्। ऋर्थवादराहित्येन ब्राह्मणसादृश्याभावाच्च। तसात्पन्तमारएयकवदृहः पौरुषेयः। पौरुषेयस्य च न्यायमूललाद्यन वस्यमाण-न्यायविरोधस्तदप्रमाणम् ॥

द्वितीयाधिकरणमारचयति ॥

सामचै प्रति मुख्यं स्याद्गुणी वा वाह्यपाठतः। मुख्यमभ्यसितुं पाठो गुणो गीताक्षरैः स्तुतेः ॥३॥

रथंतरं गायतीत्यादी यहानं विहितं तदेव सामशन्दार्थे इति प्रतिपादितं सा-रितं च। तदेतहानमृचं प्रति प्रधानकमे स्यात्। कुतः। यागप्रयोगाइहिरध्ययन-काले ऽपि पट्यमानलात्। गुणकर्मले तु व्रीहिप्रोश्चणादिवद्यागप्रयोगमध्य एव गानमनुष्ठीयेत। ततो वहिगानस्य विश्वजिदादिवत्मलं कस्पनीयम्। मध्यकाली- नगानं तु प्रयाजादिवदारादुपकारकम्। तस्मान्मुख्यमेतत्। न तु गुणकर्मेति प्राप्ते ब्रूमः॥ न तावहिष्पादः प्रधानकर्मलं कल्ययितुं शक्कोति। भूमिरिषकणुष्केष्टिन्यायेन प्रयोगपादवाय गानाध्ययनोपपत्तेः। यथा भूमिरिषको भूमी रथमालिख्याभ्यासं करीति। यथा वा छान्तः शुष्केष्ट्या प्रयोगपादवं संपादयति। तहत्। नापि गुणकर्मते प्रयोजनाभावात्प्रधानकर्मतिमिति वाच्यम्। गानेन संस्कृतेक्येग्रह्मरेः स्तुतिसंभवात्। आज्येः स्तुवते। पृष्ठेः स्तुवत इति स्तुतिविधानात्। तस्मान्दग्रह्मराणां स्वरविशिष्टलाकाराभिव्यक्तिर्देष्टं प्रयोजनिमत्यदृष्टस्याकल्पनीयलादानं संस्कारकर्म॥

नृतीयाधिकरणमारचयति ॥

अंशेः सामर्श्व कृत्स्नं वा प्रत्यृचं तिमृभिः श्रुतेः। अंशेमैंवं स्तुतेरंशेरसिद्धेः प्रत्यृचं भवेत् ॥ ४ ॥

एकं साम तृचे क्रियते स्तोचीयिमिति श्रूयते। तच चेधा विभक्तेषु सामांशेष्वे-कैको ऽशं एकेकस्यामृचि गातव्यः। कृतः। एकस्य साम्रस्तिमृभिर्क्तृग्भिर्निष्पा-दनस्य श्रवणादिति प्राप्ते ब्रूमः॥ स्तोचीयिमिति निष्पादकत्वं कृत्वस्य साम्नो विधीयते। न तु सामांशानाम्। स्तुतिनीम गुणकथनपरमेकं वाक्यम्। तच्च वा-क्यमेकस्यामृचि संपूर्णम्। ततः कृत्वेन साम्ना तड्डाक्यं संस्कार्यमिति प्रत्यृचं सा-माभ्यसनीयम्। तथा सित द्वितीयतृतीययोर्क्तृचोस्तस्येव साम्न श्रावत्यमानतया सामान्तरत्वाभावाद्दकुयनिष्पाद्यत्वमप्यविरुद्धम्। तस्माह्मत्यृचं कृत्वं साम समा-पनीयम्॥

चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

तिसृष्वृष्ट्रितं साम विषमासु समासु वा। यथेन्द्रानियमादन्यः शरलेशापनुत्तये ॥ ॥॥

विषमक्कर्दस्कासु समक्कर्दस्कासु वा तिमृष्वृक्षु स्वेक्कया साम गातव्यम्। इत्यमेवेति नियामकस्य कस्यचिद्भावादिति चेत्॥ मैवम्। शरलेशप्रसङ्गस्य नि-यामकलात्। शरो हिंसा। लेशो ऽल्यत्वम्। शृ हिंसायां लिश् अल्पीभाव इत्ये- तडातुडयदर्शनात्। यद्यधिकळन्दस्कायां योनावृत्यन्नं साम त्यूनळन्दस्कयोरुत्तर-योगीयेत्। तदा सामभागेनैव तत्पूर्तेरविष्णष्टः सामभाग आश्रयाभावाडिंस्येत। यदि योनेरप्यधिकळन्दस्कयोगीयेत्। तदा साम्नो ऽल्यतादविष्णष्ट सुग्भागः सामरिहतः स्यात्। तसात्समानळन्दस्कास्वेव गातव्यम्॥

पञ्चमाधिकरणे प्रथमवर्णकमारचयित ॥ छन्दःस्थयोरुत्तरास्थयोवी गीतेरिहोहनम् । अविशेषाडिकल्पः स्थादन्यः संज्ञाविलन्ताः ॥ ६ ॥

सामगानामृक्पाठाय ही यन्थी विद्येते। छन्द उत्तरा चेति। तच छन्दोनामके यन्ये नानाविधानां सासां योनिभूता एवर्चः पिताः। उन्नरायन्थे तृचात्मकानि सूक्तानि पितानि। एकिसिंस्तृचे छन्दोगता योन्यृक्प्रथमा। इतरे हे उत्तरे। एवं स्थिते सति रथंतरमुत्तरयोगीयति । यद्योन्यां तदुत्तरयोगीयतीत्यच द्विविधे उत्तरे संभाविते । रथंतरस्य छन्दोयन्ये ऽभि ला शूरेतीयमृग्योनिलेन पठिता । तस्या उपरि लामिडि हवामह इत्यादयो वृहदादिसाम्नां योनयः पठिताः। उत्तरायन्थे तिभ ता भूरेति सूक्ते तस्या कृच ऊर्ध्व न तावाँ अन्य इत्येषा साद्यः कस्याय-योनिभूता पठिता। तत्र छन्दोयन्थापेक्षया सामान्तरयोर्थोनी हे रथंतरस्य स्व-योन्युत्तरे भवतः। उत्तरायन्थापेक्षया तृचगते हितीयतृतीये स्वयोन्युत्तरे भवतः। तच विशेषनियामकाभावाद्ययोः कयोश्चिदुत्तरयोगीनिमिति चेत्॥ मैवम्। उत्तरे-ति संज्ञा सहसा बुिंडस्था भवति । प्रतियोगिनिरपेक्षलात् । पूर्वपिठतां योनिमृ-चमपेस्य यदुत्तरात्वं तिह्वलक्षेन प्रतीयमानलाहुर्वलम्। ईदृशमेवोत्तरात्वं छन्दिस पितयोः स्वयोन्यनन्तरभाविन्योः सामान्तरयोन्योईयोर्ज्युचोः । तृचगतयोस्तु हितीयतृतीययोरुत्तरालं संज्ञ्या वर्तते । अतस्तयोरेव गानम् । एवं सित पूर्वाधि-करणनिणीतं समास्वेव गानमनुगृहीतं भवति। किं च। तृचात्मकेषु सूक्तेषु या प्रथमा योनिभूता तनामा छन्दोयन्थस्य योनियन्थ इत्यध्यापकसमाख्या। इतरस्य तु तृचसंघरूपस्य यन्यस्योपरितनयोनीमधेयेनोत्तरेति समाख्या । स एव यन्यः कमीङ्गसमपेकं प्रकरणम्। पञ्चदशसप्तदशादिस्तोमानां तृचेष्वेवीत्पत्तेः। तस्मा-दुत्तरायन्यस्थयोस्तुचगतयोर्डितीयतृतीययोरयमूहः ॥

हितीयवर्णकमारचयति ॥

चैशोकेति जगत्यो हे आनेये गीतये ऽथवा। वृहत्यावादिमः साम्याचीत्तरातस्त्रुतेर्वलात्॥ ९॥

डादशहे चतुर्थे ऽहिन नैशोकनामकं साम विहितम्। तच विश्वाः पृतना इत्येतस्यामितजगत्यामृत्यनम्। तिसंख तृचे तस्या योनेरुत्तरे डे वृहत्यो नेिमं नमन्तीत्यादिके आसाते। तच वृहत्यावृपेस्य तयोः स्थाने डे उत्पत्तिसिंडे आति-जगत्यावानीय तासु तिमृषु गेयम्। तथा सित समासु गानं पूर्वच निर्णितमनुगृद्यते। आतिजगतीषु स्नुवन्तीति श्रूयमाणमितजगतीबहुत्वमन्यथा नोपपद्येतिति चेत्॥ मैवम्। उत्तरयोगायतीत्युक्तस्य संज्ञारूपस्योत्तराशच्दस्याधीयमानयोर्वृहत्योमुख्यत्वात्। श्रुतिश्व बहुत्विलङ्गात्ममासु गानिमिति न्यायाच वलीयसी। यदेनतदितजगतीबहुत्वं तडृहत्योः स्वीकारे ऽप्युपपद्यते। एकविंशस्तोमस्याच विहितन्वेन तत्सिडये प्रथमाया आतिजगत्याः सप्तकृत्व आवर्तनीयतात्। तसान्विशोकं साम बृहत्योद्दहनीयम्॥

षष्ठाधिकरणे प्रथमवर्णकमारचयित ॥

रथंतरे क्रकुब्याह्या यथ्या वाद्यो ऽर्थवस्त्रतः।

पुनःपदाप्रसिद्धादेरन्यो ऽर्थो ऽन्यच वीख्यताम् ॥ ৮॥

इदमासायते। न वै वृहद्रथंतरमेकळन्दो यस्रयोः पूर्वा वृहती ककुभावृत्तरे इति। अयमर्थः। वृहद्रथंतरं तदेतत्सामइयिमतरसामवदेकळन्दस्कं न भवति। यसात्तारणात्रयोर्वृहद्रथंतरसास्रोराश्रयभूतास्तृश्रु पूर्वा वृहतीळन्दस्का। उत्तरे तु हे सृची ककुण्छन्दस्के। इतरेषां वामदेव्यादिसास्तामाश्रये तृचे ऽवस्थितास्तिस्र सृच एकळन्दस्का उत्तराग्रन्थ आसाताः संशरिवलेशपरिहाराय समासु गाये-दिति न्यायेन निर्णीताश्रव। इह तु वाचिनकं विषमळ्टन्दस्कासु गानिमिति। तच र्थंतरस्याश्रयतया तृचो नोत्तराग्रन्थे समास्तातः। किं तिर्हे प्रगाथस्तदाश्रयत्वेना-स्तातः। स च डाभ्यामृग्भ्यां निष्यन्ततातृचो भवति। तयोश्र हयोर्क्श्चिरिभ ता शृरेत्येषा प्रथमा। सा च वृहती। न त्वावाँ अन्यो दिव्य इत्येषा हितीया। सा च पङ्किळन्दस्का। तथा सित तां पङ्किमपनीय तस्याः स्थाने दश्तयीगते हे उत्पत्ति-

ककुभावृची यहीतव्ये। कुतः। अर्थवस्त्रात्। उदाहतेन ककुभावृत्तरे इति वाक्येन रथंतरसाम आश्रयत्वेन कंकुभोर्विनियुज्यमानयोः ककुबुत्पत्तिरर्धवती भवति । अ-न्यथा वैयर्थ्य स्यात्। विं च। आसाताया एकस्याः पङ्काः स्वीकारे सन्युचीईयोरेव लाभादेकं साम तृचे क्रियते स्तोचीयिमिति वचनं विरुध्येत। तस्माद्रधंतरसािस हे क्कुभावुत्तरे यहीतव्ये। अयमेव न्यायो बृहत्साम्यिप योजनीय इति प्राप्ते ब्रूमः॥ आद्मातयोर्नृहतीपङ्क्योरेव क्लुब्यथनीया हि। अभि ला शूरेत्येषा वृहती प्रथमा स्तोचीया। तस्यामविकृतायामेव रधंतरं गातव्यम्। ततस्तस्यामृचि चतुर्थे पादं पुनरुपादायोत्तरस्याः पङ्काः पूर्वार्धेन सह यथनीयम् । सेयमष्टाविंशत्यक्षरा नि-पदा हितीया स्तोचीया । सा चैका ककुप्संपद्यते । तस्यां च ककुभि चरमं पादं पङ्केरुत्तरार्धेन सह प्रयथ्य तृतीया स्तोत्रीया कर्तव्या। सा च द्वितीया क्रकुप्सं-पद्यते। अनेन प्रयथनप्रकारेण इयोर्चुचोरामातयोस्तृचनिष्पत्तेनीस्युक्ती वचन-विरोधः। असिंध यथने पुनःपदेति श्रीतोक्तिलिङ्गम्। तथा च श्रूयते। एषा वै प्रतिष्ठिता बृहती या पुनःपदा। तद्यत्यदं पुनरारभते तस्माइन्सो मातरमभि हिंक-रोतीति। अयमर्थः। या बृहती पुनःपदा भवति सेषा प्रतिष्ठिता। स्थिरा भवति। पदं चतुर्थः पादः । सी ऽप्गृगन्तरसंपादनाय पुनः पठ्यते । ततः सा बृहती पुनःपदा । सेयमृङ्माता । तस्याः पादो वत्सः । तथा सति यसादव चतुर्धे पाद-मुद्राता पुनरारभते तस्माइत्सो मातरमभिवीस्य हिमिति शच्दं करोतीति। न केवलं लिङ्गमाचेण प्रयथनम्। किंतु च्छन्दोगानां प्रसिद्यापि। ते ह्येवं सरिन्ता। काकुभः प्रगाथ इति । किं च । प्रगाथशन्दार्थपर्यालोचनेनापि यथनं गम्यते । प्रकर्षेण गानं यत्र स प्रगायः। प्रकर्षी नामास्नातादृक्पाठादाधिकाम्। तच पूर्वी-क्तरीत्या पादाभ्यासपुरःसरमृगन्तरसंपादनेनोपजायते । तस्माचोत्पत्तिककुभौ यही-तथे। किं तर्हि प्रयथनेन हे उत्तरे ककुभी संपाद्य तासु तिसृषु रथंतरं गातव्यम्। तथा वृहद्पि। एवं सति पङ्केः पाठः सार्थो भवति। न चैवं ककुबुत्पत्तेर्वेयर्थ्यमि-ति शङ्कनीयम्। वाचः स्तोमे तदुपयोगात्। तसाच कापि प्रयथने ऽनुपपत्तिः॥

डिनीयवर्शकमारचयति ॥

यौधाजये रौरवे च बृहत्योरागमो ऽथवा। यथनं पूर्ववत्पक्षौ षष्टिलिङ्गमिहोच्यते ॥ ९ ॥

इदमासायते । रीरवयीधाजये वाहेते तृचे भवत इति । ऋयमर्थः । रीरवनामकं किंचित्साम । तथा योधाजयनामकमपरम् । तयोईयोः सास्रोर्वृहतीछन्दस्कस्तृच आश्रय इति । उत्तरायन्थे तु तस्य सामडयस्याश्रय एकः प्रगाथ आसातः । तिसंख प्रगाये पुनानः सोमेत्यसावृक्प्रथमा । सा च बृहती । दुहान ऊर्धार्देय-मित्यसावृग्डितीया । सा तु विष्टारपङ्किः । तामेतां विष्टारपङ्किमपनीय तस्याः स्थान उत्पन्तिनृहत्यौ हे ऋचावानेतव्ये इति पूर्वपक्षः ॥ नृहतीविष्टारपङ्क्योः प्र-यथनविशेषेण हे वृहत्यावुत्तरे संपादनीये इति राज्ञानाः । तचीभयच युक्तिः पूर्वन्यायेन द्रष्ट्या ॥ लिङ्गं नेवमासायते । षष्टिस्त्रिष्टुभो माध्यन्दिनसवनमिति । अयमर्थः। रीरवयौधाजयनामके सामनी माध्यन्दिनसवने गीयेते। तस्मिंश्व सवने विष्टुम्छन्दस्का ऋचः षष्टिर्भवन्तीति । सेयं षष्टिसंख्या प्रयथनपक्ष उपपद्यते । तथा हि। माध्यन्दिनसवने पवमान एकः। पृष्ठस्तोत्राणि चलारि। पवमाने चीणि सूक्तानि। उचा ते जातमित्येकं सूक्तम्। तत्र गायत्र्यस्तिस्र ऋचः। पुनानः सोमेति डितीयं सूक्तम् । तच्च प्रगाथरूपम् । तच पूर्वा वृहती । उत्तरा विष्टार-पङ्किः। प्रतु द्रव परि कोशमिति तृतीयं सूक्तम्। तच चिष्टुभिक्तसः। पृष्टक्तो-चेष्वभि ता शूरेति प्रगाथरूपं प्रथमं सूक्तम् । तच पूर्वा बृहती । उत्तरा पङ्किः । क्या निश्चन इति हितीयम्। तच तिस्रो गायच्यः। तं वो दस्ममृतीषहिमति तृतीयं प्रगाथरूपम्। तत्र वृहतीपङ्गञ्जी। तरोभिर्वो विदइसुमिति प्रगाथरूपं च-तुर्थम् । तत्रापि बृहतीपङ्क्यौ । एवमस्मिन्सवने सप्त सूक्तानि । तेषु नव सामानि गेयानि। प्रथमे सूक्ते गायचमामहीयवं चेति हे सामनी। हितीये रौरवं यौधाजयं च। तृतीय ऋौशनम्। चतुर्थे रथंतरम्। पञ्चमे वामदेव्यम्। षष्ठे नौधसम्। सप्तमे कालेयम्। तत्र प्रथमसूक्तस्य सामइयनिष्पत्तये द्विरावृत्तावाश्रयभूता सृचः षद्गा-यत्रो भवन्ति । पत्रमसूक्तगता वामदेव्यसामाश्रयभूतास्तिस ऋचः सप्तदशस्ती-मसिद्धर्थमावर्यमानाः सप्रदश गायच इत्येवं मिलिला चयोविंशतिगीयचः। षष्ठे सूक्ते बृहतीपङ्क्योः प्रयथनेन बाईतस्तृची भवति । तथा सप्तमे ऽपि । तची-भयव सप्तद्शस्त्रोमे सित चतुर्स्त्रिंश्डृहत्यो भवन्ति । डितीयसूक्ते ऽपि प्रयथनेन बार्हतं तृचं संपाद्य सामइयार्थमावृत्तौ षड्बृहत्यो भवन्ति । चतुर्थसूक्ते रथंतरसा-मार्थे पूर्ववर्णकोक्तरोत्या प्रयथने सित हे क्कुभावुत्तरे भवतः। प्रथमा तु स्वतः

सिडा वृहती। तत्र सप्तदशस्तोमे कृते सित पञ्च वृहत्यो डादश ककुभश्च संपद्यनो। तस्य च स्तीमस्य विधायकं ब्राह्मणमेवमासायते। पञ्चभ्यो हिंकरोति स तिस्-भिः स एकया स एकया पन्नभ्यो हिंकरोति स एकया स तिसृभिः स एकया सप्तभ्यो हिंकरोति स एकया स तिसृभिः स तिसृभिरिति। अयमर्थः। एका स्वतः सिडा वृहती। प्रयथिते हे क्लुभावित्येवंविधस्तृचस्त्रिभिः पर्यायेरावर्तनीयः। प्र-यमे पर्याये चिर्नृहती गातव्या । सकृत्सकृत्ककुमी । द्वितीये पर्याये सकृदृहती । चिवारमनन्तरा कंकुप्। सकृदन्या। तृतीये पर्याये सकृहृहती। चिस्त्रः कंकुभा-विति । हिंकरोति हिंकारोपलि हिंता गानं कुर्यादित्यर्थः । तदेवं तृतीयसूक्तव्यति-रिक्तेषु षर्मु सूक्तेषु चयोविंशतिगीयचाः पञ्चचलारिंशबृहत्यो द्वादश कलुभः सं-पनाः। तन क्लुवष्टाविंशत्यक्षरा। तस्यां षोडशाक्षरे गायनीपाद्वये योजिते चतुश्रालारिशदक्षरा चिष्टुप्संपद्यते । अनया दिशा द्वादशानां ककुभां चिष्टुप्संपाद-नाय चतुर्विश्वतिगायचीपादा योजनीयाः । तथा सत्यष्टी गायच्यो गताः । पञ्च-दश गायच्यो ऽवशिष्यनो । तासां पञ्चचलारिश्रत्यादाः । तांश्व तावतीषु वृहतीषु संयोज्य चिष्टुभः संपादनीयाः । तत एताः पञ्चचलारिंशत्ककुप्सु निष्यचा बादश तृतीये सूक्ते स्वतः सिडास्तिस इत्येवं प्रयथनपक्षे षष्टिस्तिष्टुभ उत्तरायन्थे समा-माता एवं लभ्यन्ते । उत्पत्तिवृहत्यानयने तु प्रकरणामातानां तावतीनामलाभा-त्रकृतहानाप्रकृतप्रक्रिये प्रसञ्येयाताम् । तस्मान्त्रिष्टुभः षष्टिरित्येतबृहतीप्रयथनस्य लिङ्गम् । प्रयथनप्रकारस्वभिधीयते । पुनानः सोम इत्यस्या बृहत्याश्वतुर्थे पादं पुनरूपादाय द्विरभ्यस्य दुहान जर्धार्देव्यमित्येतस्या विष्टारपङ्काः पूर्वार्धेन संयोज-येत्। सा बृहती भवति। एतदीयं चतुर्थं पादं डिरभ्यस्योत्तरार्धेन योजयेत्। सापि बृहती भवति । तस्माद्यीधाजयरीरवयोर्वृहत्यी उन्नरे प्रयथनीये ॥ एवं नीधसका-लेययोरिप दृष्टव्यम् ॥

तृतीयवर्णकमारचयति॥

श्यावाश्वान्धीगवे ऽनुष्टुबानेया यथ्यते ऽथवा। पुरेव लिङ्गं जगतीचतुर्विशतिकीर्तनम् ॥ १०॥

इदमास्रायते। पञ्चन्छन्दा ञ्चावाप ञ्चाभवः पवमानः सप्तमामा। गायनसंहिते गायने तृचे भवतः। श्यावाश्वान्धीगवे ञ्चानुष्टुभे तृचे भवतः। उष्णिहि सफम्। क्कुभि पौष्कलम् । कावमन्यं जगतीष्टिवति । अयमर्थः । अस्ति नृतीयसवने पवमान आर्भवसंज्ञकः। तस्मिन्यज्व सूक्तानि सप्त सामानि। स्वादिष्टया मदिष्ठ-येत्येकं सूक्तम् । तस्मिन्गायत्रस्तिस ऋचः। तासु गायवं संहितं चेति हे सामनी। पुरोजिती वो अन्धस इति सूक्तान्तरम् । तचैकानुष्टुप् । उत्तरे हे गायच्यी । तासु श्यावाश्वमान्धीगवं चेति हे सामनी । इन्द्रमच्छ सुता इत्यपरं सूक्तम् । तस्मिनु-ष्णिहस्तिसः। तासु सफं साम। पवस्व मधुमत्तम इति प्रगायः। तस्मिन्पूर्वा क्कुप्। उत्तरा पङ्किः। तत्र पौष्कलं साम। अभि प्रियाणि पवते चनोहित इत्यन्यत्मूक्तम् । तत्र तिस्रो जगत्यः । तासु कावं साम । एतेषां पञ्चानां सूक्तानां मध्ये पुरोजिती वः पवस्वेत्यनयोः सूक्तयोर्यद्यपि हे छन्दसी तथापि समासु गानं निष्पादियातुं प्रयथने कृते सत्येकैकमेव च्छन्दः संपद्यते । ततो गायत्र्यनुष्टुंबुष्णि-क्क कुचागतीभिः पचच्छन्दाः पवमानो ऽस्मिन्सवन आवपनीय इति । तच पुरो-जिती व इत्यस्मिन्सूक्ते श्यावाश्वमान्धीगवं च समासु गातुमुत्तरे गायत्र्यावास्नाते परित्यज्य हे जत्मच्यनुषुभावानेतच्ये इति पूर्वपक्षः ॥ चतुर्थे पादं पुनरुपादाय हे अनुषुभी यथनीये इति राज्ञानाः। तचोभयच पूर्ववर्णकडयन्यायेन युक्तिर्द्रष्टव्या॥ लिङ्गं नेवमासायते। चतुर्विशतिर्जगत्यसृतीयसवन एका च ककुविति। सेयं संख्या प्रग्रथन उपपद्यते । तथा हि । गायचसंहितयोः सास्रोराश्रये गायचे तृचे हिरभ्यस्ते सित षद्गायत्र्यो भवन्ति । चतुर्विश्रत्यक्षरा गायची । अष्टाचलारिंशत्य-श्चरा जगती। ततः षड्भिगायचीभिस्तिस्रो जगत्यो भवन्ति। श्यावाश्वान्धीगव-योराश्रयभूताः प्रयिषता हिरभ्यस्ताः षडनुष्टुभो भवन्ति । मिलिता सप्त जगन्यः संपन्नाः। सफस्य पौष्कलस्य च सामान्तरवत्तृचे गानं न कर्तव्यम्। किंत्वेकैकस्या-मृचि। तत्कुतो ऽवगम्यते। उष्णिहि ककुभीति सप्तम्येकवचनान्ताभ्यां विशेषवि-धानात्। अष्टाविंशत्यस्र्योरुणिक्क्कुभोरेका जगती गायचीपादश्च संपद्यते। क्कु-भि मध्यमः पादो द्वादशाक्षरः। उष्णिहि च परः पाद इति तयोर्भेदः। कावस्या-श्रयभूताः स्वतः सिडास्तिस्रो जगत्य इति मिलिला पवमाने ऽसिन्नेकादश जगत्यो भवन्ति । गायचीपादश्चातिरिच्यते । आर्भवपवमानवत्तृतीयसवने यज्ञाय-जीयस्तोनमेकमस्ति । तस्य चाश्रयो यज्ञायज्ञ वो अयय इत्यसौ प्रगायः । तन पूर्वा बृहती । उत्तरा विष्टारपङ्किः । तयोः प्रयथनेन ककुभावुत्तरे कर्तव्ये । तचे-

कविंशस्तोमः। तस्या विधायिका विष्टुतिरेवमास्तायते। सप्तभ्यो हिंकरोति स ति-मुभिः स तिसृभिः स एकया सप्तभ्यो हिंकरोति स एकया स तिसृभिः स तिसृभिः सप्तभ्यो हिंकरोति स तिसृभिः स एकया स तिसृभिरिति । अयमर्थः । प्रथमाया वृहत्यास्त्रिषु पर्यायेषु चिवारमेकवारं पुनस्त्रिवारमिति सप्त वृहत्यः। मध्यमायाः क्कुमः प्रथमिहतीययोः पर्याययोस्तिःपाटः। अन्ये सकृत्। उत्तमायाः ककुम श्रादी सकृत । डितीयतृतीययोस्त्रिस्त्रिरियेवं चतुर्दश क्कुमः। तासु क्कुप्सु डाद-शाक्षरा मध्यमपादाश्वतुर्देश । तेषु सप्त पादाः सप्तमु वृहतीषु योजनीयाः । ततः सप्त जगत्यो भवन्ति । अवशिष्टा अष्टाक्ष्याः क्रकुभामाद्यपादा अन्यपादाश्व मि-लिलाष्टाविंशतिः। तेषु षड्भिः पादेरेका जगतीत्यनेन क्रमेण चतुर्विंशतिपादेश्व-तस्रो जगत्यो भवन्ति । ये तु हादशाक्ष्रा सप्त पादाः पूर्वमवशिष्टास्तेषु पवमान-शेषो ऽष्टाक्षरः पादो योजनीयः। क्लुभां शेषेष्वष्टाक्षरेषु चतुर्षु पादेषु चलार्यक्ष-राणि योजनीयानि । ते हे जगत्यौ भवतः । तदेवं यज्ञायज्ञीयस्तोचे चयोदश जगत्यः पूर्वोक्ताः। पवमानगता एकाद्शेति चतुर्विश्रतिर्जगत्यः। चतुरक्षरवर्जि-ताश्वलारो ऽष्टाश्चरपादा मिलिला ककुवेका भवति। अनेन लिक्केन श्यावाश्व-मान्धीगवं च प्रयथितं तृचे गातव्यम्। न तु तचोत्पत्यनुष्टुवानयनिमिति स्थितम्॥ चतुर्थवर्णकमारचयति ॥

> चतुःशते प्रयथनमृचः पादस्य वायिमः । तृचे मुख्यत्वतो मैवमृगन्यतस्य वर्णनात् ॥ ११ ॥

गवामयने ब्रह्मसाम विहितम्। अभीवर्तो ब्रह्मसाम भवतीति। तम्रकृत्य श्रूयते। चतुःशतमेन्द्रा बाहेताः प्रगाया इति। चतुरुत्तरशतसंख्याका इन्द्रदेवताका
बृहतीछन्दस्काः प्रगाया ऋग्डयात्मकाः। तेष्वेकप्रगायगते हे ऋचौ। हितीयप्रगायगतामेकामृचं च प्रयथ्य तृचे ऽभीवर्तनामकं साम गातव्यम्। तथा सत्यास्नातानामविकृतानामेव तिसृणामृचां लाभातृचस्य मुख्यतं भवति। पूर्वोक्तरीत्या
पाद्प्रयथने तु विकृतत्वादमुख्यस्तृचः स्यादिति प्राप्ते बूमः॥ अन्या अन्या ऋचो
भवित तदेव सामेत्यृचामत्यतमच वर्ण्यते। तच्च पाद्प्रयथने संभवित। ऋक्प्रपथने तु येयमृक्पूर्वस्य तृचस्यान्या सैवोत्तरस्य तृचस्याद्येत्यन्यत्वमृचो न स्यात्।
तस्मात्पादस्य प्रयथनम्॥

सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

समुचेया विकल्या वा विभिन्ना गीतिहेतवः।

ञ्राद्यः प्रयोगग्रहणाद्यैंकालाडिकल्पनम् ॥ १२ ॥

छान्दोग्ये तलवकारादिशाखाभेदेषु विलक्षणा गीतिहेतवो ऽ स्राविकारादय स्त्रामायनो । ते सर्वे कमीनुष्ठाने समुचेतव्याः । कुतः । प्रयोगवचनेन सर्वेषां परिगृहीतलात् ॥ मैवम् । एकेकशाखोक्तेरेवास्राविकारादिभिरध्ययनकाल एव गीति-स्वरूपनिष्यत्तेः । तिन्वष्यित्तलस्राणस्य प्रयोजनस्यैकलात्रयोगवचनपरिगृहीता अपि वीहियववहृहद्रथंतरवच्च विकल्पनो ॥

ऋष्टमाधिकरणे प्रथमवर्णकमारचयति ॥

ऋक्सामभ्यां विकल्पेन सुतिः साम्नेव वायिमः। पुरेव मैवमृङ्गिन्दासामप्राणस्यदर्शनात् ॥ १३ ॥

क्वचित्वर्मविशेषे श्रूयते। सूचा स्नुवते। साम्ना स्नुवत इति। तत्र पूर्वन्यायेन विकल्प इति चेत्॥ मैवम्। सुङ्गिन्दासामप्रशंसयोवीक्यशेषे ऽवगमात्। यद्दचा स्नुवते तद्सुरा अन्ववायन्यत्साम्ना स्नुवते तद्सुरा नान्ववायन्य एवं विद्वान्साम्ना स्नुवीतेत्यृचं निन्दिता साम प्रशस्य लिङ्गत्ययेन साम विहितम्। तस्मात्साम्नेव स्नोतय्यम्॥

हितीयवर्शकमारचयति॥

गानस्य नियमो नोत विद्यते वह्यपस्थितौ। नामा न इयतो ऽस्त्येव प्रकृतिलाच्छुतेरपि ॥ १४॥

क्वित्वभिविशेषे श्रूयते । अयं सहस्रमानव इत्येतयाहवनीयमुपितष्ठत इति । असावृगप्रगीता संहितायन्थे समास्राता । प्रगीता गानयन्थे । ततो वहेरूपस्थाने तस्यामृचि गानं न नियतम् । किंतु विकल्पितमिति प्राप्ते श्रूमः ॥ अस्येव निय-मो गाने। कुतः । सामवेदे गानस्येव प्रकृतत्वात् । ऋचां संहितापाठो ऽच गानायेव। न साधारमन्तरेण गातुं शक्यते। अथोच्येत। अयं सहस्रेत्यृक्प्रतीकपूर्वकेण वाक्येनो-पस्थानविधानाह्यास्य प्रकरणात्मवल्लाहचैवोपस्थानमिति । तस्र । प्रकृतप्रगी-तमन्त्रवाचिन्या एतयेति सर्वनामश्रुतेः प्रवलतर्त्वात् । तस्मात्मगीतयोपस्थानम् ॥ तृतीयवर्णकमारचयति ॥

चेस्वयादि समुचेयं विकल्यं तान एव वा। प्रयोगावर्षतो हो नो वचनात्सृतिकल्पितात्॥ १५॥

ऋपिर्मूर्धेत्यादियाज्यापुरोः नुवाक्यादयो मन्ताः सामप्रसङ्गाहिचार्यन्ते । ते च कस्यांचिछाखायां चैस्वर्येणाधीयन्ते । केश्विचातुःस्वर्येण । उदात्तानुदात्तस्वरितेभ्यो व्यतिरिक्तश्वतुर्थः स्वर एकश्वतिः । तां चाध्यापकाः प्रचय इत्याचछते । तच प्रयोगवचनस्य सर्वाङ्गोपसंहारिलाल्समुचयत्वेस्वर्यादीनामित्येकः पद्यः । अध्ययन्तिर्वृत्तिल्छ्यणस्य प्रयोजनस्यक्तवाहिकल्प इति हितीयः पद्यः ॥ नैतौ हो पद्यो युक्तो । एकश्वतेव्याकरणसृतौ विहितत्वात् । तथा च पाणिनीयं सूचम् । यज्ञकर्मण्यजपन्यूङ्कसामस्विति । अप्रिं गृह्कामि सुर्थिमत्यादयो मन्त्रा यजमानेनेव जप्यन्ते । न्यूङ्गाः प्रण्वाः । सामानि रथंतरादीनि । एतेभ्यो जपादिभ्यो व्यतिरिक्तानां मन्त्राणां यज्ञकर्मण्येकश्वतिभवति । अनया च स्मृत्यानुमितं वेदवाक्यमेतत् । तानो यञ्चकर्मणीति । तान इत्येकश्वतेः पूर्वाचार्यसंज्ञा । न चैकश्वतित्वे स्वराध्ययनं व्यर्थमिति वाच्यम् । स्वरिविशेषण् बहुवीहितत्युरुषसमासादिनिश्वये सत्यर्थविशेषस्यावबोड्ढं शक्यतात् । जपादिषु तु यथाध्ययनं स्वरः प्रयोक्तव्यः ॥

नवमाधिकरणमारचयति ॥

आयीभावो योनिवशादुत्तरावशतो ऽथवा। गीत्यर्थतादादिमो ऽन्यो वर्णाभिव्यज्ञकत्वतः ॥ १६॥

यद्योन्यां तदुत्तरयोगीयतीति श्रूयते। तत्र कया निश्वत्र श्रा भुविद्त्यसावृग्योनिः। तस्यामृचि कयेत्यक्षरह्वयमाद्यो भागः। निश्वत्र श्रा भुविद्त्यक्षरषद्धं द्वितीयो भागः। तिस्मिन्भागे द्वितीयाक्षरे चकारस्योपरितनिमकारं विलोण तस्य स्थान श्रायीभावमाद्माय गीतिर्निष्पादिता। कस्वा सत्यो मदानामित्यनन्तरभाविन्युत्त-रा। तस्यां योनिन्यायेन चतुर्थाक्षरे तकारस्योपरितनं यकारमोकारं लोपयिता तयोः स्थान श्रायीभावः कार्यः। श्रभी षु ण इत्यसावपरोत्तरा। तस्यामि चनुर्थाक्षरे एकारस्योपरितनमकारं लोपयिता तस्य स्थान श्रायीभावः कर्तव्यः। श्रम्थाया गीतिनाश्रप्रसङ्गादिति प्राप्ते बूमः॥ नाच योनौ वर्णान्तरस्यागमः। विं

र्ताह विद्यमान एव चकारस्योपरितन इकारः सामप्रसिष्ठया प्रक्रियया वृद्धः सबै-कारी भवति । तस्य संध्यक्षरतादकारः पूर्वभागः । इकार उत्तरभागः । तावुभी विश्लेषेण गीयमानावायीभावं प्रतिपद्येते । तथा च सामगा श्राहुः । वृद्धं ताल-व्यमायीभवतीति । तथा सत्युत्तरयोश्वतुर्थास्तरे नास्ति तालव्य इकार इत्यायीभावो न कर्तव्यः । अभी षु णः सखीनामविता जरितृणामित्येतस्यामुत्तरायां द्वादशास्त्र-रगतस्य रेफस्योपरितन इकारः पूर्ववदायीभवति । सो ऽयमायीभाव उक्तरीत्या वर्णाभिव्यक्तकतादुत्तरागतवर्णवश्चेन कर्तव्यः । गीत्यर्थताभावेन योनिक्रमे तेन विनापि न गीतिर्विनश्चिति ॥

#### दशमाधिकरणमारचयति ॥

स्तोभा नोत प्रदिश्यन्ते नागीतित्वेन वर्णवत् । स्वरादिवत्र्यदिश्यन्ते गीतिकालोपयोगतः ॥ १९ ॥

वामदेव्यसासी योनी इयोर्धयोर्मध्य श्लींकारइयेन होशक्देन हायीशक्देन च निष्पद्मः स्तोभ एवमास्नातः। श्लीं श्लीं हो हायीति। सो ऽयं स्तोभो नोत्तर-योरितिदिश्यते। कुतः। श्लगीतित्वात्। यद्योन्यां तदुत्तरयोगायतीति गीतिमा-चमतिदिश्यते। तत्र प्रथमाया श्लुचो वर्णा यथा नातिदिश्यन्ते। तथा स्तोभा श्लपीति प्राप्ते बूमः॥ स्वरो वर्णविश्लेषो विराम इत्येते गीत्युपयोगित्वाद्यथाति-दिश्यन्ते। तथा स्तोभा श्लिप गीतिकालपरिखेदकत्वादितिदिश्यन्ताम्॥

## एकादशाधिकरणमारचयति ॥

स्तोभस्य लक्ष्णं नास्ति किंवास्ति न विवर्णता। आधिक्यमयतियाप्तं विशिष्टं लक्ष्णं भवेत् ॥ १६॥

न ताविडवर्णतं तल्लक्षणम् । वर्णविकारस्य विपरीतवर्णतेन स्तोभलप्रसन्तात् । अप्र आ याहीत्यस्यामृच्यकारस्य स्थान खोकारं कृता गायित श्लोपा-यीति । अधिको वर्णः स्तोभ इत्युक्ते सत्यभ्यासे ऽतिव्याप्तिः । पिवा सोमिमन्द्र मन्दतु नेत्येतस्यामृचि दतुनेत्यक्षरचयं गानकाले चिरभ्यस्तम् । आतो विकाराभ्या-सयोरितव्याप्तेनीस्ति लक्षणिमिति चेत् ॥ मैवम् । अधिकाने सत्यृग्विलक्षणवर्णः स्तोभ इति विशिष्टस्य तक्षक्षणलात् । लोके ऽपि सभायां विप्रलम्भकेनोच्यमानं प्रकृतार्थानिन्वतं कालक्षेपमानहेतुकं शब्दराशिं स्तोभ इत्याचक्षते । तस्मादिस्त लक्षणम् ॥

### बादशाधिकरणमारचयति ॥

न स्युः स्युवाच नीवारा वीहिस्थाने ऽिमतेने हि। विकारतिकतात्ते स्युः प्रोख्यणादिरतो भवेत् ॥ १९॥ मध्याश्यनखपूतलपरिधीरापदेष्विप। ये धर्माः षडहादीनां ते कार्याः स्थानपाततः ॥ २०॥

सामोहो गतः। अय संस्कारोहः॥ वाजपेये नैवारश्वरः श्रुतः। तच नीवाराणां वीहिस्थानपाते प्रमाणाभावाद्वीहिधमाः प्रोक्षणावधातादयो नीवारेषु न कर्तव्या इति चेत्॥ मैवम्। नैवार इत्यस्य विकारार्थतिष्ठतस्य वीहिस्थानीयवे प्रमाणवात्। यथा वीहयस्तर्षुल्हारेण हिर्विनिष्पादसाधनम्। तथा नीवारा अपि। तसात्मित्त प्रोक्षणादयः॥ अयं न्यायो मध्यश्रनादौ योजनीयः। संस्थिते पृष्ट्ये षडहे मध्याश्येद्धृतं वेत्यच षडहधर्मो वतनियमादिर्मध्यभने कर्तव्यः। राजमूये नैर्म्युतं चरं नखावपूतमित्यचोलूखलमुसलयोधमः प्रोक्षणं नखेषु कर्तव्यम्। चातुर्मास्येषु परिधौ पश्चं नियुक्षीतित्यच यूपधर्मः पश्चितयोजनं विस्पष्टमेव परिधौ श्रुतम्। ज्योतिष्टोम ऐरं कृत्वोद्वेयमित्यच गिरापदधर्म आयीभावादिरिरापदे कर्तव्यः॥

# चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

न यूपधर्माः परिधौ सन्ति वान्यार्थकृत्वतः। नाविरोधादञ्जनाद्याः स्युर्नियोजनसाधने ॥ २१ ॥

चातुमीस्येषु यूपकार्ये पशुनियोजनं स्थिविष्ठे मध्यमपरिधावासायते । परिधौ पशुं नियुज्जीतेति । तच नियोजनकार्येण परिधेर्यूपस्थानीयते ऽपि न यूपधमी-स्तक्षणादयो ऽज्जनादयश्च तच युक्ताः । कुतः । ञ्चित्रपरिधानार्थे मध्यमपरिधेरि-तरपरिधिवदुत्पन्नत्वादिति चेत् ॥ वाढम् । ञ्चन्यार्थमुत्पन्नस्यापि वचनान्नियोजन-

साधनतमस्ति । यूपो ऽपि पशुनियोजनार्थं संस्क्रियते । ततो नियोजनसाधने परिधी युक्ताः संस्काराः ॥ ननु परिधिस्तक्सहितः श्यानश्च । तच तक्षणोच्छायौ यूपधर्मी विरुध्येते । एवं तिहे तौ मा भूताम् । श्चविरुद्धास्त्रञ्जनादयः कर्तव्याः । तथा सित संस्कारिनिमत्तस्य यूपश्चरस्य परिधाविप मुख्यताद्यूपायाज्यमानायानुबृहीत्यस्मिग्रेषमन्त्रे परिधये ऽज्यमानायेत्येवमूहो न कर्तव्यः ॥

## चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥

शृतद्धोः प्रणीतानां न धर्माः सन्ति वा न हि। अपाकार्थेत्वतः सन्ति पाकहेतुत्वसाम्यतः ॥ २२॥

अभ्युदयेष्ट्यां शृते चरुम् । दधिन चरुमिति शृतदधनी आसाते । तयोः प्रणीताधमा न कर्तव्याः । हिवःश्रपणार्थमुत्पना उत्पवनादिधमेसंस्कृता आपः प्रणीताः । दिधिपयसी तु श्रपणार्थं नोत्पन्ने । किंतु हिविष्ट्वेन प्रदानार्थमुत्पन्ने । ततः
साम्याभावान्नोत्पवनादयो धमीस्तयोरिति चेत् ॥ मैवम् । अन्यार्थमुत्पन्नयोरिप
दिधिपयसोरच चन्द्रोदयं निमित्तीकृत्य चरुश्रपणहेतुनं वाचनिकम् । ततः समानतात्त्वभाः सन्ति ॥

### पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

वृहद्रथंतरे धर्मैः संकीर्शे वा व्यवस्थिते। पृष्ठेक्यात्संकरो धर्मे निर्देशादेर्थवस्थितिः ॥ २३॥

ज्योतिष्टोमे विकल्पितं पृष्ठस्तोचं विहितम्। बृहत्पृष्ठं भवति। रथंतरं पृष्ठं भवति। तचोभयच धर्माः श्रुताः। बृहति प्रस्तूयमाने मनसा समुद्रं ध्यायेत्। रथंतरे प्रस्तूयमाने संमीलयेदित्यादयः। त उभयच संकीर्येरन्। पृष्ठसिष्ठिलक्षणस्य कार्यस्येकतादिति चेत्॥ न। निर्देशभेदात्। साङ्कर्ये त्ववेलक्षर्ण्येन बृहदिति रथंतरिमिति च डी निर्देशो नोपपद्येयाताम्। किं च। उभयधर्मसाहित्यं विरुद्धम्। उचैर्गेयं वलवद्गेयमिति बृहर्द्धमः। नोचैर्गेयं न वलवद्गेयमिति रथंतरधर्मः। तस्सादुभयोधर्मा व्यवतिष्ठनो॥

षोडशाधिकरणमारचयति ॥

तयोधेमीः समुचेया न वा कखर्यंतरे। डिस्थानताङ्गाय आद्यो विरोधाडार्त्तिके ऽन्तिमः॥ २४॥

वैश्यस्तोमे कर्षवर्थंतरं पृष्ठं भवतीति श्रूयते । तच कर्षवर्थंतराख्यसामः पृष्ठ-स्तोचसाधनयोः प्राकृतयोर्वृहद्रथंतरयोरुभयोः स्थानेपतितत्वादुभयसंविश्यिभीः समुच्चेतव्याः । ये तु विरुद्धा धर्मा उच्चेर्गेयं नोच्चेर्गयमित्यादयस्ते विकल्पन्ताम् । समुद्रध्यानिमीलनादीनां विरोधाभावास्रकृताविव निर्देशभेद्स्याचाभावाच समुच्चय इति भाष्यकारस्य मतम् ॥ विकल्पितयोरेव इयोः स्थानेपतितत्वाहिरुद्ध-धमीचारस्याच विकल्प एव युक्तः । न तु समुच्चय इति वार्त्तिककारस्य मतम् ॥ तचोभयच तक्तन्मतविपरीतः पूर्वपश्च उच्चेयः ॥

सप्तदशाधिकरणमारचयति ॥

विसामके वयोर्धमेसाङ्क्यं वा व्यवस्थितिः। पृष्ठेक्यात्संकरो मैवं धर्माणां सामगत्वतः॥ २५॥

गोसव उमे कुर्यादित्यादिना गोसवादी वृहद्रयंतरसामहयसाध्यं पृष्ठस्तोचं वि-हितम्। तच पृष्ठस्तोचस्यैकावेन धर्मव्यवस्थाया असंभवाइहत्युभयधर्माः कर्तव्याः। रणंतरे ऽणुभयधर्मा इत्येवं साङ्कर्यमिति चेत्॥ मैवम्। न ह्येते पृष्ठस्तोचप्रयुक्ता धर्माः। किंतु सामप्रयुक्ताः। ततः साम्नोर्भेदाङ्कमा व्यवतिष्ठनो॥

**अष्टादशाधिकरणमारचयति** ॥

सौर्यादौ पार्वणौ होमौ स्तो न वा कालदेवकौ। स्तः संघदेवकौ संघाविकारलाच तच तौ॥२६॥

दर्शपूर्णमासयोः श्रूयते। सुवेण पार्वणौ जुहोतीति। तच पर्वशब्दः कालवि-शेषवाची। ततः कालदेवकौ तौ होमावारादुपकारकतया प्रयाजादिवत्सौर्यादि-विकृतिष्वितिद्श्येते इति चेत्॥ मैवम्। पर्वशब्दस्याग्रेयादिचिकसंघपरवात्। दानार्थवाचिनः पृणातेर्धातोर्तिष्मचोऽयं पर्वशब्दः। स च प्रियते दीयतेऽस्मिचि-त्यिकरण्युत्पत्त्या कालमाचरे। भावयुत्पत्त्या तु क्रियापरः सत्प्रकरण्वशादाग्रे- यादिकर्मचयसंघमाह। तथा च मन्त्रवर्णो ऽष्यनुगृहीतो भवति। ऋषभं वाजिनं वयं पूर्णमासं यजामह इत्येको मन्तः। ऋमावास्या सुभगा सुशेवा धेनुरिव भूय आष्यायमानेत्यपरो मन्तः। तचायीषोमवन्तर्भचयसंघस्य व्यासक्तदेवतात्वम्। न च संघस्य विकृतिः सौयादिः। किंत्वायेयस्थैव। ततः संघार्थयोहींमयोनीस्ति सौयादो प्राप्तिः॥

एकोनविंशाधिकरणमारचयति ॥

संनीर्णी संघयोहींमी न वा प्रकरणादुभी। संनीर्णावुपकार्यस्य भेदादेती व्यवस्थिती॥२७॥

दर्शपूर्णमासप्रकरणे पिठतत्वात्मयाजादिवहर्शे ऽपि होमद्वयं कर्तव्यम् । पूर्णमासे ऽपि तथेति चेत् ॥ मैवम् । उपकार्ययोर्व्यवस्थितत्वेनोपकारकयोर्हीमयी-रिप व्यवस्थाया युक्तत्वात् ॥

विंशाधिकरणमारचयति ॥

देवता यजयो वा स्युः प्रयाजे समिदादयः। विष्णुतादिवद्देवतालं न चतुर्थ्याद्यभावतः॥ २६॥

दर्शपूर्णमासयोः प्रयाजपञ्चकमामातम् । सिमधो यजतीत्यादिना । तच यथा विष्णुं यजित वर्ष्णं यजतीत्यादी दितीयानिर्दिष्टा विष्ण्वादयो देवताः । तथा सिमदादीनां देवतात्मम् । ततो यागैर्देवताः संस्क्रियन्त इति दृष्टार्थत्वलाभ इति चेत् ॥ मैवम् । सर्वच चतुर्थ्या तिह्वतेन वा देवता निर्दिश्यते । तद्यथा । यद्यये सायं जुहुयात् । आयेयो ऽष्टाकपाल इति । न चाच सिमदादिषु चतुर्थितिहिती विद्यते । ताद्य्यप्रतीतौ देवता भवित । न च द्वितीयया ताद्य्ये प्रतीयते । किंन्वीपिततमत्वम् । तच्च कर्मनामत्व उपपद्यते । अपिहोचं जुहोतीत्यादौ तद्दर्शनात् । यथा पाकं पचतीत्युक्ते पचिक्रियायाः कर्तव्यता प्रतीयते । तथा सिमधो यजतीत्युक्ते सिमद्यागः कर्तव्यता प्रतीयते । तथा सिमधो यजतीत्युक्ते सिमद्यागः कर्तव्यता । विष्णुं यजतीत्यादौ ताद्य्यमुपचर्यते । प्रयाजमन्त्रेषु सिमधो अप आज्यस्य वियन्तित्यादिषु सिमदादिश्वदेवहुवचनैकव-चनानैर्देवता निर्दिष्टाः । तदेव निमिन्नीकृत्य ताद्य्यैदेव शक्देरिह यागा अभिधी-

यनो । सिमधो यजित । तनूनपातं यजित । इडी यजित । विहैर्यजित । स्वाहा-कारं यजितीत । तस्मान्ताच देवतासंस्कारिविधः । किंतु यागाः केवला विधी-यनो । तेषां च श्रुत्यादिभिः कार्यविशेषानवगमात्रकरणेनारादुपकारकत्वम् । पच्चमप्रयाजस्य तु वस्यमाणाज्यभागादिदेवतासंस्कारकत्वं दशमे ऽभिधास्यते ॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे नवमस्याध्यायस्य द्वितीयः पादः॥

तृतीयपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयित ॥ अग्निवीद्यादयो नोद्या जह्या वा न हि चोदनात्। विवस्ता देवहविषोईष्टलादूह्यते ततः॥१॥

प्रकृतावयये जुष्टं निवैपामीति देवताविषयो मन्त्र आस्नातः । वीहीणां मेध सुमनस्यमान इति द्रव्यविषयः । विकृतिषु सूर्याय जुष्टं निवेपामीति नीवाराणां मेध सुमनस्यमान इत्येवमूहो न कर्तव्यः । कुतः । चोदकेन यथावस्थितस्येव मन्त्रपाठस्यातिदिष्टत्वादिति चेत् ॥ मैवम् । प्रकृतौ देवताहविर्र्ठस्यण्योरेव विवस्था । तथा सित तत्प्रकाणनरूपस्य दृष्टप्रयोजनस्य लाभात् । अपिवीहिणच्दविवस्थायामदृष्टार्थो मन्त्रपाठः प्रसज्येत । तस्मात्सूर्यनीवारलस्यणार्थप्रकाणनायोहः कर्तव्यः ॥

#### हितीयाधिकरणमारचयति ॥

हरितोक्तिः पौग्राधीके न त्याज्या त्यज्यते ऽथवा। नादृष्टार्थेलतो मैवं गुणादृष्यस्य भासनात्॥ २॥

मीतं चरं निर्वपेच्छ्ये श्रीकाम इत्यच पीग्राग्रिकाणि वहीं वि भवनीति श्रु-तम् । तच स्तरणमन्त्रश्चोदकप्राप्तः । दभैः स्तृणीत हिरतिरिति । तच पूर्वन्यायेन दर्भशब्दस्थाने पुग्राग्रिकशब्दः प्रयोक्तव्यः । हिरतशब्दस्तु प्रकृतौ नापूर्वार्थद्रव्यवा-ची। ततो ऽसमवेतार्थलाडिकृतावपदृष्टार्थमनूहेन प्रयोक्तव्य इति चेत् ॥ मैवम् । गुणबारा गुणिद्रव्यप्रकाशने सित दृष्टार्थत्वलाभेन समवेतार्थतात् । तसात्पुण्ड-रीकैः स्नृणीत रक्केरित्यूहनीयम् ॥

# तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

यूपस्पर्शे वैदिके वा लौकिके मन्त्रकीर्तनम्। श्राद्यः प्रकरणान्मेवं लौकिके प्रतिषेधतः॥३॥

ज्योतिष्टोमे ऽग्रीषोमीयपणुप्रकरणे यूपस्पर्शस्य प्रायश्वित्तमास्नातम् । यद्येकं यूपमुपस्पृशेदेष ते वायो इति वृयादिति । तदिदमुच्छ्रयणाञ्जनादिकालीनवेदिकस्पर्शे भवति । कुतः । तत्रकरणादिति चेत् ॥ मैवम् । यूपो वै यञ्जस्य दुरिष्ट-मामुञ्चते यद्यूपमुपस्पृशेद्यञ्जस्य दुरिष्टमामुञ्चेत्तस्माद्यूपो नोपस्पृश्यत इति प्रतिष्ध्य पश्चात्रायश्वित्तासानात् । प्रतिषेधश्व लौकिकस्पर्शविषयः । वैदिकस्य विहितलात् । तस्माञ्चौकिके स्पर्शे प्रायश्वित्तम् ॥

# चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

पाशं पाशान्त्रयोः पश्चोरेको मन्त्रो ऽथवा त्रयम्।
एकैकले त्रयते किमेकस्योहो ऽथवा त्रयोः ॥४॥
एकेनैव कृतार्थत्वादेको मन्त्रस्तदापि च।
ऋविकारेण बद्धर्थ एकार्थः समवायतः ॥५॥
प्राकृततादुभावृद्ध एकार्थो ऽच विवस्यया।
बद्धर्थो ऽपूहनीयो ऽच त्रयोः शक्तेरक्रुप्तितः ॥६॥

ज्योतिष्टोमे ऽग्नीषोमीयपशावेकवचनान्तवहुवचनान्ती ही पाशमन्त्री भिन्न-योः शाखयोराम्नाती । ऋदितिः पाशं प्रमुमोक्ते तमित्येकच । ऋदितिः पाशान्त्र-मुमोक्ते तानित्यपरच । तावुभी पाशहयोपेतायां विकृती चोदकेनातिदिष्टी । सा च विकृतिरेवमाम्नायते । मैचं श्वेतमालभेत वारुणं कृष्णमपां चौषधीनां च संधा-वन्नकाम इति । तचैकेनैव मन्त्रेण चरितार्थेलान्न हयोरितदेश इत्याद्यः पक्षः । तदाप्यविकृतस्येव प्रयोक्तं शक्यत्वाह्मद्वचनान्तो मन्त्रो युक्तः । प्रकृतावेकस्मित्य-शावसमवेतार्थतया बहुवचनस्य विकृतावनूहनीयलादित्येकः पक्षः । तादृग्वहु- वचनोपेतलादेव मन्त्रो ऽप्यसमवेतार्थः प्रकृतौ भवति । एकवचनानास्तु मन्त्रः प्रकृतौ समवेतार्थलाडिकृतावितदिश्यताम् । स च डिवचनान्तलेनोहनीय इति प्रक्षान्तरम् । प्रकृतौ विद्यमानयोरुभयोर्भन्तयोर्विकृतावितदेशस्य वारियतुमशक्यलादेकमन्त्रपक्षस्यावान्तरलेनोपन्यस्तावुभाविप प्रक्षावयुक्तौ । मन्त्रडयातिदेश-पक्षे लेकवचनानाः प्रकृतौ समवेतार्थतया विकृतावूहनीयः । बहुवचनान्तो यथावस्थित एव पठनीय इति पूर्वपक्षः ॥ लोके वेदे वा बहुवचनस्य डयोरर्थयारकृप्रशक्तिलाद्दिवचनान्ततया सो ऽप्रूहनीय इति राडान्तः ॥

पज्जमाधिकरणमारचयति ॥

उत्क्रष्टयो न वा मन्त्रो बह्रर्थी ऽसंगतवतः। उत्कर्षो न विकल्पो ऽसौ गुणे वन्याय्यकल्पना ॥ ७ ॥

यो ऽयं पूर्वीदाहतो बहुवचनान्तः पाशमन्त्रस्तस्य प्रकरणादुन्तर्षो बहुपाशयुकेषु पश्रुगणेषु कर्तव्यः। कृतः। एकस्मिन्पशो प्रकृते तस्यानन्वितत्वादिति चेत्॥
नासावुन्कष्टव्यः। किंत्वेकवचनानेन मन्त्रेण सह विकल्पनीयः। न हि पाशानित्यच प्रधानांशस्यानन्वितत्वमिस्ति। प्रातिपदिकविभक्त्योः प्रातिपदिकं प्रधानम्।
धर्मिवाचकत्वात्। विभक्तिस्तु कर्मत्वकरण्वादिधमेवाचकत्वाद्गुणभूता। तथा विभक्तिवचनयोविभक्तेस्तु कर्मादिकारकवाचित्वात्र्र्णाधान्यम्। वचनस्य कारकसंख्याभिधायित्वाद्गुण्तम्। तथा सति बहुवचनान्ते पाश्र्यञ्दे प्रातिपदिकं कर्मकारकविभक्तिश्वेकस्मिचपि पाशे संगद्धेते। गुणभूते तु बहुवचने लक्ष्यणावृत्तिः कल्पनीया। पाश्रावयवगतं बहुवं लक्ष्यत इति। तस्माद्गुणभूतं वचनमाचमनुसृत्य
कृत्सस्य मन्त्रस्य प्रकरणपाठो न बाधनीयः। किंतु प्रधानानुसारेण मन्त्रयोः समानवलनाद्विकल्पः कर्तव्यः॥

षष्टाधिकरणमारचयति ॥

पत्नीमिति हिपत्न्यादावृद्धं नो वोद्यते ऽर्थतः। नोपदेशस्य सामान्यादितदेशाप्रवृत्तितः ॥ ७ ॥ दर्शपूर्णमासयोर्भन्त्र आद्मायते। पत्नीं संनद्धोति। तत्रैकपत्नीकस्य यजमानस्य प्रयोगे समवेतार्थे एकवचनानाः पानीशन्दः । स च विपानीकस्य बहुपानीकस्य च प्रयोगे ऽर्थवशादूहनीय इति चेत् ॥ मैवम् । किमुपदेशपाप्तस्योहः । ऋतिदेशपाप्तस्य वा । नाद्यः । उपदेशस्य सर्वप्रयोगसाधारणत्वात् । यद्येकपानीकप्रयोगार्थमेवायं मन्त्रोपदेशः स्यात् । तदानीमेकवचनं विवस्थेत । न त्वेवमित्तः । ऋत्यथा विपानीकबहुपानीकप्रयोगयोमेन्त्र एव नोपदिश्येत । तच् कृत जहानू-हिचनावकाशः । साधारणे तूपदेशे सर्वप्रयोगसमवेतार्थतया पानीपदे प्रातिपित्वं कर्मकारकविभक्तिश्चेत्युभयमेव पाशन्यायेन विविद्यतम् । एकवचनं त्वह्र्षार्थतया सर्वप्रयोगे ऽसमवेतार्थतया पानीपदेषु यथावस्थितमेव पठनीयम् । नाप्यतिदेशप्राप्तस्योह इति वितीयः पक्षः । विबहुपानीकप्रयोगयोरिवकृतित्वेनानिदेशायोगात् । तस्याद्य नास्त्यूहः ॥

#### सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

जह्यों नो वैष विकृतावृद्धों ऽ पाठेन पाशवत्। नादृष्टळान्दसलाभ्यां पाशे छान्दसता न हि ॥ ९ ॥

एष एकवचनानाः पानीमन्त्रो विकृती डिबहुपानीकप्रयोगयोह्हिनीयः । कुन्तः। पाठाभावात् । प्रकृतावर्थानुसारेण प्राप्तो ऽ प्यृहः सर्वप्रयोगसाधारणेन मन्त्र-पाठेन वाधितः । विकृती तु वाधकस्य पाठस्याभावेनास्मदायसप्रयोगे ऽ श्रीनुसारेणोही युक्तः। स्रत एव पूर्वच डिपाण्युक्तायां विकृतावेकवचनान्तो बहुवचनान्त्रस्य पाण्यमन्त्र कहित इति चेत् ॥ मैवम् । पानीमित्येकवचनस्याविविद्यत्तत्तेन प्रकृतावदृष्टार्थतया यथावस्थितपाठे सति विकृतावपदृष्टार्थ यथावस्थितस्येव पिठतव्यत्वात् । स्रथोच्येत । प्रकृती छान्दसत्वेन व्यत्ययेनैकवचनमेव डितवहुत्व-योरप्यथयोवितत इति । एवं तिह विकृतावप्यूहमन्तरेणेव डित्वबहुत्वाभिधानान्मा भूदृहः । न चैवं पाणे ऽ प्यूहो मा भूदिति एङ्कनीयम् । प्रकृतावेकवचनबहुवचनयोरेकस्मिचेव पाणे वैदिकप्रयोगदर्शनात् । डित्वे तद्भावात् । तस्मात्पाणस्योहो विकृती । न तु पत्नीपदस्य ॥

अष्टमाधिकारणमारचयति ॥

अयीषोमीयसवनस्थास्तुस्यविधयो यदि। प्रास्मा इति तदा मन्त्रे पत्नीन्यायेन नोहनम् ॥ १०॥

अपिष्टोमोक्थ्यषोडश्यितराचरूपामु ज्योतिष्टोमस्य संस्थास्वेकोत्तरवृद्धा सवनीयाः पश्चव आद्याताः । आग्नेयः पश्चरिष्टोम आलभ्य ऐन्द्राय उक्थ्ये दिनीयः । ऐन्द्रो वृष्णिः षोडशिनि तृतीयः । सारस्वती मेथितराचे चतुर्थिति । त एते सवनीयपश्चो ऽगीषोमीयपश्चना समानविधयो न तु तिह्वकृतय इति कस्यित्तपूर्वपिक्षणो मतम् । तदेवाभ्युपगम्य कृत्वाचिन्ता क्रियते । अधिगुप्रैष-मन्त्रे प्राप्ता अग्निं भरतेति वाक्ये पुंलिङ्गचतुर्थ्येकवचनान्त इदंश्च्दः पिताः । तस्य मेथां स्त्रीलङ्गतया नास्त्यूह इति प्रथमपादे निगीतिम् । इह त्वेकवचनस्य पश्चित्वबहुत्वयोः पत्नीशच्द्वतपूर्वीत्तरपक्षौ दृष्ट्यौ । अर्थानुसारेण द्विवचनबहु-वचनयोह्ह इति पूर्वः पक्षः ॥ उपदेशस्य साधारण्तेन सर्वच समवेतार्थयोः प्रातिपदिकविभक्त्योरेव विविद्यत्तत्वेनैकवचनस्याविविद्यत्त्वात्कथंचिद्विविद्यत्त्वे ऽपि छान्दसेन वचनव्यत्ययेन द्वर्थवह्यैवाचित्वाचास्त्यूह इति राह्यानः । परमार्थतस्तु सवनीयपश्चनामगीषोमीयविकृतित्वादस्त्येव लिङ्गवचनयोः पाश्च्या-येनोहः ॥

नवमाधिकरणमारचयति ॥

वीहिप्रतिनिधावूहो वीही णामिति नास्ति वा। अथादूहो न साहश्यादंशानां साधनततः ॥ ११॥

श्रुतस्य द्रव्यस्यापचारे भूयो-वयवसामान्योपेतं द्रव्यान्तरं तस्य प्रतिनिधिभैवति। तद्याया । वीहीणामपचारे नीवारास्तेषां स्थाने निविश्वने। तदेतत्षष्ठे ऽध्याये ऽव-स्थितम् । प्रतिनिहितेषु नीवारेषु वीहीणां मेधेत्ययं मन्त्र जहितव्यः । कृतः । श्र्यांनुसारादिति चेत् ॥ मैवम् । नैवारे चरी नीवाराणां साधनतेन विहितानां वीहिस्थानीयतया भवति मन्त्रस्योहः । इह तु न नीवाराः साधनतेन विहिताः । किंतु भूयो-वयवसाहश्यद्वारा प्रापन्ते। ततो ऽवयवानामेव साधनतम् । तथा सित वीद्यवयवेष्वविकारेण यथा वीहिश्वन्दः। तथा नीवारावयवेष्विप प्रवृत्तेनीस्त्यूहः॥

दशमाधिकरणमारचयति ॥

डिपश्चोश्चश्चराद्यहो न वोहः पशुभेदतः। तेजोमात्रस्य सूर्यादावेतीभावादनूहनम् ॥ १२॥

अयीषोमीयपशाविष्गुप्रेषे पश्चसंवन्धिच सुरादीनां सूर्यादिसंसर्ग आसायते। सूर्यं च सुर्गमयतात्। वातं प्राणमन्ववसृजतात्। दिशः श्रोचिमत्यादिः। मैचं श्वेत-मालभेत वारुणं कृष्णमिति विहितयो इयोः पश्चोर्मन्त्वगता श्रुस्यादिश्चरा डि-वचनान्तत्ने नेहिनीयाः। कृतः। पश्चभेदेन च सुरादीनां भिन्नतादिति चेत्॥ मैवम्। न स्रचेन्द्रियाधिष्ठानं शरीरगतं गोलकं च सुःशच्देन विविष्ठतम्। ति विवस्यायामेकिष्मिनिष्ण पश्चौ गोलकभेदादेकवचनान्तच सुःशच्दस्यानन्वयप्रसङ्गात्। गोलकस्य सूर्यादिप्राष्ट्रसंभवाच। यनु रूपदर्शनादिसामध्येल स्रणं तेजोमाचं तदच च सुरादि-शच्दिविविष्ठतम्। तच्च पश्चनेकत्वे ऽिष ततो निर्गत्य सूर्यादावेकीभूतत्वात्समुद्रप्रविष्टनदीवन्न भेदेनावितष्ठते। तस्मान्नास्त्यूहः॥

एकादशाधिकरणमारचयति ॥

एकधेत्यविकारः स्यादभ्यासी वा सहत्वतः।

आद्यो मैवं प्राकृतस्य सकृत्वस्योचितत्वतः ॥ १३ ॥

ति । हिन्दीत्यर्थः । तच विवारः । कृतः । तस्य शन्दस्येह सहतवा-विवातः । एकधा गाः पाययतीत्यच यौगपद्ये प्रयोगदर्शनात्पश्चनेकाले ऽपि लगु-त्याटनस्यैककालीनतं वहुपुरुषकर्तृकस्य घटत इति प्राप्ते ब्रूमः ॥ प्रकृतावेकिस्य-शौ यौगपद्यलक्षणो ऽर्थो न संभवति । ततः सकृत्वं तस्य शन्दस्यार्थः । तिगय-मवयवशो बहुकुत्वो न छेत्रव्या। किंतु सर्वापि सकृदेकप्रयत्नेनेत्युक्तं भवति । यग्न-कृतौ सकृत्वं तदेव विकृतावुचितम् । ततः प्रतिपश्च सकृत्वमिभधातुमेकधेत्ययं मन्त्रो ऽभ्यसितव्यः ॥

डादशाधिकरणमारचयित ॥ अविकारो विकारो वा स्थान्मेधपतिशब्दयोः।

विकारे स्वामिदेवार्थे एकार्थो वान्तिमे ऽपि किम् ॥ १४॥ स्वाम्यर्थो देवतार्थो वा स्यादन्यायत्वतो ऽप्रिमः। अर्थसत्वाद्विकारो ऽच द्वावर्थी शब्दयोर्द्वयोः ॥ १५॥ मन्त्रेक्यादर्थे एको ऽच स्वाम्यस्मिज्ञायया द्विता। देवार्थाशीर्देव एको ऽधिष्ठाने द्वे द्विधेरणम् ॥ १६॥

अधिगुप्रैषनिगद्स्यादाविदमासायते। दैव्याः शमितार उत मनुष्या आरभध्यम्। उपनयत मेध्या दुर आशासाना मेधपतिभ्यां मेधमिति । शाखान्तरे तु मेधपतये मेधमिति । अयमर्थः । शमितारः पशुघातिनो डिविधाः । दैव्या मानुषाश्व । ता-नुभयान्संबोध्य होता कर्तव्यविशेषाचिदिशति । आरम्भः कर्तव्यः । मेधो यज्ञः । तद्योग्या दुरः पदार्थान्हिंसाहेतूनिहानयत । किं कुर्वन्तः । यज्ञपतिभ्यां यज्ञपतये वा यज्ञमाणासाना इति । तत्रैकवचनान्तस्य मेधपतिशच्दस्य डिवचनान्तस्य च बहुपणुयुक्तासु विकृतिष्वनूह ऊही वेति संशयः। ऊहपक्षे ऽपि किमेकवचना-नास्य यजमानी ऽर्थो डिवचनानास्याग्रीषोमी देवते इत्येवमर्थभेदः। निंवा शन्द-इयस्यैक एवार्थ इति संशयः। एकार्थतपक्षे ऽपि यजमान एवार्थी देवतैव वेति संशयः ॥ तचायीषोमीये पशौ यजमानो ऽयीषोमौ चेति चयो मेधस्य पतयः। तेष्वेकवचनस्य द्विवचनस्य चान्यायनिगद्वेन प्रकृतावविविक्षतस्य वचनस्य वि-कृतावनूह इत्याद्यः पक्षः । प्रकृतौ समवेतार्थते संपादियतुं शक्ये सत्यन्यायिन-गदलाभावाडिकृतावृहः कर्तव्य इति डितीयः पक्षः । ऋसिन्डितीयपक्षे ऽपि प्रकृतावुपन्यस्तप्रकारेणार्थभेदाडिकृतिषु वहुयजमानयुक्तास्वहीनादिषु यजमाना-नुसारेणेकवचनान्त जहनीयः । अनेकपणुयुक्तासु विकृतिषु देवतानुसारेण दिव-चनाना जहनीयः। सो ऽयं शाखाविकल्पेन प्रथमः पश्चः। शाखाभेदेन पाठभेदे ऽपि मन्त्रभेदाभावादर्थभेदो न युक्तः । किंत्वेक एवार्थ इति पक्षान्तरम् । तदापि देवतायाः संप्रदानलेन स्वामिताभावान्मेधपतिशच्दयोग्यता नास्तीति यजमान एव तन्छन्दार्थः। तिसंख यजमाने स्वत एकतम्। जायया सह दिलमित्येकव-चनिवचने उमे अपि समवेतार्थे। ततो यजमानवयोपेतायां विकृतावेकवच-नानो डिलेनोहनीयः। यजमानवहुलोपेतायां विकृतौ डिवचनान्तो बहुलेनेति पूर्वः पक्षः ॥ मेधस्य यजमानार्थतं नैवाशासनीयम् । तस्य सिडलात् । देवतार्थतं

ताशासनीयम् । ततो मेथमाशासाना इत्येतदेवतायां समवेतार्थं संप्रदानस्यापुदे-श्यत्वेन प्राधान्यान्मेधपतित्वमविरुडम् । देवताकारेशेकत्वादियत्वसोमताकारेश दित्वाचेकवचनदिवचने उपपद्येते। तसादेवतानुसारेश विकृतावृह इति राडान्तः॥

चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

स्रादित्येष्वेकवाच्येषु ऊद्यो नो वोद्यते ऽन्यवत् । गणार्थेतादनूहो ऽतो विकल्पः प्रकृताविव ॥ १७ ॥

प्रजापणुसंपत्तिकामस्य बहुदेवत्यः पणुरास्तायते। यः कामयेत प्रथेय पणुभिः प्र प्रजया जायेयेति स एतामविं वशामादित्येभ्यः कामायालभेतेति। वशा बन्ध्या। कामाय कामुकेभ्य इत्यर्थः। अत्र चोदकप्राप्तो मेधपतय इत्येकवचनान्तः शब्द् आदित्यानां बहुत्वाइहुवचनान्तत्वेनोहनीयः। यथा मेधपतिभ्यामिति विवचनान्त कहाते। यथा वा पाश इत्येकवचनान्त कहाते। तहदिति चेत्॥ मेवम्। प्रकृता-वग्नीषोमयोर्गेशिकत्वमेकवचनान्तो बूते। आदित्यानामपि गशिकत्वं समानमित्यन्तृहः। तस्मादिवनृत एकवचनान्त इतरेश सह प्रकृताविवाचापि विकल्पते॥

चतुर्दशाधिकारणमारचयति ॥

कृष्णयीवादिके नोह जहो वास्य न पूर्ववत् । देवतं न गणस्यात जहो बद्धभिधित्तया ॥ १६ ॥

यूपैकादिशन्यामग्न्यादिदेवताकाः पश्व आसाताः । प्रैवाग्रेयेन वापयित मिथुनं सारस्वत्या करोति रेतः सौम्येन द्धाति प्रजनयित पौष्णेनेत्यादिना। ते च स्वनामिभर्यवासाताः। आग्रेयः कृष्णग्रीवः। सारस्वती मेषी। बभुः सौम्यः। पौष्णः श्याम इत्यादिना। तवास्यैकवचनान्तस्य मेधपतिशब्दस्यादित्येष्टिवव नोह इति चेत्॥ मैवम्। वैषम्यात्। आदित्यगणस्य तव देवत्वम्। इह तेकैकस्य पृ-षग्देवत्वम्। आतो बहून्देवानिभधातुं बहुवचनान्तत्वमूहनीयम्॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे नवमस्याध्यायस्य तृतीयः पादः ॥

चतुर्थपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयति ॥

षड्विंशतिर्वङ्कयो ऽस्येत्यनूहः स्यादुतोह्यते।
ऊहे ऽपि वचनान्यत्मस्येत्यावत्यंते ऽथवा ॥१॥
षड्विंशतेरुताभ्यासः समस्योक्तिभेवेदुत।
अनूहो ऽकरणलेन दृष्टलाभात्तदूहनम् ॥२॥
संख्यायात्र्य पशोर्युक्तेवेङ्कीणां मुख्यतावशात्।
अमी पक्षा युज्यते ऽन्यस्ता अनुष्ट्येति शेषतः ॥३॥

अधिगुप्रेषे वाक्यमिदमासायते। षड्विंशतिरस्य वङ्गयस्ता अनुष्ट्योच्यावयता-दिति। अयमर्थः। वङ्क्यो वकाणि पार्श्वास्थीनि। तान्यस्य पशोः षड्विंशतिसंख्या-नि । एकैकसिन्यार्थे चयोदशानामवस्थिततात् । ताश्व वङ्गीरनुष्ठ्यानुक्रमेण गण्यिलेति यावत्। उच्च्यावयतादुडरतादिति। सो ऽयं मन्त्रो वङ्कीणामुडरणे करणतया न विनियुक्तः । किंतु संज्ञपनात्राक्पशी नीयमाने होत्रा प्रयुज्यते। ततो ऽसमवेतार्थेलादनूह इत्याद्यः पक्षः॥ अकरणले ऽपि नादृष्टार्थेलम्। शमि-नृणामुडरणीयार्थस्यावश्यकत्वेन दृष्टार्थत्वात् । तस्मात्रकृती समवेतार्थतया विकृ-तावूहः। तदापि चलारः पक्षाः। तच संख्या मुख्यत्वेन प्रकाश्या। तेन इयोः पश्चोडिंगुणितां षड्विंशतिसंख्यां प्रकाशियतुं डिवचनान्ततया षड्विंशतिशब्द ऊह-नीय इत्याद्यः पक्षः। पशोश्वीदितत्वेन मुख्यत्वात्तद्वाचकं षष्टचन्तमस्येति पदं पश्व-नुसारेणावर्तनीयमिति हितीयः पश्चः। युक्तिर्योगः षड्विंशतिसंख्यायाः पणुना सह संबन्धः । तस्य मुख्यत्वात्मतिपशु विभक्तां संख्यां प्रकाशियतुं षांद्वंशतिपद-स्याभ्यास इति तृतीयः पक्षः। अत्र सर्वत्र मुख्यानुसारेण पदान्तराख्यूहनीयानि। संख्येयानां वङ्कीणां मुख्यतात् । तासामियत्ता समस्य वक्तव्या । ततो द्विपञ्चाश-दनयोर्वङ्गयः। ऋष्टसप्ततिरेषां वङ्गय इत्येवं यथायोगमूहनीयमिति चतुर्थः पक्षः॥ अयमेव सिज्ञान्तो वाक्यशेषानुगुग्यात् । ता अनुष्ठयेत्ययं वाक्यशेषः । स च व्याख्यातः॥

वितीयाधिकरणमारचयति ॥ न चतुस्त्रिंशदित्येष निषेधो नियतो न वा। गिरापदवदाद्यः स्यान्नैवकारहतत्वतः ॥ ४ ॥ निषेधः प्राप्तिपूर्वो ऽतः प्रापको ऽचानुमीयते । निषेधकप्रापकाभ्यां चतुस्त्रिंशिडकल्पते ॥ ५ ॥

अश्वमेधे चयः सवनीयाः पणवः श्रुताः । अश्वस्तूपरी गीमृगस्ते प्राजापत्या इति । तेष्वश्वस्य चतुस्त्रिंशडङ्क्यः । तथा च मन्त्रः । चतुस्त्रिंशडाजिनो देवब-न्धोर्वङ्कीरश्वस्य स्वधितिः समेतीति । वाजी गन्धर्ववाहको जातिविशेषः । अत एव आमायते। हयो भूता देवानवहद्वीमुरान्वाजी गन्धवीनिति। देवबन्धुर्दवानां प्रियः। स्वधितिश्छेदनहेतुः शस्त्रमित्यर्थः। एवं सत्यधिगुप्रैषे विशेषो ऽयमासा-यते। न चतुस्त्रिंशदिति ब्रूयात्विंशितिरित्येव ब्रूयादिति। सो ऽयं चतुस्त्रिंशद्वाजिन इत्यादिकाया ऋचः प्रतिषेधो गिरापदिनषेधविन्नत्यो न तु विकल्पितः। यथा न गिरागिरेति ब्रूयादेरं कृत्वोन्नेयमित्यच गिरापदिनषेधपुरःसरिमरापदे विहिते सति निषिष्ठस्य नित्यनिवृत्तिः। तथा चतुर्स्तिशन्मन्त्रनिषेधपुरःसरं षड्विंशतिमन्त्रे विहिते सित नित्यनिवृत्तिनिषिडस्येति चेत् ॥ मैवम् । षड्विंशतिरित्येव ब्रूयादि-त्येवकारेण विधित्वप्रत्ययबाधात्। षड्विंशतिमन्त्रस्तावचोदकतः प्राप्तत्वाच विधेयः। तस्य चतुर्स्त्रिंशन्मन्त्रेगापवादप्रसन्तौ न चतुर्स्त्रिंशदित्यनेनापवादकं मन्त्रं प्रतिषिध्य चोदकपाप्तस्यानपोदितलेन यथापूर्वमवस्यानमनूद्यत इत्येवमधे सूचियतुमेवकारः प्रयुक्तः । गिरापददृष्टानास्तु विषमः । अप्राप्तवादिरापदं तत्र विधीयते । तेन च विहितेन पाठप्राप्ते गिरापदे बाधिते स बाधी न गिरागिरेति प्रतिषेधेनानूद्यते ऽतो दृष्टाने निषेधानुवादो दाष्टानिने विध्यनुवाद इति महद्वैषम्यम् । ननु विधिवाक्यस्ययेवकारस्यानुवादले सित न चतुस्त्रिंशदित्यसिमि विषेधे कृत्स्ववाक्य-तात्पर्यान्तिषिडस्य निवृत्तिस्तदवस्था स्यात्। मैवम्। प्रापकस्यापि सङ्गावेन नि-वेधप्राप्तिभ्यां चतुरितंशन्मन्त्रस्य विकल्पितलात् । ऋषोच्येत । चतुरितंशद्वाजिन इत्ययं मन्त्रः केवलं स्वरूपेणैव पठितः। न नस्याधिगुप्रैषवत्र्यापकं किंचिदस्तीति। तन । प्रापकवचनस्य कल्पनीयलात् । अन्यथा प्रसन्त्र्यभावेन प्रतिषेधानुपपन्नेः। तसात्रसञ्जवेनोपजीव्येनानुमितविधिना प्रत्यक्षनिषेधेन च समानवलतया चतु-स्त्रिंशदित्ययं मन्त्रो ऽश्वस्याधिगुप्रैषे विकल्पते ॥

तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

पृथग्वचनमश्वस्य स्याद्न्याभ्यां समस्य वा। श्राद्यः पदे निषिष्ठे ऽच विशेषो नियतो यतः ॥ ६॥ वङ्गीयत्तानुक्तिदोषादृगेवाच निषिध्यते। पक्षे प्राप्तः प्राकृतो ऽस्मिन्समस्योक्तिः पुरा यथा ॥ ९॥

पूर्वोक्ताश्रस्य तूपरगोमृगाभ्यां समस्य वङ्कीयज्ञा न वक्तव्या। किंतु पृथगेव। कुतः। यसाचतुस्त्रिश्चाजिन इत्ययं मन्त्रविशेषो ऽश्वस्य नियतः। ननु प्रत्यक्षित्ने षेधेनानुमितविधिना च विकल्पः पूर्वमुक्तः। तन्न। ऋचो निषेधाभावात्। न चनु त्रिस्त्रंशिति त्रूयादित्यृचि प्रथमपदमानं निषिध्यते। ननु निषेधस्य प्रसिक्तपूर्वकन्त्रमुपजीव्य विधिरनुमितः। तन्नानुमापकस्य निषेधस्याभावेनानुमेयस्य विधेरप्यभावाचतुस्त्रंशिदत्यस्या ऋचः प्राप्तिरेव नास्ति। तन् कुतो नियतिरिति चेत्। न। प्रकरणपाठमन्त्रलिङ्गाभ्यां विनियोगविधेरनुमेयलात्। तस्मादनेन मन्त्रेणाश्वस्य पृथग्वचनमिति प्राप्ते त्रूमः॥ यदि चतुस्त्रंशिदत्येकमेव पदं निष्ध्येत। तदा तस्यामृचि वङ्कीणामियज्ञा नोच्येत। ननु षड्विंशितिरत्येव त्रूयादित्यनेन वाक्येन संख्यावाचिपदान्तरप्रक्षेपविधानादियज्ञोच्यत इति चेत्। न। तस्य वाक्यस्येव-कारेण विधिशक्तेः कुण्डितल्यात्। तस्माच पदमानस्य निषेधः। किंतु कृत्साया ऋचः। तथा सित पृवीक्तविकल्पस्य तदवस्थलादृग्विशेषविधिपक्षे पृथग्वचनं कर्तव्यम्। तन्तिषेपपक्षे चोदकप्राप्ते प्राकृते ऽिधगुप्रेषे प्रथमाधिकरण्यायेन समस्य वक्तव्यम्। तन्त्र तूपरगोमृगयोः प्रत्येकं षड्वंशितित्वादश्वस्य चतुस्त्रंश्चात्समासेन षडशीतिरेषां वङ्क्तय इत्येवमूहनीयम्॥

चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

पक्षी वपा ऽथवोरूको रलयोरिवशेषतः। पक्षी वपा संनिधानाङ्गान्तिन्छेदनिषेधतः ॥ ৮॥

अधिगुप्रेषे वचनमिद्मासायते। वनिष्टुमस्य मा राविष्टोह्कं मन्यमाना इति। वनिष्टुर्वपासमीपवर्ती कश्चित्पश्चङ्गविशेषः। तं मा राविष्ट। तस्य लवनं मा कु-रुत। यत्ययेन लकारस्य रेफः। किं कुर्वन्तः। उह्कं मन्यमानाः। वनिष्टावुह्कवुर्षि

कुर्वना इत्यर्थः । अनोह्नकारुदेन काकविरोधी कश्चिदुलूकनामा पश्चिविशेषो ु ऽभिधीयते । कुतः । रलयोरिवशेषात् । पर्यङ्कः पस्यङ्कः । रोमाणि लोमानीत्या-दिदर्भनात्। उरूक्षणच्दः सादृश्यलक्षकः। पक्षिसदृशं वनिषुं विवेकेन मन्यमाना मा राविष्टेति वाक्यार्थः। तस्मादुरूकः पश्चीति प्राप्ते ब्रूमः॥ उरूकणच्देनाच वपा ल्रस्यते । कुतः । वनिषुसंनिधानात् । सित हि संनिधावुरूकभान्तिर्वनिष्टी संभ-वित । भ्रान्तिप्राप्तं च लवनमच निषिध्यते । उद्दक्तं मन्यमाना वनिष्टुं मा राविष्टे-त्युक्तलात् । वपालवनकाले भान्या वनिष्टोर्यह्नवनं तस्य निषेधे सित दृष्टो ऽर्थो लभ्यते । भ्रान्तिनिवारणस्य दृष्टलात् । नत्पश्चे तु वनिष्टोर्लवनमेव नास्ति । तच्चा-युक्तम् । हृद्याद्यङ्गवल्लवितव्यत्नात् । विनष्टुमग्रीधे षडवत्तं संपाद्यतीत्याद्यनुष्ठा-नविधानात् । ततो लवननिषेधस्यासमवेतार्थलेनादृष्टार्थी मन्त्रपाढः प्राप्नुयात् । तसाइपावचन उरूकशन्दः। यद्यपि वपायामप्रसिद्धस्तथापुरु विस्तीर्शमूको मेदो यनेत्यवयवार्थंडारा मेदस्विन्यां वपायां युक्त उरूकशन्दः। एवं सत्यनेकव-पासु विकृतिष्वेकवचनान्त उरूकशन्द जहनीयः ॥

### पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

प्रशसेत्यसिर्थः स्यान्सुतिवी छेदनादसिः

सुतिः कार्त्स्थाय बाह्योः स्यात्स्वधितिग्छेदसाधनम् ॥ ९ ॥

अधिगुप्रेषे वाक्यान्तरमास्नातम्। प्रशसा बाहू इति। तच शसु हिंसायामित्य-साडातोः सोपसगादुत्पचस्य सकारान्तप्रातिपदिकस्य तृतीयैकवचनान्तस्य प्रश-सेति रूपं भवति। तचासेवीचकम्। तदेतन्केनचिद्वासण्याक्येनानूद्यते। दश प्रया-जानिष्ट्वाह शासमाहरेत्यसिर्वे शास इत्याचक्षत इति। सो ऽयमसिर्वाद्घोम्छेदनहेतुः। तसादृष्टार्थलाभादिसः प्रशसेत्यस्य पदस्यार्थे इति चेत् ॥ मैवम् । शंस स्नुतावित्य-साबातोरयमुत्पन्नः प्रशसावित्यस्य दितीयाद्विवचनान्तस्य शब्दस्य च्छान्दस श्री-कारलोप ञ्राकारादेशे च कृते प्रशसेति भवति। बाद्धोः प्रशस्तत्वं नाम कार्त्स्यम्। प्र-शस्त्री बाहू कृणुतादित्युक्ते निःशेषेणोद्धर्तयी बाहू इतीहशो दृष्टार्थी लभ्यते। नाच च्छेदनसाधनलमसेः संभवति । स्वधितेस्तत्साधनलेन विहितलात् । तसात्स्तुतिरे-वास्य शन्दस्यार्थः। तथा सति बाहुवृङ्धी बहुवचनानतनेन प्रशसेति पद्मूहनीयम्॥

षष्टाधिकरणमारचयति ॥

सादृश्यमुत साक्तस्यं श्येनाद्युक्त्या विविध्यतम् । प्रसिडसंनिधेराद्यस्तत्सन्त्राद्षिलोडृतिः ॥ १०॥

ऋधिगुप्रेषवचन एतदामायते । श्येनमस्य वद्यः कृणुतादिति । तच यथामी पिष्टपिग्रहाः सिंहाः क्रियन्तामित्युक्ते प्रसिद्धसिंहसंनिधानात्पिष्टपिग्रहेषु सिंहसा- हश्यं कर्तव्यतया प्रतीयते । तथेवास्य पशोवेद्यः श्येनं कृणुतादित्यच श्येनसाहश्यं वद्यसि कर्तव्यतया प्रतीयते । ततो वद्य उड्डृत्य कर्तनाद्युपायेन पद्यचरणचच्वा- दिकं संपाद्य श्येनसंस्थानं कर्तव्यमिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ वद्यसि श्येनसाहश्यं स्वत एव पूर्वमस्ति । ततो यथा तच नश्यित तथा साकल्येनोद्यग्णीयमिति विवस्थया श्येनश्वरः प्रयुज्यते । तथा सित हिवरविकलं भवित ॥ श्रंसादिष्वनेन त्यायेन साकल्यविवद्यया तत्तद्रपूकोक्तिर्ष्टेष्ट्या। एतदेवाभिप्रेत्य श्रूयते। गाचं गाचमस्यानूनं कृणुतादिति ॥

सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

ज्योतिषाती भवेचो वा दशिर्थोड्दातलोपने। निमित्तसस्वात्याचायिहोनार्थोड्दतिवर्जनात् ॥ ११ ॥

अपिहोत्रप्रक्रियायामिद्मासायते । अप्रये ज्योतिषाते पुरोडाश्मष्टाकपालं निर्वपेद्यस्यापिरुवृतो ऽहुते ऽपिहोत्र उद्यादेदिति । प्रतिदिनमपिहोत्रं होतुं गाई-पत्यादुबृत्याहवनीये ऽपिः प्रक्षिपते । सो ऽयमुबृतो ऽपिः कदाचिदहुते ऽपिहोत्रे यदि श्राम्येत्रदानीमियमिष्टिः प्रायश्चित्तमित्यर्थः । तत्र दश्पूर्णमासार्थ-मुबृतस्यापप्रेः शान्तौ सेयं ज्योतिषातीष्टिभैवत् । कुतः । अग्न्युडानस्य निमित्तस्य सङ्गावादिति चेत् ॥ मैवम् । अपिहोत्रार्थमुबृतस्येवापेरुडानं निमित्तमिति प्रकरणादवगम्यते । अनया चेष्ट्यापिहोत्रायेवापिः पुनस्त्याद्यते । तथा सत्यिप्रहोत्रस्यमिष्टिः सामवायिकमङ्गं भवति । अतो ऽपिहोत्रार्थोद्द्यतेडानस्य निमित्तस्य स्याभावान्तिमित्तकीष्टिनं प्रवर्तते ॥

अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

धार्योद्वाने सास्ति नो वा सर्वार्थनेन विद्यते। गतश्रीतिनिमत्तं तत्परार्थनाच विद्यते ॥ १२ ॥

इदमास्नायते । धार्यो गतिष्रय स्नाहवनीय इति । गतिष्रीश्रन्दार्थस्वेवं स्नूयते । वयो वै गतिष्रयः पुश्रुवान्यामणी राजन्य इति । स्नीवो गीतमो भारहाज इति कल्पसूचकारः। गतिष्रीभिधार्यमाणस्याहवनीयस्य सर्वकर्मार्थने सत्यिग्रहोचार्थन्वमणस्तीति तदुहाने सा ज्योतिष्मतीष्टिविद्यत इति चेत् ॥ मेवम् । न ह्यस्य धारणे ऽगिहोचं निमित्तम् । किंतु गतिष्रीत्मम् । सर्वकर्मसमुदायस्य चोदनया कयाचिदणचोदितत्नात्मवीर्थतं शङ्कितुमप्यशक्यम्। गतिष्रीतं निमित्तीकृत्य धृतो ऽग्यिः प्रसङ्गात्मवकर्ममूपकुर्वन्नगिहोचे ऽणुपकरोतीति चेत् । उपकरोतु नाम । नेतावता प्रायिश्वसस्य निमित्तं लभ्यते । स्निविन्यपं वस्य कस्यचित्कर्मणो ऽर्थे समुद्दृतस्य गतिष्ठीत्निमत्तं धारणं क्रियते । तस्मान्निमत्ताभावान्नास्ति सेष्टिः ॥

नवमाधिकरणमारचयति ॥

दर्शार्थोडरणे वाचेत्यादिनों वा समन्त्रकम् । कर्त्ते स्थान निमिन्नस्य कालस्थाच विवर्जनात् ॥ १३॥

अस्यिमहोने वह्युद्धरणमन्तः। वाचा ता होना प्राणेनोहाना चक्षुषार्ध्ययुणा मनसा ब्रह्मणा श्रोनेणागीधैतस्ता पन्निर्देश्येर्मृतिग्भिरुद्धरामीति। सो ऽयं मन्त्रो दर्शपूर्णमासार्थे ऽपि वह्युद्धरणे पटनीयः। कृतः। तदुद्धरणस्याग्निहोने ऽप्यक्तात्। उद्दृते हि तस्मिन्नग्री पर्वणि सायं प्रतिपदि प्रातश्वाग्निहोनमनुष्ठीयते। यदि तन मन्त्रो न पठ्यते तदानीमिग्रहोनाङ्गमुद्धरणं विगुणं स्थात्। ततः समन्त्रकं कर्तुं मन्त्रः पटनीय इति चेत्॥ मैवम्। अग्रिहोनाङ्गे समन्त्रकाग्न्युद्धरणे निमित्तस्य कालस्यासंभवात्। अधिवृष्यसूर्ये आविःसूर्ये च काले क्रमेण सायं प्रातश्वाग्निहोनवह्युद्धरणं विहितम्। दर्शपूर्णमासार्थे तु पर्वणि प्रातरिग्रहोने हुते पश्चादिग्रमुद्धृत्यान्वाधानं क्रियते। अतो निमित्तस्य कालस्याभावान्नैमित्तिकं समन्त्रकोद्धरणं नान्ति॥

दशमाधिकरणमारचयति ॥

प्रदेयधर्माः स्युनी वा पयसि प्रायणीयगे।

चरुवत्युः पानहेतुः सप्तम्या स्युर्न ते ततः ॥ १४ ॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते। आदित्यः प्रायणीयः पयिस चरुरिति। तत्र चरुपयसीरुभयी-र्देवतासंबन्धेन प्रदेयद्रव्यवसाम्याद्यथा चरी निर्वापावघातादयः समन्वकाः प्रदे-यद्रव्यधमी अनुष्ठीयन्ते। तथा पयिस समन्वका वत्सापाकरणाद्यः प्रदेयद्रव्यधमी अनुष्ठेया इति चेत्॥ मैवम्। आधारवाचिन्या पयसीति सप्तम्या श्रपणहेतुत्वाव-गमात्। ततो न ते धर्माः कर्तव्याः। किंतु प्रणीताधर्मा उत्पवनादयस्त्व कर्तव्याः॥

एकादशाधिकरणमारचयति ॥

पयोदभोरभ्युदये न ते स्युर्वा स्युरेव ते। प्रवृत्तत्वाद्देवयोगमाचोक्तेः सन्ति ते ऽत्यवत् ॥ १५॥

श्रभ्युद्येष्टिरेवमास्तायते । वि वा एतं प्रजया पश्नुभिर्धयति वर्धयत्यस्य भ्रानृत्यं यस्य हिविनिरुप्तं पुरस्तासन्द्रमा श्रभ्युदेति वेधा तर्र्डुलान्विभजे हो मध्य-माः स्युस्तानयये दावे पुरोडाश्रमष्टाकपालं कुर्या हो स्थविष्ठास्तानिन्द्राय प्र-दावे दध्यारं ये ऽश्विष्ठास्तान्विष्ण्वे शिपिविष्ठाय शृते चरुमिति । श्रयमर्थः । यस्य यजमानस्य दर्शकर्मार्थं हिविभीन्या चतुर्दश्यां निरुप्तं भवित तत उषित पूर्वस्यां दिशि चन्द्रमा श्रभ्युदेति तं यजमानमध्ययुः प्रजया पश्रुभिश्व वियोजयित तदीयं च वैरिणं वर्धयित । ततः प्रवृत्ते ऽस्मिन्दर्शकर्मणि चन्द्रोदयं निमित्तीकृत्य पूर्वदेवतापनयनेन तर्ग्डुलानां देवतान्तरसंवन्धः कर्तत्र इति । तदिदं षष्ठाध्याये निर्णितम् । इह तु पूर्वोक्तप्रायणीयन्यायेन सप्तमीनिर्दिष्टयोदधिशृतयोः प्रदेयद्व्यधमा न कर्तव्याः । किंतु प्रणीताधमा इति प्राप्ते ब्रूमः ॥ विषमो दृष्टान्तः । प्रायणीयस्य पूर्वमप्राप्तत्या दृष्यं देवता च श्रपणायाधारभूतं पयश्चेत्येवमनेकिर्गु-णैर्विशिष्टं कर्मैकेन वाक्येन विधातुं शक्यम् । इह तु कर्मणः प्रवृत्तत्वात्तसिन्त्यमे-णि तर्गुलानां नैमित्तिको देवतान्तरसंवन्य एक एव गुणो विधातुं शक्यते । न तु दिधशृतयोः प्रणीतार्थत्वं गुणान्तरम् । श्रनेकगुणविधी वाक्यभेदप्रसङ्गात् । तस्मात्रगुलवन्नदेयनेन प्रवृत्तयोदिधशृतयोः प्रदेयधमीः कर्तव्याः ॥

बादशाधिकरणमारचयति ॥

स न्यायः पणुकामेष्टी प्रायणीयनयो ऽषया। तुल्यम्रुतित्वात्यादाद्यो ऽपूर्वकर्मत्वतो ऽन्तिमः ॥ १६ ॥

इदमास्रायते। यः पणुकामः स्यात्मो ऽमावास्यायामिष्ट्वा वत्सानपाकुर्यादिति । तचेदमपरमास्रातम् । ये मध्यमाः स्युक्तानयये दाचे पुरोडाश्रमष्टाकपालं
कुर्याद्ये स्थविष्ठास्तानिन्द्राय प्रदाचे द्धंश्रकं ये ऽणिष्ठास्तान्विष्णवे शिपिविष्टाय शृते चक्तिति । तचाभ्युद्येष्ट्या समानश्रुतिलान्नेनैव न्यायेन द्धिशृतयोः
प्रदेयधमा इति चेत् ॥ मैवम् । पाठसाम्ये ऽप्पपूर्वकर्मलाद्र्थसाम्यं नास्ति । ततः
प्रायणीयन्यायेन सप्तम्या श्रपणाधारतावगमात्रणीताधमा एवाच कार्याः ॥

चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

मिश्रणे पयञ्जादीनां सोमधर्मा न वायिमः । प्रदातुं मेलनान्मैवं संस्कारार्थन्ताः श्रुतेः ॥ १७ ॥

ज्योतिष्टोमे पयःप्रभृतिभिर्द्रेच्चेर्यहपाचिष्ठस्य सोमस्य मिश्रणमास्नातम् । प-यसा मैचावरुणं श्रीणाति सकुभिमेन्थिनं धानाभिहीरियोजनं हिरएयेन शु-कमाज्येन पान्नीवतिमिति । तच मिश्रणं सोमेन सह प्रदानार्थम् । ततः प्रदे-यस्य सोमस्य ये धर्माः क्रयाद्यः । ते पयःप्रभृतिषु कर्तव्या इति चेत् ॥ मैवम् । मेलनस्य सोमसंस्कारार्थतात् । मैचावरुणमित्यादिभिर्द्वितीयाश्रुतिभिः सोमस्य प्राधान्यं गम्यते । पयसेत्यादिभिस्तृतीयाश्रुतिभिः पयःप्रभृतीनां ताद्य्यम् । ततः संस्कारकाणां प्रदेयनाभावाच तद्यभीः सन्ति ॥

चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥

स्पर्शः परस्वदालम्भो यागो वोत्सर्गतो ऽियमः। द्रव्यदेवान्वयाद्यागो ऽङ्गरीतिविधिरुत्तरः ॥ १६॥

अश्वमेधे समाम्नायते । ईशानाय परस्वत आलभते पर्ययिकृतानारएयानुत्सृ-जतीति । परस्वऋष्टेनारएयाः पश्रुविशेषा उच्यन्ते । तेषामालम्भः स्पर्शमाचम् । कुतः । पर्ययिकृतानां तेषां पश्रूनामुत्सर्गविधानात् । यागपन्ने तदसंभवादिति चेत् ॥ भेवम् । द्रव्यदेवतान्वयेन यागत्वावगमात् । ईशानायेति देवताया निर्देशः परस्वत इति द्रव्यस्य । न हि यागमन्तरेण द्रव्यदेवतयोरन्वयः संभवति । पर्ययि-कृतोत्सर्गवाक्येन कृप्तोपकारप्राकृतपर्ययिकरणान्ताङ्गरीतिर्विधीयते । तया प्रत्य-स्रविहितया निराकाङ्क ईशानप्रयोगवचनो न चोदकमपेस्रते । तस्मादालम्भो यागः । इतरस्तव गुणविधिः ॥

पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

ञ्जाज्येन शेषिमत्युक्ती द्रव्यप्रितिधिर्भवेत् । कमीन्यद्वायिमस्त्यागशेषसंस्थापनीक्तिभिः ॥ १९ ॥ ञ्जङ्गरीत्या समाप्तत्वादेवतोक्त्यनुवर्तनात् । साम्यान्छेषः संस्थितिस्तु याग ञ्जालम्भनादिवत् ॥ २० ॥

लाष्ट्रं पालीवतमालभेतेति प्रकृत्य पर्ययिकृतं पालीवतमुत्त्मृजतीति श्रुतम् । त्रच पुनः श्रूयते । श्राज्येन शेषं संस्थापयतीति । तदिद्माज्यं पश्रुद्रव्यस्य प्रतिनिधभेवत् । कुतः । उत्तर्गशेषसंस्थापनश्चेस्तद्वगमात् । पर्ययिकरणाद्र्व्यं पशुद्रव्यस्य त्यागमभिधायाज्येनेति द्रव्यान्तारं पश्रुस्थानीयं साधनभूतमुपदिश्य चोदकपात्रमुत्रस्वालीनमङ्गजातं तेन द्रव्येण समापनीयमिति प्राप्ते वृमः ॥ पूर्वाधिकरण्यायेनाङ्गरीत्या पालीवतः पश्रुः समाप्तः । यदि पालीवतमालभेतिति विहितस्य कर्मणः समाप्तिने स्थात् । स केवलं पश्रुद्रव्यत्यागः क्रियते । तदा विहितो द्रव्यदेवतासंवत्यस्पो यागो नानुष्ठितः स्थात् । ततो देवतामुद्दिश्य त्यागो ऽवश्यं कर्तवः । तथा सति पश्रुसाधनके यागे मुख्येन पश्रुनेव साधिते कुतः प्रतिनिधः । देवतोहेशत्यागस्य चोत्पत्तिवाक्येनैव सिद्यतात्पर्ययिकरणोत्सर्गवाक्येनाङ्गरीतिविधाने संस्थापनीयः शेषो न को ऽथस्ति । तसादाज्यवाक्येन कर्मानारं विधीयते । देवता तु पालीवतशब्दस्यानुवृत्त्या लभ्यते । कर्मान्तरे ऽपि शेषत्मपुपर्यते । पश्चाज्यद्रव्यकयोः पूर्वोत्तरकर्मणोः पत्नीवदाख्याया देवताया एकत्नेनाव्यवहितानुष्ठानेन चोपक्रमोपसंहारसहश्रतात्संस्थितिक्रियया चालम्मनिवीपादिवद्यागो विवस्थते । लिङ्कत्ययो वैदिकः । संस्थापयतीति लडिप प्रत्यश्रप्यापूर्व-

भावनामभिधत्ते । तस्मादाज्यद्रव्यकं पत्नीवद्देवताकं शेषवत्पशुयागसमनन्तरभावि कर्मान्तरमेवाच विधीयते ॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे नवमस्याध्यायस्य चतुर्थः पादः। समाप्तश्च नवमो ऽध्यायः॥

#### श्रीगगोशाय नमः

रूपान्तरतादासनं नवमे स्थितमूहनम् । निवृत्तिताडिप्रकृष्टो दशमे बाध उच्यते ॥०॥

अतिदिष्टपदार्थस्वरूपान्तरमूहनम् । ततः संनिकृष्यते । वाधस्तु पदार्थनिवृ-त्रिः । ततो विप्रकृष्यते । तस्माचवमदश्मयोरध्याययोः पूर्वोत्तरभाव उपपन्नः ॥

दशमाध्यायस्य प्रथमपादे प्रथमाधिकरणे प्रथमवर्णकमारचयित ॥ वेदिः स्वयंकृतेत्यादी प्राकृतं सर्वमाचरेत् । लुप्तार्थे वाध्यतां वाद्यश्चोदकप्रापितत्वतः ॥ १ ॥ अपेक्षासित्रयोग्यत्वहानेरुज्जनगदिकम् । वाध्यते ६ पेक्षितं सर्वे चोदकेनातिदिश्यताम् ॥ २ ॥

रलीनामेतानि हवीं षि भवनीति वाक्येन राजसूये रिलनामकानां देवानां संबन्धीनि कानिचिद्ववीं षि दर्शपूर्णमासेष्टिविकृतिरूपाणि विहितानि। तेषु मैचा-वाईस्पत्ये हिविष श्रूयते। स्वयंकृता वेदिभैवित स्वयंदितं विहः स्वयंकृत इध्म इति। इष्टावुद्धननखननपरिलेखनादिभिः क्रियाविशेषेवेदिनिष्पाद्यते। स्प्येनोत्तनमां लचमुद्धिना। देवस्य सिवतुः सव इति खनित। स्प्येन वेदिं परिलिखन्परि-गृह्णातीति तिद्धधानात्। यद्धस्य घोषदसीत्यस्मिन्ननुवाके प्रोक्तमेन्त्रेदीचिद्धनं विहैः संपाद्यते। चीन्परिधीनित्यादिमन्त्रोपेताभिः क्रियाभिरिध्मः सिध्यति। विकृतिरूपे तु हिवधुद्धननाद्यपेक्षां वारियतुं स्वयमित्युक्तम्। यथावस्थित एव भू-प्रदेशो वेदिलेन स्वीकर्तव्यः। इध्माविहंषी ऋपि स्वत एव च्छिने शास्त्रीयच्छेद्रनिरपेक्षे याद्ये इत्यर्थः। तच प्रकृतौ सप्रयोजनानामुद्धननादीनां विकृतौ प्रयोजनं लुपते। उद्धननादिकृतस्य वेद्युपकारस्य स्वयंश्वन्देन निवारितलात्। विहैःस्तरण-

हिवरासादनादिधमी विकृतावप्यलुप्तार्थाः। तच संशयः। किं लुप्तार्थमलुप्तार्थं च सर्वमङ्गजातं विकृतावप्यनुष्ठेयमृत लुप्तार्थं वर्जनीयमिति ॥ चोदकस्य साधारण्वात्त्रं सम्मृष्ठेयमित्याद्यपक्षे प्राप्ते सिडान्तं बूमः ॥ अङ्गी ह्यङ्गेरूपकृतः फलं साध्यति। तथा च सत्यिङ्गनो ऽङ्गकृत उपकारे साक्षादपेक्षा। उपकारद्वारा लङ्गेषु। प्रत्यासम्बन्धाङ्गनं प्रत्यङ्गेभ्य उपकारः। योग्यतापि साक्षादपेक्षां पूरियतुमुपकारस्यवास्ति। न वङ्गानाम्। वेदिनिष्पादनलक्षण्यदृष्टोपकारयुक्तानि प्रकृतावुद्यन्तादीन्यङ्गानि। विकृतौ तु वेद्याः स्वतः सिड्यलेन निष्पादनोपकारो लुपते। तत उपकारद्वारकार्याकाङ्कासंनिधियोग्यत्वान्युद्यननाद्यङ्गेषु हीयन्ते। तसादुद्यननादीनि नानुष्ठेयानि। सो ऽयं चोदकप्रापितस्योद्यननाद्यनुष्ठेयत्वप्रत्ययस्य भान्तिलेन निष्ययो वाध इत्युच्यते। चोदकस्य वलुप्तोपकारेरूपकारद्वारेणाकाङ्कासंनिधियोग्यन्वयुक्तेहेविरासादनाद्यङ्गेष्वरितार्थता संपद्यते॥

हितीयवर्णकमारचयति ॥

अवघातः कृष्णलानामस्ति नो वास्ति पाकवत् । प्रत्यक्षोक्त्या चरेत्पाकमवघाते तु नास्ति सा ॥३॥

विकृतिरूपाणां काम्येष्टीनां काग्रं पठ्यते। प्राजापत्यं घृते चरं निर्वपेन्छत कृष्णलमायुष्काम इति। कृष्णलशन्दः सुवर्णशकलवाची। प्रकृती वीहीनवह-नीति पुरोडाशहेतूनां वीहीणामवधाती विहितः। सो ऽच चरहेतूनां कृष्णलानां चोदकवशादिस्त नो वेति संदेहः ॥ अस्तीति पूर्वपश्चप्रतिज्ञा। वितुषीकरणं प्राकृत उपकारः। लुप्ते ऽप्रुपकारे तत्सत्तायां पाकवदिति निदर्शनम्। लुप्ते ऽपि विक्रेदनोपकारे पाकः प्रतिवादिनो ऽभिमतः। तहदवधातो ऽप्यस्तु ॥ घृते श्रप्पयतीति प्रत्यश्चोत्त्या पाको ऽभ्युपगतः। अवधाते तु सोक्तिनीस्तीति वैषम्याद्वधातो नास्ति ॥

तृतीयवर्णकमारचयति ॥

वैश्वदेवस्य तन्त्रे यः पक्षे विष्णुः स किं पुरा। आवाद्यो वा न वावाद्य आपेयाङ्गातिदेशनात् ॥४॥ वैश्वदेवावाहनस्य काले स्फ्याश्चेषवर्जनात्। विष्णुयागस्य संदेहाडिष्णोरावाहनं न हि ॥५॥

काम्येष्टिष्वेवं श्रूयते । वैश्वदेवं चरं निर्वेपेङ्गातृव्यवांस्तं बहिषदं कृता शम्यया स्फोन व्यूहेदिदमहममुं च व्यूहामीति यं डिषात्तं ध्यायन्यद्धो ऽवमृत्येत यच स्फा आश्चिषोत्तिष्ठिण्व उरुकमायावद्यतीति। अस्यायमर्थः। अयं शनुस्यार्थ-श्वरः। तस्य प्रकृतिभूतादाग्रेयपुरोडाशाडिशेष उच्यते। पुरोडाशशेषं यागोत्तरकाले वहिष्यवस्थाप्य चतुर्णामृत्विजां भक्षविभागाय हस्तेन चतुर्धा कुर्यात् । तत इदं बस्रण इदं होतुरिदमध्वर्योरिदमग्रीध इति तत्तद्भागान्पृथगुपदिशेत । अचोयकर्म-लाच हस्तेन विभागः । किंतु तीक्ष्णाग्रेण शम्यास्प्यनामकेन यज्ञायुधहयेन । मन्त्रं चेदमिदमहं ब्रह्मभागं व्यूहामीत्येवमादिरूपं पठेदित्येतावान्विशेषः । ततो यदि कदाचिच्चरुलेशो ब्यूहनकाले भूमी पतेद्यज्ञायुधेन वा लिप्येत। तदा तं पतितं लिप्नं चरुलेणं तीवपराक्रमाय शनुक्ष्यसमधीय विष्णवे ऽवद्येत । यूहनकाले ऽवदानकाले च शत्रुं सीगां ध्यायेदिति। तत्र वैश्वदेविकतन्त्रमध्ये चहलेशस्याधः-पाताश्चेषणपक्षे वैष्णवयागो विहितः। अतो वैश्वदेविके ऽनुष्ठितान्याघारप्रया-जाज्यभागादीन्यङ्गानि वैष्णवे ऽपि प्रसङ्गादुपकुर्वन्तीति न पृथिक्कियन्ते। आवाहनं त्वनुष्ठानवैषम्येण न प्रसङ्गात्सिध्यति । विश्वान्देवानावहेति तचावाहनम् । अच तु विष्णुमावहेति वैषम्यम् । सामिधेनीप्रयाजयोर्मध्यकाले होना देवतावाह-नार्थो निगदः पठ्यते । सो ऽयं वैश्वदेवावाहनस्य कालः। न खलु तदानीं विष्णुः प्रसक्तः। प्रयाजाज्यभागप्रधानयागनारिष्टहोमचतुधाकरणेष्वनुष्टितेष्वाश्चेषणपश्चे वैष्णवयागस्य प्राप्स्यमानलात् । ऋतो ऽप्रसन्तो ऽपि विष्णुर्भविष्यद्यागसिङ्यये पूर्विसिन्काल आवाद्यो न वेति संदेहः ॥ आवाद्यः । चोदकवशादिति प्राप्तम् । न च वैष्णवस्य वैश्वदेवप्रकृतित्वाचास्ति चोदक इति शङ्क्यम् । तयोरुभयोरपाये-यविकृतिलेनोभयत्राष्याग्रेयाङ्गानामितदेशात् । तसान्यान्यानां विप्रादीनामिन-मन्त्रणे भोजनाषीगमनादर्शनान्मान्यतमाया देवताया ऋनावाहने हविःस्वीका-रस्य दूरापेतन्वाद्रमसक्तो ऽपि विष्णुर्भविषद्यागसिद्यर्थमावाह्य इति प्राप्ते ब्रूमः ॥ किं चतुर्धाकरणादूर्धमावाह्यते । किंवा प्रयाजेभ्यः पुरा । नाद्यः । ऋकाले कृतम-कृतं स्यादिति न्यायेनावाहनस्य निरर्थकलात्। न डितीयः। विष्णुयागनिमित्तस्य भविषदाश्चेषस्य पाश्चिकत्वेन नैमित्तिकस्य विष्णुयागस्यापि पाश्चिकत्वात् । तथा सत्ययागपक्षे कृतमावाहनमनथीयैव स्थात्। न हि निमन्त्रितो विप्रादिरभोजितः

संतुष्यति । प्रत्युत शपत्येव । एतदेवाभिष्रेत्योच्यते । देवताभ्यो वा एष आवृष्यते यो यस्य इत्युक्का न यजत इति । यागपश्चे तु विनाषावाहनं याग उपपद्यते । कदाचिदिनमिन्त्रतानामि पूज्यानां स्नेहातिशयेन स्वयमेव भोकुमागच्छतां लोके दृष्टतात् । तस्माचास्ति विष्णोरावाहनम् ॥

#### हितीयाधिकरणमारचयति ॥

ञ्जारभणीया सोमाङ्गदीक्षणीयादिगा न वा। ञ्जलोपादादिमो ऽन्यः स्यादारम्भडारलोपनात्॥ ६॥

दर्शपूर्णमासयोरारप्यमानपुरुषसंस्कारार्थमारम्भणीयेष्टिविधीयते। आयाविष्ण्वमेकाद्यक्रपालं निर्वपेद्दर्शपूर्णमासावारप्यमान इति। सेयं सोमयागाङ्गभूतासु दीक्षणीयादिषु दर्शपूर्णमासेष्टिविकृतिषु कार्या न वेति संदेहः ॥ दर्शपूर्णमासेष्ट्यङ्गभूताया आरम्भणीयायास्तासु प्रयाजादिवचीदकप्राप्ताया लोपकारणाभावान्कार्यत्याद्यः पक्षः ॥ किमारम्भणीयाच कियमाणा सती सोमयागमारप्यमानस्य संस्कारः स्यात् । किंवा दीक्षणीयामारप्यमानस्य । नाद्यः । सोमयागस्य दर्शपूर्णमासविकृतिकाभावेन सोमयागमारप्यमानस्य चोदकेनारम्भणीयाया अप्राप्ताता । न हितीयः । अङ्गानां दीक्षणीयादीनां पृथगारम्भासंभवात् । ननु दीक्षणीयायास्तन्तं प्रक्रमयतीति कल्पसूचकारैः पृथगारम्भो विहितः । मैवम् । अस्यारमस्य पुरुषसंस्कारेष्टं प्रत्यप्रयोजकत्वात् । अत्यथा ततः प्रागनुष्ठितानामृत्विग्वरणादीनामसंस्कृतपुरुषानुष्ठानं प्रसज्येत । तसादारम्भाख्यद्वारलोपादारम्भणीया लुणत इत्यन्तिमः पक्षो ऽभ्युपेयः ॥

# नृतीयाधिकरणमारचयति ॥

सा किमस्यनुमत्यादी न वाङ्गिन्यस्त्युपक्रमात्। संघस्योपक्रमो नेष्टे श्वीरलोपाच सा भवेत्॥ ७॥

ऋनुमत्ये पुरोडाश्मष्टाकपालं निर्वपतीत्यादिना राजसूये दर्शपूर्णमासेष्टिविकृ-तयो विहिताः । तासु सारम्भणीयास्ति न वेति संश्यः ॥ दीश्रणीयादिवदनु-मत्यादीनामन्याङ्गलाभावात्सोमयागवत्सर्वासामङ्गिलेनोपक्रमसंभवात्तद्दारेणारम्भ- णीयास्तीति पूर्वपक्षः ॥ यद्यपङ्गिभृता अनुमत्यादयस्तथापेकैकस्या इष्टेः पृथगारम्भी नास्ति । अन्यथा प्रधानेष्वायेयादिष्वारम्भणीयायाः षद्गृतो ऽनुष्ठानं प्रसञ्येत । अथोच्येत । प्रधानानां षणामायेयादीनां संघस्य दर्भपूर्णमासेष्टित्वात्रस्यैक आरम्भ इति । तद्येवापीष्टिपणुसोमदिविहोम्हपाणामनेकेषां प्रधानानां संघस्य राजसूयन्वात्तंध्यवोपक्रमो ऽस्तु । न चासौ संघो दर्भपूर्णमासिवकृतिर्येन तवारम्भणीया शङ्क्योत । अस्ति चावापरः सर्वारम्भार्थो यागः । अपिष्टोममये ज्योतिष्टोममाह-रतीति ज्योतिष्टोमावान्तरसंस्थाभेद्रहपस्यापिष्टोमस्याद्यानात्तं । तस्मादनुमत्यादि-ष्विष्टिष्वारम्भडारस्य लोपात्सारम्भणीया न भवेत् ॥

चतुर्थाधिकरणमारचयति॥

तस्यां सास्ति न वाङ्गत्वे ऽयस्य पृथगुपक्रमात्। अस्ति मैवं वचो-शक्तेर्विधाने चातिदेशने ॥ ৮॥

येयमारम्भणीया सापीष्टित्वाद्र्शपूर्णमासिवकृतिः । अतस्तस्यामिप द्र्शपूर्णमासयोरिवारप्स्यमानपुरुषसंस्काराय सानुष्ठेया न वेति संश्रयः ॥ चोदकप्राप्तला-दनुष्ठेया । ननु सोमाङ्गदीक्षणीयादिवदस्या द्र्शपूर्णमासाङ्गतेनारम्भडारं लुप्यते । न । वेषम्यात् । ऋतियवरणादिना प्रयोगमारम्यानुतिष्ठतः पुरुषस्यानुष्ठानमध्ये दीक्षणीया प्रवर्तते । द्र्शपूर्णमासारम्भर्णायायामनुष्ठितायां पष्ट्रात्संपद्यते । ततो दर्शपूर्णमासोपक्रमाद्य आरम्भणीयोपक्रम इति हारसङ्गावादारम्भणीया-मारप्स्यमानः स्वसंस्कारार्थमारम्भणीयां कुर्यात् । अनवस्था तु लोकसिडवी-जाङ्करादिहष्टान्तेन समाधेयेति प्राप्ते नूमः ॥ आरम्भणीयायामारम्भणीयान्तरं न कार्यम् । कुतः । अङ्गान्तरवदितदेष्टुमशक्यत्वात् । तथा हि । प्रकृतो समिधो यजनीत्यादिवाक्येः प्रयाजाद्यङ्गानां स्वरूपमुपदिश्यते । प्रकर्णेन चाङ्गाङ्गिभावो बोध्यते । ततः सौर्यं चर्रु निर्वपेद्वस्ववेसकाम इत्यादिकायां विकृतो निर्वापिल-ङ्गानुमितं चोदकवाक्यमेवं प्रवर्तते । इष्टिवचरी प्रयाजाद्यङ्गान्यनुष्ठेयानीति । एवं च सत्यारम्भणीयायामिदं वाच्यम् । किमायाविष्णवमेकादश्कपालं निर्वपेदर्श-पूर्णमासावारप्यमान इत्येतहाक्यं समिदादिवाक्यवदङ्गभूतामारम्भणीयां विद्धान्तु । किंवा यथा सौर्यादिवाक्यमङ्गातिदेशमनुमापयति । तथा दर्शपूर्णमासाङ्गभून

तायामारम्भणीयायामन्यस्या आरम्भणीयाया अङ्गातिदेशमनुमापयतु । उत्तोभयं करोितिति । नाद्यः । अङ्गिविधावुपश्चीणत्वेनातिदेशानुमाने शक्त्यभावात् । न डिनीयः । अविहितत्वेनातिदेषुमयोग्यस्याङ्गस्यातिदेशे शक्त्यभावात् । न तृतीयः । वाक्यमेदापत्तेः । नवनेन न्यायेन सौर्यवाक्ये ऽपि वाक्यमेदः स्यात् । एकस्यैव वाक्यस्य यागविध्यङ्गातिदेशयोः प्रवृत्तत्वात् । मेवम् । वाक्यद्यसङ्गावात् । प्रन्यश्चं वाक्यं यागविध्यङ्गातिदेशयोः प्रवृत्तत्वात् । मेवम् । वाक्यद्यसङ्गावात् । प्रन्यश्चं वाक्यं यागविध्यक्तम् । अनुमितं वाक्यमङ्गातिदेशकम् । तर्धेवापि तादृशं वाक्यद्वयं भवत्विति चेत् । वाढम् । अत एवारम्भणीयायां प्रयाजाद्यङ्गान्यनुष्ठी-यन्ते । तद्वद्वपम्भणीयान्तर्रूप्णमासप्रकर्णे प्रयाजाद्यङ्गविधायकसमिदादिवाक्यवदारम्भणीयान्तर्रूपङ्गविधायिनः कस्यविद्याक्यस्याभावात् । न हि प्रकृताविवद्यमानमङ्गं विकृतावितदेशमहेति । तस्मान्तंप्रतिपन्नस्यवारम्भणीयाविधायिनो वाक्यस्यष्ट्यङ्गस्वरूपविधानाय समिदादिवाक्यस्यानीयत्वमतिदेशाय सौर्यवाक्यस्यानीयत्वं चेत्याकारद्वयं वर्णनीयम् । तथा सत्यावृत्तिल्ह्यणो वाक्यभेदः केन वार्येत । तस्मादारम्भणीयायामारप्र्यमानपुरूप्तंस्कारायारम्भणीयान्तरं न कार्यम् ॥

पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

यूपाहुतिः खलेवास्यां कार्या नो वातिदेशतः। कार्या होमश्छेदनार्थो नाच्छेद्यायां स युज्यते ॥ ९ ॥

श्रस्ति साद्यस्क्रनामकः कश्रिद्यागः। सद्यस्क्रियानुक्रिया परिक्रिया वा स्वर्गकाम इति तिद्यानात्। सिन साद्यस्क्राः पश्रवः सह पश्रूनालभत इति श्रुतेः। तेषु पश्रुषु वेद्युत्ररवेदियूपाः शास्त्रीयसंस्कारिनरपेश्चा एव गृद्यन्ते। श्रत एवाहाश्वलायनः। साद्यस्क्रेषूवरा वेदिः खलेवाली यूप इति। खले विलव्देवन्धनाय निखातो मेठिः खलेवाली। तेषां च पश्रूनामग्रीषोमीयपश्रुविकृतित्वात्तदीययूपकार्याः पश्रुनियोजनादयः खलेवाल्यां क्रियन्ते। तथा प्रकृतौ यूपमाप्तुं गिमधानः पुरुषस्याहुतिर्विन्दिता। यूपमान्छेत्यता होतव्यमिति। तां चाहुतिमापस्त्रस्त्रो दर्शयति। उरु विष्णो विक्रमस्वेति सुवेणाहवनीये यूपाहुतिं जुहोतीति। सेयमाहुतिः खलेवाल्यां कार्यान वेति संश्रयः॥ तद्वमातिदेशात्यश्रुनियोजनवक्तार्येति पूर्वः पश्चः॥ यूपमान्छेत्य-

तेति वाक्यस्यायमर्थः । अयूपं खादिरादिकाष्ठविशेषं शास्त्रीयक्छेदनादिसंस्कारैर्यू-पीकर्तुं काष्ठस्य शास्त्रीयक्छेदनयोग्यताये होमः कर्तव्य इति । न हि खलेवाल्याः शास्त्रीयं छेदनमस्ति । पूर्वमेव क्छिन्नस्य काष्ठस्य कृषीवलैः खले निखातनात् । तस्माक्छेदनहारलोपादाहुतिर्न विद्यते ॥

#### षष्टाधिकरणमारचयति ॥

तस्यां स्थाखाहुतिः कार्या न वा स्थाखी विधानतः। कर्तव्योपकरोत्यारात्पशी सा प्रकृताविव ॥ १० ॥ यूपीयावश्वनस्थाखुडारासी यूपसंस्कृतिः। स्वग्वत्रसंभवात्सेयमयूपाडिनिवर्तते ॥ ११ ॥

अग्रीषोमीययूपप्रकरणे स्थाणाहुति जुहोतीति श्रूयते। यूपे वृक्णे सत्यविष्टं वृक्षमूलं काष्ठरूपत्वेन स्थाणुरियुच्यते। तचाहुतिविशेष एवं श्रूयते। वनस्पते शतवल्शो विरोहेत्यावश्चने जुहोतीति। सेयमाहुतिस्तस्यां खलेवाल्यां कार्या न वेति संश्यः ॥ स्थाणुमुपजीव्याहुतिविधानात्खलेवाल्यामिप स्थाणुलात्सा कार्या। न च खलेवाल्याः शास्त्रीयसंस्काराभावेनाहुतिव्येर्थेति शङ्क्यम् । पशावारादुपकारकात्तात्। यथा प्रकृतो यूपाडियोजितस्यावश्चनस्थाणोरसंस्कार्यत्वेन पशावुपकारस्त्रहिति प्राप्ते बूमः ॥ आवृष्यते ऽस्मादित्यावश्चनमविष्टं वृद्धमूलम् । न खलु स्थाणुमाचमावश्चनमावं वोपजीव्येयमाहुतिः प्रवृत्ता । किं तर्हि यूपप्रकरणवलेन यूपीयावश्चनस्थाणुलमुपजीव्य प्रवृत्ता। तत्तस्त्रहृतिश्चिमयुक्तम् । न च यूपविन्याचश्चनस्थाणुलमुपजीव्य प्रवृत्ता। तत्तस्त्रहृतिश्चेपसंस्कृतिः स्यात्। तथा च दृष्टसंस्कारे संभवत्यदृष्टमारादुपकारकतं कल्पियतुमयुक्तम् । न च यूपविन्योजितस्थाणुगतातिशयेन यूपसंस्कारो न संभवति । यूपसंबन्धितेन तत्तंभवात् । यथाचार्यस्य देवद्त्तस्य शिरसो ऽवतारिताया अपि स्रजः शिष्येण श्रुचिदेशे ऽवस्थापनम् । तत्संबन्धादाचार्यस्येव संस्कारो ऽवकल्पते तद्वत् । अतो यूपसंस्कारार्थेयमाहुतिरयूपात्मिकायाः खलेवाल्या निवर्तते ॥

#### सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

अन्यः प्रयाज आरान्तिमुपकार्येथ संस्कृतिः।

स्वाहाकारेति देवोक्तेमीतृवन्मन्त्रवर्णनात् ॥ १२ ॥ आद्यो मैवं चतुर्थादेरभावाद्यागमाचने। विधित्सयाच सौयादावर्थो ऽग्न्यादिनिवर्तनम् ॥ १३ ॥

दर्भपूर्णमासेष्टी पञ्चमः प्रयाज एवमास्रायते । स्वाहाकारं यजतीति । स कि-मिष्टेरारादुपकारक उताज्यभागादिषु यस्यमाणानामग्न्यादिदेवतानां संस्कारक इति संशयः ॥ तत्र स्वाहाकारं यजतीति देवताविधिरिति पूर्वपक्षाभिप्रायः। स्वाहाकारश्रन्देन देवतोच्यते। यागस्य तदाकाङ्करणात्। न च प्रत्यक्षवचनमुपेष्ट्य मन्त्रवर्णाद्देवताकल्पनमुचितम्। नन्वेवं सति विधिमन्त्रयोवीयधिकरएयं प्रसज्येत। विधिना हि स्वाहाकाराख्यदेवता विहिता । मन्त्रे तु यस्यमाणा आज्यभागा-दिदेवता अग्न्यादिदेवताः प्रतीयन्ते । स्वाहायिं स्वाहा सोमं स्वाहा प्रजा-पतिं स्वाहाग्रीषोमावित्यादिको हि तन्मन्तः। नैष दोषः। मातृशच्दवन्मान्त्र-वर्णिकाग्न्यादिशन्दानामनेकार्थन्वसंभवात् । यथा मातृशन्दः प्रस्थादिना धा-न्यस्य मातारं जननीं चाचष्टे । तथाग्न्यादिशन्दाः स्वाहाकाराख्यदेवतामाचक्ष-नाम्। न च स्वाहाकाराख्यदेवतेव संस्क्रियतामिति वाच्यम्। संस्कृतायास्त्रस्या अन्यवीपयोगाभावात् । तसादिष्टेरारादुपकारक इत्याद्यः पश्चो ऽभ्युपेयः ॥ मै-वम्। चतुर्थ्या तिह्वतेन वा सर्वेच देवता विधीयते। न चाच तौ विद्येते। किं चा-यं विधिर्देवतायागावुभौ विधन्ने । देवताविशिष्टयागं वा । देवतामाचं वा । यागमाचं वा । नाद्यः । वाक्यभेदापत्तेः । न द्वितीयः । गौरवप्रसङ्गात् । न तृ-तीयः । अप्राप्तस्य यागस्याननुवाद्यने सित तद्नुवादेन देवताविध्ययोगात् । तसाचतुर्थः परिशिषते। तच च हितीयानाः स्वाहाकारशन्दः पौर्णमासीं यजत इत्यादाविव कर्मनामधेयं भविषाति । तस्मादाज्यभागादिदेवतासंस्कार उत्तमः प्र-याजः। एवं च सित सौर्यादिविकृतिषूत्रमप्रयाजमन्त्रे प्रधानदेवतावाच्यग्न्यादि-पदपरित्यागो बाधविचारान्तर्गतस्याधिकरणस्य फलं भविष्यति ॥

#### ऋष्टमाधिकरणमारचयति ॥

आज्यभागी य आग्रेयः किं मुख्यागेः स संस्कृतिः। श्चारादुतोपकारी स्यात्पूर्वन्यायेन संस्कृतिः ॥ १४ ॥

निगदे ऽमेर्डिरक्तलाडिधावेकपदोक्तितः। उपकारी ततः सो ऽग्निः सीयादी न निवर्तते ॥ १५॥

दर्शपूर्णमासयोरासायते । आज्यभागावयीषोमाभ्यां यजतीति । तयोः प्रथम आयेयः। हितीयः सौम्यः। तत्र सौम्यस्य नास्ति संदेहः। प्रधानदेवतासु केवलस्य भागः पुरोडाश्रदेवताया अग्नेः किं संस्कार उतेष्टेरारादुपकार इति संदिह्यते ॥ तच यथोत्तमप्रयाजो मन्त्रोक्तानां यध्यमाण्देवतानां संस्कारः। तथा प्रथम आज्यभा-गी ऽपयिमय आवहेति निगदोक्तस्य प्रधानयागदेवतारूपस्यायेः संस्कार इति पूर्वपक्षः ॥ अचीच्यते । निगदस्तावदेवं पठ्यते । अग्रिमय आवह । सोममावह । अयिमावहेति । अस्यायमर्थः । भो आदुत्यधिकरणभूताये हवियाहिण आज्यभा-गडयाष्टाकपालपुरोडाश्देवतारूपानियः सोमो ऽग्निरित्येतांस्त्रीनिहेष्टावावहेति । तत्र पुरोडाशदेवतारूपादयेः प्रथमाज्यभागदेवतारूपो ऽग्निरस्य इति गम्यते । अन्यथावाह्यस्याग्रेरेकस्य डिरुक्तिवैयथ्यात् । ततः प्रथमाज्यभाग इज्यमानस्याग्रेः पुरोडाश्देवतात्वाभावात्रत्संस्कारकत्वमयुक्तम् । किं चाज्यभागविधावयीषोमा-भ्यां यजतीति देवताइयं समस्तेनैकेन पदेनोच्यते । तच यथा सोमस्य यागं प्रति गुणलं भवताभ्युपगतम् । तथाग्रेरप्रभ्युपगन्तव्यम् । तच्च संस्कारपश्चे विरू-इम् । संस्कारने प्राधान्यावश्यंभावात् । तस्मात्संस्कारपश्चासंभवात्रथमाज्यभागो हितीयाज्यभागवदिष्टेरारादुपकारकः। एवं च सित सौर्ययागे ऽपि प्रथमाज्यभागे ऽियने निवर्तत इति बाधापवादो विचारफलं भविष्यति ॥

### नवमाधिकरणमार्चयति ॥

उपकारी संस्कृतिवी पुरोडाशः पण्ट्रदितः।
तिक्वतोक्त्या वयोर्देवभेदादुपकृतिमैता ॥ १६ ॥
संदंशािक्विश्वते ऽङ्गत्वे दृष्टार्थः स्मृतिसंस्कृतिः।
देवान्तरं चेिकृतावसीषोमनिवर्तनम् ॥ १९ ॥

ज्योतिष्टोमाङ्गभूताग्रीषोमीयपशे श्रूयते। श्रग्रीषोमीयस्य वपया प्रचयाग्रीषो-मीयं पशुपुरोडाश्रमेकादशकपालं निवेपतीति । तत्र पशावुक्तः पुरोडाशः स किं पशीरारादुपकारक उत पशुदेवतासंस्कार इति संदेहः ॥ तचायीषोमीयं पशुमालभेतित पशुविधी तिहातीक्यायीषोमदेवता यथा गुणलेन पशौ विधीयते । तथा
पशुपरोडाशे । तथा सित विधिभेदेन विधेयदेवताभेदात्संस्कारो न युक्तः । गुणलं
च संस्कार्यविवरोधीति पूर्वोक्तम् । तसात्पशोरारादुपकारक इति प्राप्ते ब्रूमः ॥
देवताभेदवादिना तावदिदं वक्तव्यम् । पशुः पुरोडाशश्चेत्युभी किं स्वतन्त्री यागौ ।
किंवाङ्गाङ्गिरूपो । तचापि किमङ्गम् । किंवाङ्गीति । तच पशुधमैरूभयतः संदएस्य पुरोडाशस्य स्वतन्त्राङ्गित्वे प्रकरणपाठो बाध्येत । तहदिभमतमुपकारकत्वं च
न सिध्येत् । अङ्गले ऽपि दृष्टसंभवाददृष्टकत्पनमन्याय्यम् । संभवित चाच दृष्टम् ।
पुरोडाशवाक्यगतेन तिहतान्तपदेन पशुवाक्यविहिताया देवताया अनुवादे सित
तदीयस्मरणपूर्वकिनवीपेण पशुदेवतायाः संस्क्रियमाणवात् । एवं च सित पशुवाक्ये गुणलेन प्रतीयमानाया अपि देवतायाः पुरोडाश्वाक्ये प्राधान्यावगमात्संस्कार्यवमिवहृद्य । तस्मात्मशुदेवतासंस्कारः पुरोडाशः । एवं च सत्यगीषोमीयपशुविकृतौ वायव्यपशावगीषोमीयदेवतायां निवृत्तायां तदीयपशुपुरोडाशे ऽिष
सा निवर्तत इति वाधः फिल्छाति ॥

दशमाधिकरणमारचयति ॥

सौर्ये चरो चरः स्थाली किंवाचं लीकिकोक्तितः। स्थाल्यस्यां श्रपणं योग्यं कपालविकृतित्वतः ॥ १६॥ विड्डच्छुतिप्रसिद्धाचं देवतातिङ्कतोक्तितः। योग्यत्वेन प्रदेयं तत्पुरोडाशहविर्यथा ॥ १९॥

सीर्यं चरं निर्वपेदित्यादिवाको चरुशन्दः किं स्थालीं वक्त्युतीदनिमिति संदेहः॥
तच लीकिका आ हिमवत आ च कुमारीभ्यः सर्वे ऽपि स्वस्वदेशीयभाषाप्रसिद्धा यिकं चिन्नकारवकाराद्यक्षरमुपरि प्रक्षिप्य चरुशन्द्रमस्ये पाचे पाकाधिकरणे
तामादिमये प्रयुक्षते। निष्युदुकाराश्चोखा स्थाली चरुरित्येताञ्छन्द्रात्पर्यायवेनोपदिश्वित । तसाचरुशन्दः स्थालीं वक्ति । यदि तस्या अदनीयत्वाभावेन पुरोडाशवत्रधानयोग्यता न स्थात्। तिहे मा भूत्युरोडाशविकृतित्वम्। कपालविकृतित्वं तु भविष्यति। श्रपण्योग्यतायाः सङ्गावात्। यथा कपालेषु हविः श्रप्यते।

तथा स्थाल्यामिप श्रपियतुं शकाते। तसाचरः स्थालीति प्राप्ते बूमः ॥ अवमेव चरुशको न्याते। कुतः। श्रुतिप्रसिद्धेः। श्रादित्यः प्रायणीयश्वरुरिति विधाय तडाक्येषे ह्यदितिमोदनेत्योदनशको नकरत्नृह्यते। यदि भोज्याचे चरुशकः कापि न प्रयुज्यते तह्योदनविशेषवाची चरुशको ऽस्तु। तच विडामिद्धेः। विडामी याज्ञिकाः शक्रेकगम्यधमीधर्मव्यवहारिणः शक्राथाविष्ठवे तात्पर्यवन्तो नवसा-वितान्तरुष्पपक्षे जीवतराहुले विश्वद्सिङ्घ श्रोदने चरुशकं प्रयुक्षते। सत्योदनवा-चित्रे सीर्यमिति तिह्यतो ऽप्युपपद्यते। यथायेय इति देवतातिह्यतसंयुक्तपुरोडाशः प्रदेयद्व्यम्। तथा चरुरिप। अत्ये च निघर्षुकारा हव्यपाके चरुः पुमानिति परिन्ति। तस्माचरुशको ऽचवाची॥

# एकादशाधिकरणमारचयति ॥

चरः कपाले पक्तव्यः कापि वा उचिते ऽथवा। कपाले चोदकप्राप्तेरनपूपलतः क्वचित् ॥२०॥ स्थाल्यां चरुत्वयोग्यतात्कटाहे योग्यता न हि। चिन्ताइयफलं त्वच पेषणादिनिवर्तनम् ॥२१॥

विषयसंशयनिर्देशकं पूर्वार्धं स्पष्टार्थम् । यथा प्रकृतौ पुरोडाशस्य कपाले पाकः।
तथा विकृतौ चरोरित्याद्यः पूर्वःपक्षः। पुरोडाशस्यापूपत्नात्कपालगतोष्मणा पाकः
संभवति । चरुस्त्वोदनत्वादुदकगतोष्मणा पक्तव्यः । अतो ऽप्राकृतकार्यताचोदकप्राप्तिनीस्तीति यद्युच्येत । तर्द्धनपूपस्य चरोरुदक्धारणयोग्ये कठाहघटादौ यव
कापि पाक इति वितीयः पक्षः॥ निरुप्तानां मृष्टिचतुष्टयपरिमितानां तर्ग्युलानामल्पेनैव पाचेण पक्तुं योग्यताचरोः स्थाल्यामेव पाक इति राज्ञानाः॥ पूर्वव
चररोदन इति विविक्षतम् । न द्योदने पेषणादिरस्ति । अतः पेषणादिनवृत्तिः
पूर्वचित्तायाः साक्षात्मलम् । तद्द्रारेण चरुनिष्पादकस्थालीचित्ताया अपि फलमित्युपचर्यते ॥ पेषणादीन्यनुकामित ॥

पेषणं यवनं वापस्तापश्चोपहितिः प्रथा। मार्जनाध्यूहनज्वालास्त्रथा व्युड्घृत्यसादनम् ॥ २२॥

पेषणं चूर्णनम् । यवनं पिष्टस्योदकमिश्रणम् । वाप उदकमिश्रणाय पिष्टस्य

पाचे प्रक्षेपः । तापः कपालानामङ्गारैः प्रतापनम् । उपहितिरङ्गारेषु कपाल-स्थापनम् । प्रथा कपालेष्ववस्थापितस्य पुरोडाशस्य हस्तसंघट्टनेन सर्वेषु कपालेषु प्रसारणम् । मार्जनं स्वस्णीकरणम् । स्रध्यूहनं भस्मनाङ्गारेश्वोपयीच्छादनम् । ज्वाला दर्भपिक्रूलैः प्रज्वालनम् । व्युद्धृत्यसादनं कपालेभ्यः पुरोडाशं पृथक्कृत्यान्तर्वे- द्यवस्थापनम् ॥ ननु पेषणादिनिवृत्तेः पूर्वाधिकरणद्वयफलने किमिति सूचकारः प्रत्येकं सूचैर्विचारितवानित्याशङ्क्य मन्दमितव्युदासायेत्याह ।

एतानि मन्दप्रज्ञस्य कर्तव्यानीति विभमः। अपूपस्यैव योग्यानीत्येतत्सूर्वैर्निरूपितम् ॥ २३॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे दशमस्याध्यायस्य प्रथमः पादः ॥

हितीयपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयित ॥ नास्त्यस्ति वा कृष्णलेषु पाकः श्रीतो ऽप्यसंभवी। ऋदृष्टार्थतया स स्यादौष्णये तु सुतरां भवेत् ॥ १॥

घृते श्रपयतीति प्रत्यक्षश्रुतिविहितो ऽपि पाको विक्केदनायोग्येषु न कर्तव्य इति पूर्वपक्षः ॥ दृष्टार्थस्य विक्केदनस्यासंभवे ऽप्यदृष्टार्थं कर्तव्यः । अन्यया विधिवे-यर्थ्यापत्तेः । यदा तु पाकशन्द औष्ण्यवाची तदा न को ऽपि विवादः ॥

हिनीयाधिकरणमारचयति॥

उपस्ताराभिघारौ स्तस्तेषु नो वा इयं भवेत्। अदृष्टार्थमसंसिक्तिदृष्टार्थो नेति लुप्यते ॥२॥

तेषु कृष्णलेषूपस्तरणमभिघारणं चेत्युभयं पाजवद्दृष्टार्थं कार्यमिति पूर्वपक्षः॥
न तावत्पाकवद्च प्रत्यक्षविधिरिस्ति। चोदकस्तु दृष्टं द्वारमपेक्षते। प्रकृतावुपस्तरणाभिघारणयोद्देष्टार्थेनात्सूक्ष्माणां पुरोद्वाशावयवानां सुचि संसिक्तं निवारियतुं
तदुभयं कियते। कृष्णलानां तु संसिक्तप्रसङ्ग एव नास्ति। अतस्तिववारणलक्षणं
वारं नास्तीत्युपस्तरणाभिघारणद्वयं लुप्यते॥

तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

भक्षो नास्त्यस्ति वा तेषु नास्ति प्रीतेरभावतः। चुत्रुषाकारनिधीतवचनात्यात्रदानवत् ॥३॥

यथा पुरोडाशे प्राशिचादिभागी भस्यते । न तथा तेषु कृष्णलेषु भस्तो ऽस्ति । प्रीतिरूपस्य दृष्टद्वारस्यासंभवादिति पूर्वपद्यः ॥ चुश्रुषाकारं भस्रयन्ति निर्ध-यन्तो भस्रयन्ति प्रत्यस्वचनमास्नायते । इस्नुद्राङ्भस्रणे तद्रसस्वीकारे च यः शब्द्विशेषस्तस्यानुकरणं चश्रुषेति । घृते निरुप्तेषु कृष्णलेषु यह्निप्तमाज्यं तदन्तर्ने-तृमिव वालाश्रुश्रुषां कृता तदाज्यं निःशेषेण पिबन्तो भस्रयेयुरित्यर्थः । स्ननद्नीयद्रव्याणामपि कृष्णलानां यथा वचनात्रदानम् । तद्वद्भस्याणामपि भस्रणं भवेत् ॥

चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

सकृत्सहत्वयोरेकमेकधेत्यन्यमेव वा। एकं नियामकाभावादबाधादन्यमेव हि ॥ ४॥

तवैव कृष्णलभक्षणे श्रूयते। एकधा ब्रह्मण उपहरतीति। तवैकधेत्ययं धाप्रत्ययः प्रकारवाची सन्नेकवारिमत्यमुमर्थे वा बहूनां सहभावं वा ह्र्ते। उपहारो भक्ष-णाय समर्पणम्। एकधेत्यतेन शब्देन सकृत्वसहत्वयोरन्यतरिहविश्वतमुत सहत्वमेवेति संशयः ॥ नियामकाभावादुभयोर्मध्ये यितंत्रिचदन्यतरिदिति पूर्वपक्षः ॥ श्रवाधो ऽच नियामकः। प्रकृताविडाप्राशिचचतुर्धाकरणशंयुवाककालेषु चतुर्धाभक्षणसिद्धये चतार उपहारा उपिदृष्टाः। श्रवापि चोदकप्राप्ताः। तच सकृत्वपक्ष उपितनास्त्रय उपहारा स्वत्तालिवशेषाश्च वाध्येरन्। सहत्वपक्षे कालविशेषा एव वाध्यत्ते। न तु चय उपहाराः। तस्मादन्यपन्नरूपं सहत्वमेवैकधेत्यस्य शब्दस्यार्थः॥

पञ्चमाधिकरणमारचयित ॥

सर्वे ब्रह्मण इत्यच ब्रह्मभागस्य सर्वेता।

अन्यभागस्यापि वाद्यो भागान्तरमबाधितुम् ॥ ॥ ॥

सर्वतमन्यभागीयं ब्रह्मणे ऽच विधीयते । स्वभागीयं चोदकाप्तं बाध्यतामन्यभद्यणम् ॥ ६ ॥

कृषालभक्षण एवेदमपरं श्रूयते । सर्वं बद्धणे परिहरतीति । परिहारः समर्पेणम् । ब्रह्मसिहतानामृत्विजामेकैकस्य चतुर्षु कालेषु चलारो भक्षभागाश्रोदकप्राप्ताः। तच सर्वता किं ब्रह्मसंबन्धिचतुभागविषयोतेतरसंबन्धिभागचतुष्टये ऽपीति
संदेहः ॥ अध्वर्युप्रभृतीनामृत्विजां ये ये चलारो भागास्तेषां बहूनामबाधनायाद्यः
पक्षो ऽभ्युपेयः। तचेषा वचनव्यक्तिः। ब्रह्मसंबन्धमनूद्य सर्वत्परिहारयोरेकमनुवारे
ऽन्तर्भाव्येतरिह्ययम् । यद्वद्यणे सर्वं तत्परिहरतीति। यद्वद्यणे परिहरित तत्सर्विमति। उभयथापि विधेर्वद्यभागमाचे पर्यवसानाचीदकप्राप्ता अन्यभागा अवाधिता
भविष्यनीति पूर्वपक्षः॥ सर्वत्वपरिहारावनूद्य ब्रह्मसंबन्धो ऽच विधीयते। यत्परिहत्तेव्यं सर्वं तद्वद्यण् इति वचनव्यक्तिः। तच ब्रह्मभागानामितरभागानां च यत्मर्वत्वं
तस्य ब्रह्मसंबन्धे सित ब्रह्मभागानां ब्रह्मसंबन्धस्य चोदकादेव प्राप्तत्वाचन्यको
विधिरन्यभागानां ब्रह्मसंबन्धविधाने पर्यवस्यित। तस्मादन्येषां भक्षणं वाध्यते॥

#### षष्टाधिकरणमारचयति ॥

युगपत्स्वस्वकाले वा तत्सर्वे भक्षयेद्यम् । अविलमादादिमो ऽन्यस्तत्तकालमवाधितुम् ॥ ९ ॥

ऋतीताधिकरण्डयेन युगपत्सर्वे ब्रह्मणे समर्पयेदित्युक्तम् । तत्र भक्षयितुं युग-पत्समर्पितस्य सर्वस्य मध्ये कियदपि भक्षयित्वावशेषितस्य विलम्बे कारणाभावा-द्युगपदित्याद्यः पक्षः प्राप्नोति ॥ चोदकप्राप्तस्य तत्तत्कालस्यावाधो विलम्बे हेतुः । तस्मात्स्वस्वकाल इत्यन्यः पक्षो ऽभ्युपेयः ॥

#### सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

चतुर्धाकृतिनिर्देशी तद्रक्षे स्तो न वायिमः। चीदकात्ती तु बद्ध्येयवस्थार्थततो ऽच न ॥ ७॥

प्रकृती पुरोडाशं चतुर्धा कृता पश्चादिदं ब्रह्मण इत्यादिना तत्तक्कागाबिर्दिशेत।
तो चतुर्धाकरणनिर्देशी पूर्वोक्ते ब्रह्मभक्षे चोदकवशाबिद्येते इत्ययिमः पक्षः प्रा-

प्रोति ॥ तत्र चतुर्धाकरणं बहूनामृतिजां विभागार्थम् । निर्देशो भागानाम-साङ्कर्यार्थः । अत्र तु ब्रह्मण एकत्वात्तावुभौ न विद्येते ॥

## अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

स्रुतिग्दानमदृष्टार्थमानत्ये वायिमः श्रुतेः। वेरूपानियमान्मेवं दृष्टलादानतेः श्रुतिः॥९॥ भृतौ च नियमादेतदृष्ट्षं स्याद्विरूपता। वचनान्नेन सन्तेषु स्वामिनां न भृतिः क्वचित्॥१०॥

कृतिग्यो दिक्षणां ददातीति प्रकृती श्रूयते । तत्किमदृष्टार्थमानत्यंथे विति संगयः ॥ भृत्यान्परिकीय वशीकार ञ्चानतिः । ञ्चदृष्टार्थं तत्यात् । ञ्चविहरण्या-दीनामदृष्टार्थत्यागे दानग्रन्थस्य प्रसिद्धलात् । यद्यच दानं भृतिः स्यात् । तदानी-मल्पाधिककर्मानुरूपेण द्रव्यं देयं स्यात् । वेरूपं लच दृश्यते । स्वल्पकर्मणि वैधातवीये सहस्रं देयम् । ञ्चधिककर्मण्यृतपेये स्वल्पं सोमचमसमाचं प्रदीयते । तथा बादग्रगतिदिपरिमाणिनयमो मन्त्रवत्त्वनियमञ्च भृतौ नोपपद्यते । कर्मकरानुमत्या न्यूनाधिकभावसंभवात् । तक्षरज्ञकादिभृतौ मन्त्रादर्शनाच । तस्माददृष्टार्थामत्या स्वः प्राप्नोति ॥ मैवम् । ञ्चानतेर्दृष्टप्रयोजनलात् । दानश्रुतिस्तु दृष्टार्थायां भृतावणस्ति । भृतिर्देयेति प्रयोगात् । परिमाणमन्त्रवत्वनियमादृष्ट्यम् सत्तु । दृष्टस्याभावात् । वेरूपं तु वचनवलादभ्युपगम्यते । दिक्षणाया भृतिरूपलं प्रत्यक्षवेदवाक्याद्पवगम्यते । दीक्षितमदीक्षिता दिक्षणापरिकीता कृत्विजो याज्ययेयुरिति । तसादृत्विग्दानमानत्यर्थम् । एवं च सित सन्त्रेष्वृत्वजां यजमानला-कृतिरूपा दिक्षणा न कापि देयेत्येतिइचारफलं दृष्ट्यम् ॥

#### नवमाधिकरणमारचयति ॥

क्रयाय प्रतिपत्थै वा चमसेडादिभक्षणम् । क्रयाय पूर्ववन्मेवं यागीये स्वत्वर्जनात् ॥ १९ ॥ अक्रीतयजमानस्य भक्षसन्त्राच्च तेन सा। प्रतिपत्तिः संस्कृतित्वात्सन्तेषु न निवर्तते ॥ १२ ॥ श्चास्ति सोमे चमसभक्षः। श्चास्ति चेष्टाविडाप्राधिचादिभक्षः। तच भक्षेण प्रीतानामृत्विजामानितसंभवाद्दिष्णान्यायेन क्रयार्थं भक्षणमिति पूर्वेपक्षः॥ यागदेवताये संकल्पिते द्रव्ये स्वत्मलभमानो यजमानो न केतुं धक्रोति। किं च
यजमानपच्चमाः संभूयेडां भक्ष्यन्तीत्यक्षीतस्यापि यजमानस्य भक्षः श्रूयते।
तत्साहचर्याद्दतिजामपि भक्षणं न क्रयार्थमिति गम्यते। तस्मात्रतिपत्त्यर्थो भक्षः।
तेन क्रयार्थताभावेन परिशिष्यमाणा सा प्रतिपत्तियोगोपयुक्तद्रव्यसंस्कारत्वेन
सचेषु न बाध्यते॥

## दशमाधिकरणमारचयति ॥

ऋतिजां वरणं सन्ते कार्यं नो वाच सोमवत्। कार्यं मैवं स्वकर्मलान्क्रयाथा प्रकृती वृतिः॥ १३॥

श्रापमें होतेत्यादिमन्तैः सोमेवरणमासातम्। सोमवत्तन्ते ऽपि तत्कार्यम्। श्रान्यया वरणरिहतानामृतिक्काभावात्तन्तं न सिध्येत्। श्रातं एव तत्तिः ये सन्न-प्रकरणे ये यजमानास्त स्कृतिज इति स्वतः प्रवृत्तानिप यजमानाननृद्ध वरण-साध्यमृतिक्कं तेष्वाधातव्यमिति विद्धाति। तसाहित्यवरणं सन्ते कार्यम् ॥ मैवम्। सन्तं ह्यनुष्ठातृणां सर्वेषां स्वकर्म। न हि स्वकर्मणि क्रयार्थं वरणमपे-स्थते। क्रयार्थं हि प्रकृतो वरणम्। दानमेव क्रयार्थम्। वरणं लहष्टार्थमिति चेत्। मैवम्। वरणस्य भविष्यद्दानसूचनेनोत्साहजननार्थनात्। श्रान्यया वरणकाले किस्तनस्याण्यो दक्षिणा इत्यृत्विजां प्रश्नः कथं संगन्छेतः। न च सन्त्रासिद्धः शङ्कनीया। तच वक्तव्यम्। स्वृतिक्तं नाम किं कर्मकरत्वमृत यागकर्तृत्वमिति। श्राद्ये कर्मकराणां स्वामित्वाभावेन ये यजमानास्त स्वृत्विज इति विरुथ्येत। हिन्तीये तु स्वत एव यागं कर्तुं प्रवृत्तन्वाहरणमन्तरेणायृतिक्तं सिध्यतीति। ईहणमेनवार्तिज्यं वचनेन विधीयते। तस्माद्दानवहरणं सन्ते लुप्यते॥

## एकादशाधिकरणमारचयति ॥

कयः कार्यो न वा सन्त्रे निषेधान्क्रीतिकल्पनम् । निन्यानुवादेनालुप्तेने क्रयो वरणं यथा ॥ १४ ॥

सत्कारपुरःसरमिग्रहेतित्यादिप्रार्थना वरणम् । तच्च चिकीर्षुर्यजमानो वरणीये-भ्यो ब्राह्मणेभ्यः सोमं ब्रूयात् । तेभ्यः सोमं प्राहेत्यापस्तस्ववचनात् । सोमाभि-धानप्रकारश्वाच कल्पे दर्शितः । ज्योतिष्टोमेनाग्निष्टोमसंस्थेन रथंतरपृष्टेन गवां द्वादशशतदक्षिणेनाहं यस्ये। तच लमुद्राता भवेति। तच देयदिक्षिणाद्रव्यनिश्चयेन ब्राह्मणाः स्वकीयाः कर्मविशेषे नियोक्तुं योग्या भविना । सो ऽयं क्रयः । स च प्रकृताविव सन्त्रे कार्यः । न च दक्षिणादानस्य निराकृतवेन देयद्रव्यनिश्वये लुप्ते सति तत्साध्यः क्रयो लुप्येतेति शङ्क्यम् । निषेधमुपजीच्य क्रयानुष्टानस्य कल्पयितुं शक्यतात्। तथा हि। न ह्यच गौदीयते न वासो न हिरएयमिति सन्त्रे गवादि-दानं निषिध्यते । स च निषेधः सत्यां प्रसत्ती संभवति । ततः सोमे देयद्रव्याणां सचे दानप्रसित्तरभ्युपेया । सोमे च देयद्रव्याख्येवं श्रूयनो । गौश्राश्वश्वाश्वतरश्व गर्दभाष्टाजाश्वावयश्व वीहयश्व यवाश्व तिलाश्व माषाश्व तस्य द्वादशशतं दक्षिणे-ति । तच गोवासोहिरएयानां विशेषतो निषेधेन द्रव्यान्तराणां चोदकप्राप्तानाम-भ्यनुज्ञा प्रतीयते । ततो देयद्रव्यसङ्गावान्क्रयः कार्य इति पूर्वपश्चः ॥ न ह्यच गौर्दीयत इत्यनेन निषेधो न विधीयते किंतु पूर्विक्तेन निर्णयेन प्राप्त एव दाना-भावो ऽनूद्यते । ऋदिख्णानि सन्त्राणीत्याहुर्ने ह्यच गौदीयत इति श्रुतौ परोच्यु-पन्यासस्यं प्रसिद्धिवाचकहिशच्दस्य च प्राप्तिगमकत्वात् । तसाचित्यानुवादस्य कस्पकताभावाहरएवत्रदविनाभूतः क्रयो ऽपि न कार्यः ॥

# बादशाधिकरणमारचयति ॥

सत्ताक्तं स्याच वा पृष्ठशमनीये ऽष्यथाक्तता। सौनामएयादिवन्मेवं त्यागादूर्धे विधानतः ॥ १५॥ श्रूयमाणा दक्षिणेयं पूर्वपक्षे ऽच धर्मकृत्। प्रिक्रयाणा सिज्ञानो निमित्तं स्यात्समापनम् ॥ १६॥

ऋस्ति सोमविकृतिः पृष्ठश्मनीयनामको यागः । सन्तादुद्वसाय पृष्ठश्मनी-येन ज्योतिष्टोमेन सहस्रद्क्षिणेन यजेरिविति । उद्वसायेत्यनेन स्यप्प्रत्ययेन सन्त-समाप्तेः पूर्वकालतं सन्त्रपृष्ठश्मनीययोरेककर्तृकतं च प्रतीयते । तथा सत्यिमं चिता सीचामग्र्या यजेत । वाजपेयेनेष्ट्वा वृहस्पतिसवेन यजेत । संस्थाप पीर्णमासी- मिन्द्राय वैमृधाय पुरोडाशमेकादशकपालं निर्वपतीत्वच सीचामएयादीनां यथा चयनाद्यङ्गलम् । तथा पृष्ठशमनीयस्य सन्ताङ्गता भविष्यति । अङ्गले सित श्रूय-माणा सहस्रदक्षिणा सन्तेष्विव परिक्रयणार्था न भवतीत्यदृष्टार्थताभ्युपगम्यते । फलं च न कल्यम् । सन्त्रफलेनेव फलवन्त्रसिडेरिति पूर्वपक्षः ॥ उदवसानशन्दस्य त्यागवाचित्वात्सन्त्रत्यागादूर्ध्व विधीयमानः कथं सन्ताङ्गं भवेत् । अग्निं चित्वेत्या-दी त्यागशन्दो नास्तीति वैषम्यम् । एककर्तृकत्वपूर्वकालते तु निमिन्नविवस्यग्यप्यपद्येते । सन्त्रसमापनं निमिन्नीकृत्य विधाने गृहदाहेष्टिवत्फलनेरपेस्याडिश्व-जिन्त्र्यायेन फलं न कल्यम् । सत्येवमनङ्गले सोमवद्क्षिणा परिक्रयार्था । दिक्ष-णायाः श्रीतत्वेनालोपः पूर्वोत्तरपक्षयोः समानः । न्यायेनायलोपः सिडानो विशिष्यते ॥

चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

तनर्तिजः सन्त्रिणः किमन्ये वा स्युर्ल्यवृक्तितः। त एव यष्ट्भेदे ऽपि क्रीतलाहत्विजः परे ॥ १७ ॥

तिसन्पृष्ठश्रमनीये सन्त्रिणामेवार्तिज्यम् । उदवसायेति स्यवनाशच्देन कर्वैक्य-प्रतीतेरिति पूर्वपक्षः ॥ उदवसाय यजेरित्तिति समिभव्याहारात्मिन्तिभिः सहैकावं यष्टृणां प्रतीयते । न चर्तिजो यष्टारः । यजमानेन तेषां दक्षिणया क्रीतत्वात् । तस्माद्दिजः सन्त्रिभ्यो ऽन्ये ॥

चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥

संभूयैकेकशो वाच यष्टृताद्यो बहूक्तितः। द्वियागवद्वहुत्वस्य प्राप्तेरन्यो ऽस्तु सोमवत् ॥ १७॥

ऋसिन्पृष्ठशमनीये सन्तिणां संभूय यजमानतमुत प्रत्येकमिति संशयः ॥ संभू-येत्याद्यः पश्चः प्राप्तोति । कुतः । यजेरिन्निति वहुवचनिर्देशात । एतेन राजपुरी-हितौ सायुज्यकामौ यजेयातामित्यचोपादेयगतिन्नस्य विविध्यतत्वादुभौ संभूय यष्टारी । तद्वदचापि स्यात् ॥ मैवम् । उद्वसायेत्यचोद्वसातृणां यद्वहुतं प्राप्तं तदेव तत्समानाधिकृतेन यजेरिन्नत्यनेनानूद्याप्राप्तो यागो विधीयते । द्वियागे तु वित्रमणप्राप्तत्वेन विधीयत इति वैषम्यम् । ततो यहं संमाष्टीत्यच यहैकत्विमिन्वोहेष्यगतत्वाद्यजेरिक्षिति बहुत्वमिवविश्वतम् । एवमपीच्छया विशो बहुशो वा यष्टुं शक्यत्वादेकेकशो न नियम इति चेत् । न । चोदकेन तिव्यमिसिडेः । मोमे तह्शैनात् । तस्मात्मिच्याः प्रत्येकं यजेरिकत्यन्यः पश्चो ऽचास्तु ॥

पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

अश्वीं पुरुषीं वानत्ये धर्मार्थे वानतिर्यतः। इष्टिनं सन्त्रं धर्मार्थे सन्त्रादङ्गं वहिनं हि ॥ १९ ॥

सारस्वतसन्त्रे कामेष्टावश्वीं पुरुषीं धेनुके द्वेति तुरगमनुष्यगोजातीयानां स्त्रीणां दिक्षणालेन दानं श्रुतम् । तचानत्यर्थम् । कृतः । इष्टेरसन्त्रतात् । सन्त्रवे तु यजमानानामेवार्त्तिज्याद्दानसाध्यक्रयाभावेन तत्साध्यमानमसंभिव स्थात् । इष्टिस्तु न सन्त्रम् । तल्लक्षणाभावात् । श्रासीरचुपेयुरित्यनयोरन्यतरचोदना तल्लक्षणम् । इह विष्टिलक्षणभूता निर्वपतिचोदना पठ्यते । श्रुपये कामायाष्टाकपालं निर्वपतीति । इष्टो च यजमानाद्दत्तिजां पृथक्कादानत्यर्थे दानमिति पूर्वप्रदे ॥ धर्मार्थं दानम् । कृतः । इष्टेः स्वरूपेणासन्त्रवे ऽपि सन्त्राङ्गलेनेतराङ्गे-विववेष्टावयस्यां यजमानानमेवार्त्तिज्यात् । ननु द्वादशाहः सन्त्राणां प्रकृतिः । न च तच कामेष्टिरस्ति । श्रुतो न सन्त्रे चोदकेनेष्टी यजमानार्त्तिज्यप्राप्तिः । इष्टि-चोदकेन लन्य एवर्तिजः प्राप्नुवन्ति । मेवम् । सन्त्रप्रयोगानाःपातिलेन प्रसङ्गाद्यजमानकर्तृकालिसिद्धेः । तस्माद्व दानमदृष्टार्थम् ॥

षोडशाधिकरणमारचयति ॥

कीत्ये धर्माय वा बेथे दानं स्याद्दिश्णोक्तितः। कयाय मैवं बेथतं नर्तिजो धर्मकृत्ततः ॥ २०॥

दर्शपूर्णमासयोः श्रूयते। यदि पत्नीः संयाजयन्कपालमभि जुहुयाहैश्वानरं हा-दशकपालं निर्वेपेत्रस्यैकहायनी गौदेक्षिणा तां हेष्याय दद्यादिति। अन यज-मानेन हेषणीये पुरुषे यहानं तत्क्रयार्थम्। दक्षिणाशन्देन व्यवहतानां प्रकृती क्रयार्थेन्दर्शनादिति पूर्वेपक्षः॥ न तावहन्तिजो हेष्यतं युक्तम्। ज्ञुन्तिगाचार्यौ नाभिचरितव्याविति शास्त्रात् । यस्तु द्वेषः पुरुषः । नासावृत्विक्काभावेन यागे कमैकरवाभावात्क्रयमहिति । तस्मादिदं दानमदृष्टार्थम् ॥

### मप्तदशाधिकरणमारचयति ॥

अस्थियागः विमस्यां स्याज्जीवतां वास्थिशन्दतः। अस्यां मैवमनहैताह्मस्यन्ते जीविनो ऽस्थितः ॥२१॥

इदं श्रूयते। यदि सत्ताय संदीक्षितानां यजमानः प्रमीयेताथ तं दग्धा कृष्णाजिने ऽस्थीन्युपनद्य यो ऽस्य नेदिष्ठः स्यातं तस्य स्थाने दीक्षयित्वा तेन सह यजेरस्ततः संवत्तरे ऽस्थीनि याजयेयुरिति । अच संवत्तरे ऽतीते यो यागः श्रुतस्तचास्थीन्येव कर्तृष्णि । कृतः । अस्थिशन्दस्य तच मुख्यत्वात् ॥ मैवम् । अचेतनानामस्थां यष्टुमनईत्वात् । जीवतामपश्रुतत्वादयुक्तो ऽयं याग इति चेत् । न ।
अस्थिशन्दस्य तह्यक्षकत्वात् । एतदस्थिमता सह पुरुषेण पूर्व यष्टुं प्रकान्तत्वेन
लक्ष्यलक्षकयोरित्त संवन्धः । जीवतां यष्टृत्वाद्याजयेयुरित्युक्तिणिजर्थभूताः स्युः । न
खत्वचान्ये संभविता । अस्य यागस्य सत्त्वाङ्गत्वादिति चेत् । तिर्हे परस्परं याजकाः
सन्तु । तस्माज्जीवतामयं यागः ॥

### अष्टादशाधिकरणमारचयति ॥

अस्थिकर्तृमते चिन्तापच्चकं स्याज्जपादिकम्। न वा तच्चोदकान्तुर्युने कुवीरचसंभवात् ॥ २२॥

अस्थीनि कर्तृशीति पूर्वाधिकरणे पूर्वपिक्षणो मतस् । तद्नुसारेणाधिकरण-पञ्चकं कृत्वाचिन्तारूपेण प्रवर्तते । प्रकृतौ यजमानस्य मन्त्रजपः केशश्मश्रुवपनं दीक्षानियमा इत्येवमादयः कर्तव्याः सन्ति । तत्सर्वे चोदकप्राप्तमस्थीनि कुर्युरिति पूर्वपक्षः ॥ अचेतनानां तदसंभवाच कुर्वीरिचिति राज्ञानाः ॥

# एकोनविंशाधिकरणमारचयित ॥ श्रीडुक्सीमानणुकस्पर्शी नोतास्ति तद्दूयम् । पूर्ववन्नेति चेन्मैवमचैतन्ये ऽपि संभवात् ॥ २३ ॥

प्रकृतावीडुस्वर्याः शालाया यजमानप्रमाणलम् । तथा शुक्रयहस्य यजमान-स्पर्शः । तावुभावचेतनानामस्यां जपादिवस्न विद्येते इति पूर्वपक्षः ॥ अचेतने-रिप दरोडेनेव मातुं स्प्रष्टुं च शक्यत्वाडिद्येते इति राज्ञानाः ॥

विंशाधिकरणमारचयति ॥

वृष्टिकामः सदो नीचैरिति कामो ऽस्ति वा न वा। विद्यते स्पर्शवत्कामश्चेतनस्यस्ततो न हि ॥ २४ ॥

यदि कामयेत वर्षुकः पर्जन्यः स्यादिति नीचैः सदो मिनुयादित्यच सदोनाम-कस्य मग्डपस्य नीचमानेन गुणेन वृष्टिः फलतीत्युक्तम्। तस्यां वृष्टी कामः स्पर्णव-दस्यां विद्यत इति मन्दप्रज्ञस्य पश्चः॥ कामस्य चेतनधर्मनानास्तीति राज्ञानाः॥

एकविंशाधिकरणमारचयति ॥

सूक्तवाकाशासनं स्याच वा नित्यप्रवृत्तितः। स्यान्मैवं फलनिर्देशात्फलेन्छास्यां न युज्यते ॥ २५॥

इदं द्यावापृथिवी भद्रमभूदित्यादिः सृक्तवाको होचा पठ्यते। तचैवं श्रूयते। आशास्ते ऽयं यजमानो ऽसी। आयुराशास्ते सुप्रजास्त्वमाशास्त इत्यादिः। तच सृक्तवाकगतो ऽयं यजमानाशासनप्रतिपादको मन्त्रभागः। तमस्थियज्ञे होता पठेच वेति संश्यः॥ अस्थियज्ञगतायाः प्रायगीयादेरिष्टेः प्रस्तरप्रहरणमङ्गम्। तस्य नित्यत्वाचिस्मिन्विनयुक्तस्य सूक्तवाकमन्त्रस्य नित्यप्रवृत्तस्य तज्ञागपाठो ऽपि स्यादिति पूर्वपश्यः॥ यथा स्वर्गकाम इत्यच कमियोगेन साध्यताप्रतीतेः स्वर्ग-शब्देन फलनिर्देशः। एवमाशासनयोगादायुरादिशब्देः फलं निर्दिश्यते। फलेख्या चास्यां न युक्ता। तस्मावज्ञागपाठो वाध्यते॥

द्वाविंशाधिकरणमारचयति ॥

होतृकामो भवेचो वा होतुर्जीवनतो भवेत्। यजमानेष्टमेवासी कामयेत्रेन नास्यंसी ॥ २६ ॥

प्रकृतावस्ति होतृकामः। यं कामयेत वसीयान्स्यादिन्युचैस्तरां तस्य वषद्भुया-

दित्यादिः । सो ऽस्थियज्ञे ऽपि निर्दिश्यताम् । कामयितुर्होतुर्जीवतस्त्रत्संभवा-दिति पूर्वपक्षः ॥ यां वै कांचन यज्ञ ऋत्विज आशिषमाशासते यजमानायेव तामाशिषमाशासत इति श्रुतेर्यजमानेष्टमेव होचा कामयितव्यम् । अस्थीनि त्वचेतनान्येष्टुं न शक्कवित्त । तस्माद्य नास्ति होतृकामः ॥

तदेतदिधकरणपञ्चकं जीवतामयं याग इत्यस्मिन्सिङ्घान्तिपक्षे विरुद्धम्। अचे-तन्तवमुपजीच्य प्रवृत्तवात् । तस्मात्तपक्षे चोदकप्राप्तानां यथोक्तधमाणां नािस्त वाधः ॥

### चयोविंशाधिकरणमारचयति ॥

सर्वस्वारो मृतेरूर्धं त्यज्यतां वा समाणताम् । त्यज्यतां स्वाम्यभावेन प्रैषादन्यैः समाणताम् ॥ २९ ॥

सर्वस्वाराखः क्रतुरेवं श्रूयते । मरणकामो ह्येतेन यजेत यः कामयेतानामयः स्वर्गं लोकिमयामिति । तस्य च क्रतोस्तृतीयसवने यजमानस्याग्रिप्रवेश श्राम्नायते । श्राभैवे स्तूयमान श्रोडुम्बरीं दक्षिणेन देशेनाहतेन वाससा परिवेध्य ब्राम्स-णाः समापयत मे यज्ञमिति संप्रेष्य संविश्तीति ॥ तस्य संश्यपूर्वीत्ररपक्षा विस्पष्टाः ॥

# चतुर्विशाधिकरणमारचयति ॥

किं कार्यमच किं बाध्यमिति प्रश्ने तदुत्तरम् । क्रत्यर्थमस्थिवत्कार्यं बाध्यते मृतकंर्तृकम् ॥ २८ ॥

मरणादूर्धं समापनीयः सर्वस्वारशेषो विषयः । तत्र वाध्यावाध्यानध्यवसायः संगयः । अन्यध्यवसायस्य संग्यतं न्यायविद्विदेशितम् । अन्वधारण्लाविशेषादू- हानध्यवसाययोने संग्यादर्थान्तरभाव इति विप्रतिपत्त्यभावान्तास्त्यत्र पूर्वपद्यः । यहा । नियामकाभावादिन्छ्या किमपि कार्यं किमपि वाध्यमिति पूर्वपद्यः ॥ अस्थिकतृत्वपद्ये शुक्रस्पर्शादिकं क्रवंधं योग्यत्वान्कार्यम् । मृतयजमानकर्तृकं मन्त्र-जपादिकमयोग्यत्वाहाध्यमिति निर्णीतम् । एवमचापि यद्योग्यं क्रवंधं तन्कार्यम् । यदयोग्यं यजमानकर्तृकं तहाध्यम् ॥

पञ्चविंशाधिकरणमारचयति॥

मृतेः प्रागायुराशीनों स्याद्वा नो मृतिकामनात्। प्रागाभवाज्जीवनार्थमायुराशासनं भवेत्॥ २०॥

होना पिठतव्ये सूक्तवाके यो ऽयमायुराशास्त इति भागो यजमानविषयः।
स किं सर्वस्वारे यजमानमरणात्पृर्वं वर्जनीयः पिठतव्यो वेति संशयः॥
मुमूर्षोर्यजमानस्यायुर्निरपेक्षलेनार्थलोपाइर्जनीय इति पूर्वपक्षः॥ आर्भवाख्यस्य
पवमानस्य स्तूयमानतं यजमानस्य मरणकालः। ततः पूर्वं जिजीविषुत्वात्पिठतव्यः॥

षड्विंशाधिकरणमारचयति॥

श्राचेयदानर्तुयाज्यावृती सन्त्रेषु नाचरेत्। कुर्याद्वानतिलोपाची धर्मार्थे क्रियतां द्वयम् ॥ ३० ॥

प्रकृतौ हिरएयमानेयाय ददातीति श्रुतम् । ऋतुयाज्यावरणं चास्ति । तदुभयं सन्तेषु न कार्यम् । हारभूताया ञ्चानतेर्लुप्तलात् । यद्यपानेयः कर्मकरेभ्यो वहिर्भू-तस्त्रथापि तद्दानेन यजमानस्यौदार्थं पश्यन्त ऋतिजो धनकामा ञ्चानता भव-न्ति । वरणस्य चानत्यर्थतमृत्विग्वरणे प्रारम्भकालीने प्रसिष्ठम् । तस्मादानत्यर्थ-मुभयं नाचरेदिति पूर्वपक्षः ॥ प्रथमवरणेनेवानतिसिद्धेः कालान्तरे वरणमद्द-ष्टार्थम् । धनकामानामपि कर्मकराणां प्रारम्भकाले स्वयमङ्गीकृताया भृतेरिधकं धनं न लभ्यत इत्याचेयदानदर्शनं नानतिकरम् । तस्माददृष्टार्थमुभयं कर्तव्यम् ॥

सप्तविंशाधिकरणमारचयति॥

लुप्पते पवमानेष्टी निर्वापः क्रियते ऽ यवा । लुप्पते साधनाभावात्तेन मुख्यो न लुप्पते ॥ ३१ ॥

आधानप्रकरणगतायां पवमानेशी निर्वापसाधनं नास्ति। अग्रिही चहवणी हि प्रकृती निर्वापसाधनम् । सा चाधानकाले न संभवति । अग्रिही चस्याधानो त्रर-काली नवेन तडोमसाधनभूतायास्तस्या अपि तथात्वादिति प्राप्ते बूमः ॥ मुख्यो निर्वापः । तं प्रति गुणभूतापिही चहवणी । न हि गुणलो पेन मुख्यो लोपमहिति ।

किं चाधानकाले स्वरूपेणैवाविद्यमानाया ऋग्रिहोत्तहवर्याः साधनतं दूरापेतम् । ततः साधनाभावादित्यनुपत्यासः । तस्मान्न निर्वापो लुप्यते ॥

ऋष्टाविंशाधिकरणमारचयति॥

शरावैः सप्तदश्मिर्यश्वरस्तत्र मुष्टयः। चलारः सन्ति नो वोत स्यादेकं मुष्टिसंख्ययोः॥ ३२॥ तिलमाद्यश्चोदितलाच्छरावापूरणान्न सः। द्वितीयो ऽस्तीति चेन्मैवं द्विलोपे वाधगौरवात्॥ ३३॥ तृतीयो ऽस्त्वेकलोपो ऽत्र धर्मः संख्येव लुप्पताम्। क्रियायोगान्न तद्यमैः प्राथम्यात्सानुगृद्यताम्॥ ३४॥

प्रकृतौ चतुरो मुधीनिवेपतीति मुधितत्संख्ये श्रूयेते। तथा वाजपेये विकृति-रूपः सप्तदशशरावश्वरः श्रुतः । तच चरी किं मुष्टिसंख्ये डे ऋपि विद्येते । किंवा डे अपि न विद्येते । उतोभयोरेकमस्त्यन्यनास्ति । यदैकं तदापि किं मुष्टिरेव । किं संख्यैवेति संशयः ॥ चोद्कप्राप्तेरुभयमस्तीत्याद्यः पक्षः प्राप्नोति । चतुर्भिर्मुप्टिभिः सप्तदशशरावपूरणसमर्थस्य चरीरनिष्पत्तेः स पश्ची न युक्तः। तर्हि मुष्टिसंख्ये बे अपि बाध्ये इति डितीयः पश्चो ऽस्तिति चेत्। मैवम्। एकतरबाधेनैव पूरणा-भावपरिहारे सिद्धे सित इयोवीधे गौरवप्रसङ्गात् । नन्वचोपदिष्टेन शरावद्रव्येणा-तिदिष्टं मुष्टिद्रव्यं वाध्यते । तथा सप्तद्शसंख्यया चतुःसंख्या वाध्यत इत्युभयवाधी ऽवश्यंभावी । मैवम् । भिन्नविषयत्वेन बाधासंभवात् । शरावसप्तदशसंख्ये याग-संबडे । मुष्टिचतुःसंख्ये तु निर्वापसंबडे इति विषयभेदः । कथं तद्येच बाधप्रसङ्गः । अन्यथानुपपत्सैवेति वदामः । अनुपपत्तिश्व पूरणासंभवे दर्शिता । पूरणं चैक-बाधेनाणुपपद्यते । मुष्टिबाधे यथोचितं चतुःसंख्योपेतैः कुडवादिभिः पूर्तिः स्यात् । चतुःसंख्याबाधे यथोचितमधिकसंख्योपेतैर्मुष्टिभिः पूर्तिभैविष्यति । एवं नहींकलोप इति तृतीयः पश्चो ऽस्तु । तत्र संख्या धर्मः । मुष्टिधर्मी । तथा सति मुष्टौ लुप्ने सित निराष्ट्रयस्य धर्मस्यासिडेः संख्यालीपो ऽवश्यंभावी। संख्यायां तु लुप्तायां मुष्टिः शक्नोत्यवस्थातुम् । तसात्संख्यैव लुप्पतामिति प्राप्ने बूमः ॥ चतुःसंख्या तावच मुष्टिनान्वेति कर्मकारकवाचि द्वितीयाविभक्त्यन्तस्य चतुः-

शब्दस्य सकर्मकेण निर्वपितधानुना साक्षादन्वयात् । अतस्वतुःसंख्या न मुष्टि-धर्मः । पाष्णिकान्वयेन तु मुष्टिविशेषणं भविष्यति । संख्यामुख्योः कियासंबन्धे समाने सत्यिप प्रथमश्रुतत्वात्सानुगृद्यते । चरमश्रुतत्वेन दुर्वेलो मुष्टिवीध्यत इति राडान्तः ॥

एकोनचिंशाधिकरणमारचयति॥

धेनुवत्सर्षभाग्छागे गवि वा गुणकीर्तनात् । अजे ऽतिदिष्टे स्युमैंवं गोजात्येकगुणोक्तितः ॥ ३५॥

पशुविकृतिषु श्रूयते। द्यावापृथियां धेनुमालभेत मारुतं वत्समैन्द्रं वृषभिमिति।
तच धेनुशच्दो नवमूतिकामाचष्टे। वत्सशच्दो बालम्। वृषभशच्दः पुमांसम्।
तथा सित गुणवाचिन एते शच्दा अतिदिष्टमजद्रय्यमबाधिता तदेव द्रयं यथोक्षगुणविशिष्टं वदिना। गौस्तु न प्रत्यक्षमिह श्रूयते। नापितिदिश्यते। प्रकृतावनुपिद्यतात्। अतो न गां विशिषन्तीति पूर्वपक्षः॥ न खल्वेते यथोक्तगुणसामान्यवाचिनः। किं तिर्हे गोगतानेव तान्गुणानाहुः। अतस्ते शच्दा अजे ऽनुपपन्नाः सन्तो ऽनुपिद्यमनितिद्यमिष गां मुख्यवृत्या विशिषन्तम्छागं बाधना
इति राज्ञानः॥

विंशाधिकरणमारचयति॥

वायव्यं श्वेतमित्यच यः को ऽपि च्छाग एव वा।
विशेषानुक्तितः को ऽपि च्छाग एवास्ववाधनात् ॥ ३६ ॥
वायव्यं श्वेतमालभेत भूतिकाम इत्यच श्वेतशब्दस्य धेन्वादिशब्दवज्जातिविशेषवाचित्वाभावाद्यं कंचिदपि पशुं श्वेतगुणकं समपेयतीति पूर्वपक्षः ॥ चोदकप्राप्तस्याजस्य वाधकारणाभावात्तमेव समपेयतीति राज्ञानः ॥

एकचिंशाधिकरणमार्चयति॥

खलेवालीतगुडुलयोः खादिखिहता न वा। यूपोक्तेर्भुख्यवृत्त्यर्थमुद्देशात्खादिरी हि सा॥ ३७॥ अवघाताद्यवाधार्थं वेहता तगुडुलेष्वि । प्रत्यक्षवचनलार्थं कार्यं यूपेन लक्ष्यताम् ॥ ३६ ॥ अन्तरेण हविर्देवयोगानाचातिरेशनम् । न नियन्तुं शक्यते ऽतः खादिखेहतानयोः ॥ ३९ ॥

खलेवाली-यूपो भवतीति साद्यस्के श्रुतम् । तथा दिध मधु घृतमापो धाना-स्तग्डुलास्तत्तंसृष्टं प्राजापत्यमिति चिनायागे श्रुतम् । तन प्रकृतौ यद्यूपस्य खा-दिरतं यच तग्डुलानां वीहिसंबन्धितं तदुभयमनयोविकृत्योरिस्त न वेति संशयः॥ तत्र या खलेवाली सा यूपी भवतीत्येवमुद्देश्यविधेयभावे यूपशन्दस्य मुख्या वृत्तिर्ने सिध्येत् । यूपाहुतिशास्त्रीयतस्यणादिरहितायाः खलेवाल्या यूपशन्दवाच्य-लासंभवात् । अतो यूपशच्देन यूपकार्यं पश्रुनियोजनादिकं लाक्षाणिकं स्थात् । यो यूपः सा खलेवालीत्येवमुद्देश्यावधेयभावे तु संस्कृतस्य खादिरयूपस्य खले मेरिनेन स्थापयितुं शक्यतान कस्यापि शन्दस्य लक्ष्यावृत्तिः । तस्मादिस्त खले-वाल्याः खादिरत्वम् । तथा चोदकप्राप्तावघाताद्यबाधार्थं तगडुलेष्विप वैहत्वम-स्तीति पूर्वपक्षः ॥ यूपमुद्दिश्य खलेवालीलविधाने यूपशच्दव्यवहितयोः खले-वालीशन्दभवतिशन्द्योरश्रुतस्य नैरन्तर्यपाठस्य कल्यनेन वान्यं परोक्षं स्यात्। ततः प्रत्यक्षवाक्यपरित्यागाइरं यूपणन्दस्य मुख्यवृत्तिमाचहानम् । तथा सित खलेवास्यां पणुनियोजनाहिकं कार्यमिति वान्चार्थः संपद्यते । तत्र कुतो यूपः कुतस्तरां तदीयं खादिरत्वम् । तथा तराडुलानां पेषणसंवपनादिरहितानामेव प्र-जापितदेवतासंबन्धो ऽच श्रूयते। प्रकृतौ तु पेषणादिपरंपरया निष्पन्नस्य तराडु-लकार्यस्य पुरोडाशस्य हिवधो देवतासंबन्धः । अतो ऽसमानलान्नाच चोदका-तिदेशः । तथा सित खादिरत्ववैहत्वनियमाभावाद्या काचित्खलेवाली तराहुलाश्व ये केचित्सन्तित राहानाः ॥

हाचिंशाधिकरणमारचयति॥

खलेवाल्यां जोषणं च च्छेदनं तक्षणोच्छ्यौ। स्युर्ने वा चोदकाल्युर्नी वैयर्थ्याच विरोधतः॥ ४०॥ जोषणं प्रीतिपूर्वको यूपीयवृक्षस्य लक्षणलक्षिततया सेव्यलनिश्चयः। तल्ल- स्रणानि चापस्तवेनोक्तानि। समे जातमशाखाजं बहुपर्णशाखमप्रतिशृष्कायममुविरिमत्यादीनि। खलेवास्यां चोदकप्राप्ता ऋषि जोषणादयो नो कर्तव्याः। कुतः।
वैयर्थ्यात्। पूर्विसिद्धाया एव खलेवास्या यूपकार्यं विनियोगमानेण शास्त्रार्थस्य
कृतत्वादन्यज्ञोषणादिकं कृतमप्यनर्थकम्। ऋषि च। तक्षणादीनि यूपत्रसंपादकानि। खलेवाली तु न यूपः। किंत्वयूपे केवलं यूपकार्यमितिद्रश्यते। तस्माज्ञलस्रणादीनि तच न कर्तव्यानि। कि च। यथा वृक्षस्य छेदनादिना वृक्षत्वमपैति
तथा खलेवालीत्वमेवापेयात्। न हि वर्षाताय कन्योद्धाहः। जोषणस्य तु
वृक्षत्वद्शायां कर्तव्यस्य न खलेवालीत्वदशायां प्राप्तिरिस्तः। तस्माज्ञोषणादयो
न सन्ति॥

चयस्त्रंशाधिकरणमारचयति ॥

पर्यूहणाद्यञ्जनादि न स्यात्याद्वाच पूर्ववत् । न स्यादृष्टादृष्टभावादिवरोधाच तङ्गवेत् ॥ ४१ ॥

सिन प्रकृतौ पर्यूहणादयः। तथा च कल्पसूचकारः। ब्रह्मविनं ला छ्ववनिनिनि प्रदक्षिणं पांसुिनः पर्यूद्ध ब्रह्म हंह छ्वं हंहेति मैचावरणदर्णेत सम्भूमिपरिहंहणं कृत्वोत्तस्भय पृथिवीमित्यिक्षः परिषिचतोति। ऋस्ति चाज्ञनप्रो-छ्यणिद तदेतदुभयमच खलेवाल्यां नास्ति। ऋयूपत्वेन छेदनादिवत्तित्ववृत्तेरिति पूर्वः पछः॥ न तावदुभयं छेदनादिवद्धर्थम्। वलीवदादिभिष्यालितस्य मेरेः पर्यूहणादिभिहेढीकरणस्य दृष्टप्रयोजनस्य संभवात्। ऋज्ञनादिकं प्रकृताविवाद्धर्थम्। न चैतेनोभयेन खलेवालीत्तमपैति। तस्माद्यूपत्वे ऽपि साथैकमिवरुष्ठं च तक्षवेतः॥

चतुस्तिंशाधिकरणं भाष्यकारमतेनारचयित ॥
नावघातो ऽवघातो वा धानानां नाविनष्टये।
न नाशः क्रमबाधे ऽतो ऽवघातो नाच बाध्यते ॥ ४२॥
महापितृयद्भे हविः किंचिच्छूयते। पितृभ्यो बहिषद्भो धाना इति। धानाशब्देन भृष्टं धान्यमभिधीयते। तासां धानानामवघाते सति सक्कुभावापद्गेर्धाना-

लमेव विनश्येत । अतस्तासामविनाशाय नास्यवघात इति पूर्वपक्षः ॥ धाना अवहन्तव्या इति ह्यच चोदकवाक्यम् । तिसंख वाक्ये भर्जनसंपादितं धानातं पूर्वभावि । पश्चाद्वावी लवघात इति क्रमः प्रतीयते । क्रमं वाधित्वा प्रथमतो ऽवघाते सित नास्ति धानालनाशः । अवघातस्य पदार्थस्य वाधाद्वरं तद्वमस्य क्रममाचस्य वाधनम् । तस्मादवघातः कार्यः ॥

तदेवाधिकरणं वार्त्तिककारमतेनारचयति ॥

पेषणं नूतनं मन्थे प्राकृतं वा क्रमान्तरात्। नूतनं प्राकृतं धर्ममाचवाधस्य लाघवात् ॥ ४३॥

महापितृयज्ञ एवं श्रूयते। पितृभ्यो ऽग्निष्वाज्ञेभ्यो ऽभिवान्याये दुग्धे मन्यमिति। मृतवत्सा धेनुरिभवान्या। द्रवद्रव्ये प्रक्षिप्य मिथताः सक्तवो मन्यः। तच यत्पेषणं तच्न प्राकृतम्। कृतः। क्रमव्यत्यासात्। प्रकृतौ हि प्रथमतः पेषणं पश्चात्पुरोडाशश्र्यपण्म्। अच तु प्रथमतः श्र्यपण्ने धानाः संपाद्य पश्चात्तकुभावाय पेषण्म्। तस्माचूतनिमिति प्राप्ते बूमः॥ चोदकप्राप्तप्राकृतपेषण्यतन्क्रमयोक्तयोषे गौरवात्क्रममाचं बाध्यम्। पेषण्पदार्थस्तु स एवेति तद्धमा हषदि मन्त्र इत्यादयो ऽच कर्तव्याः॥

इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे दशमस्याध्यायस्य हितीयः पादः॥

तृतीयपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयति ॥
प्रयाजैकाद्शलादिविशेषविधिभिर्युते ।
पश्चादौ सामिधेन्यादिविध्यन्तो नास्त्युतास्त्यसौ ॥ १ ॥
विशिष्टाङ्गविधौ नासौ चोदकस्याप्रवृत्तितः ।
लाघवाद्रुणमाचस्य विधेः सो ऽस्त्यतिदेशतः ॥ २ ॥

अयीषोमीयपशावेकादश प्रयाजाः श्रुताः। चातुर्मास्येषु नव प्रयाजाः। वा-यव्यपशी हिरायगर्भ इत्याघारमन्त इत्यादिभिर्युतेषु पश्चादिषु प्राकृतेतिकर्तव्यता सामिधेन्यादिनीस्ति। कुतः । संख्यामन्त्रादिगुणविशिष्टस्य प्रयाजाघाराद्यङ्गस्य प्रत्यस्विधौ सत्युपिदिष्टेनैवाङ्गेन निराकाङ्क्षे पश्चादौ चोदकस्याप्रवृत्तेरिति पूर्वः पश्चः ॥ पश्चादिविधिस्ताविदितिकर्तव्यतामाकाङ्क्षिति । तत्र प्राकृताङ्गान्यितिदिश्य वा तदाकाङ्क्षा पूर्यताम् । विधास्यमानान्यङ्गान्तराय्युपिदिश्य वेति वीक्षायां कृशोप-कारतया प्राकृताङ्गातिदेश एव न्याय्यः । ततश्चातिदेशतः प्राप्तं प्रयाजाद्यङ्गमनूद्य गुणमावविधौ लाघवं भवति । गुणविशिष्टाङ्गिविधौ तु गौरवं स्थात् । तस्मात्तन्त्रं । तस्यान्तरमन्त्रान्तराभ्यां पूर्वयोः संख्यामन्त्रयोवीधे ऽपि प्रयाजाघारसासिधेन्या-दीतिकर्तव्यता प्राप्तोत्येवातिदेशादिति राज्ञानः ॥

#### हितीयाधिकरणमारचयति॥

हिराएयगर्भ श्राघोर पूर्विसिनुत्तरे ऽथवा। लिङ्गादाद्ये समं लिङ्गं क्रुप्तकार्यन्तो ऽन्तिमे॥३॥

वायव्यपणी हिरएयगर्भः समवर्तताय इत्याघारमाघारयतीति श्रुतो मन्तः पूर्वसिन्ताघारे स्यात् । कुतः । मन्त्रलिङ्गात् । प्रकृती प्राजापत्यः पूर्व श्राघारः ॥
श्रस्मिन्तपि मन्त्रे हिरएयगर्भण्येन प्रजापतिरिभधीयते । प्रजापतिर्वे हिरएयगर्भ
इति वाक्यशेषादिति प्राप्ते बूमः ॥ श्रन्तिम श्राघारे मन्तः । कुतः । कुप्तकार्यतात् । प्रकृतावमन्त्रकः प्रथमाघारः । प्रजापति मनसा ध्यायन्ताघारयतीति ध्यानमाचस्याभिधानात् । तूष्णीमाघारयतीत्यमन्त्रक्तं साध्यादेव श्रुतम् । हितीये
श्राघार कर्ध्वो ऽध्वर इत्याद्येन्द्रो मन्त्रो विहितः । श्रुतो मन्त्रकार्ये तच कृप्तम् ।
तस्माद्वितीय श्राघारे हिरएयगर्भमन्त्रविधिः । यतु प्रजापतिदेवतामन्त्रलिङ्गं
तदिन्दे ऽपि समानम् । इन्द्रो ऽपि हि प्रजानां पतिः । तस्मादूर्ध्वो ऽध्वर इति
मन्त्रं वाधिला हिरएयादिमन्त्रस्त्व विधीयते ॥

# तृतीयाधिकरणमारचयति॥

किमुत्करासादनं च परिधी च नियोजनम् । कमान्तरं प्राकृतयोर्गुणी वाद्यो ऽस्त्वसंभवात् ॥ ४ ॥ पृथुतामुत्करायस्य परिधेश्व स्थविष्ठताम् । स्राष्ट्रित्य संभवात्कंर्तुं गुणी ती लाघवान्मती ॥ ५ ॥ सपणुकेषु चातुमीस्येषु श्रूयते। उत्करे वाजिनमासादयित। परिधी पणुं नियुक्षीतेति। एते आसादनियोजने प्राकृताभ्यामन्ये कर्मणी विधीयेते इत्याद्यः पश्चो युक्तः। क्रातः। प्राकृतयोरयन्तमसंभवात्। वेदेरुडृतानां पांसूनां तीरुणायो राशिरुक्तरः। न हि तव वाजिनाख्यनीरस्यासादनं संभवित । नायक्रुलिवदणीयिस परिधी पणुर्नियोक्तं शक्यते। ततः प्राकृतस्य दृष्टप्रयोजनस्यासंभवाददृष्टार्थन्तम् । तदेतत्सदृशे आसादनियोजने कर्मान्तरे विधीयेते इति प्राप्ते वृष्टाः ॥ प्रयाजैकादश्वादिवह्माघवात्माकृतयोरेव वाजिनासादनपणुनियोजनयोरुक्तरपरिधिगुणौ विधीयेते। न च तीरुणायत्वे ऽपि सूच्ययवदयोग्यत्वम् । मृद्राश्ययस्य पृथुकेन स्वल्पपाचासादनयोग्यत्वात्। परिधिश्वेष्टिकवेद्यामिव नाणीयान्। किंतृत्तरवेद्यां स्थविष्टः। तस्माद्गुणविधिः ॥

चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

षड्भिदीं स्थानीत्यिमानं प्राकृतवाधकम् । समुचितं वा बाधः स्थान्तार्येक्यात्तच वाक्यतः ॥ ६ ॥ अग्री होमाङ्गताङ्गप्रेरितिदृष्टेन तुल्यता । विनावृत्तिं द्वाद्शनसिद्धये स्थान्समुचयः ॥ ९ ॥

श्रीयचयने दीश्चाहुतयः श्रूयन्ते। षिड्भिदिश्चियतीति। प्रकृताविष सुवेण चत-स्रो जुहोति दीश्चितवायेत्यादिदीश्चाहुतयः षिड्विहिताः। तच मन्त्रा भिन्नाः। श्चाकृत्ये प्रयुजे ऽप्रये स्वाहेत्यादयः प्राकृता मन्त्राः। श्चाकृतिमित्रं प्रयुजं स्वाहेत्यादयो वेकृताः। तच वेकृतमाहुतिमन्त्रषद्धं किं प्राकृतस्य वाधकम् । किंवा प्राकृतेन समुच्चितिमिति संश्ये बाधकिमिति तावत्राप्तम् । कृतः। कार्येक्यात्। दीश्चणोयेष्ट्यङ्गभूताहुत्युपकारलश्चणं यन्तार्य प्राकृतानां मन्त्राणां तदेव वेकृतानामि। न च विकृतो तच प्रतीयत इति शङ्क्यम् । स्वाहान्ततारूपेण लिङ्गेन मन्त्राणामाहुत्युपकारकत्वप्रतीतेः। श्चाहुतीनां च षिड्भिदिश्चयतीति वाक्येन दीश्चणीयाङ्गलप्रतीतेः। तसाच्छूयमाणैर्मन्त्रेरितिदृष्टानां बाध इति पृवेः पश्चः॥ श्चर्यो मन्त्राणां स्वरूपं यद्यपि प्रत्यक्षश्चितिसद्धं तथापि होमाङ्गलं लिङ्गेन कल्यम्। तथा चातिदेशकल्यैर्मन्त्रेसुल्यवलवाच बाध्यवाधकता। एवमिप न समुचये प्रमाणमस्तीति चेत् । अस्येव । हादश जुहोतीति संख्याविधानेन तिसद्धेः । न च वेकृतानामेव षणामावृत्या संख्या सिध्यतीति वाच्यम् । आ-वृत्तेरश्रुतत्वात् । न च सा कल्पयितुं शक्यते । अन्यथापि संख्योपपत्तेः । तस्मा-समुचय इति सिह्यानाः ॥

#### पञ्चमाधिकरणमार्चयति ॥

एकादिना समुचेयं पुनर्निष्कृत इत्यदः। बाधकं वा समुचेयमुभयीरित्युदीरणात् ॥ ৮ ॥ आधानदिक्षणोपेतमुभयीरित्यनूद्यते। ददातीत्यविधायित्वात्कार्यंक्याद्वाधकं भवेत् ॥ ९ ॥

श्राधाने विकल्पिता गोद्रव्यदक्षिणा द्रव्यान्तरदक्षिणाश्च बह्नचः श्रूयनो । एका देया षड्देया बादण देया इत्यादिना । पुनराधाने पुनर्निष्कृतो रथी दक्षिणेत्यादि श्रुतम् । भगः सन्पुनः समाहितः पुनर्निष्कृतः । सेयं पुनर्निष्कृतादिदक्षिणा किमितिदृष्टयेकादिसंख्यया दक्षिणया समुचीयत उत तां बाधत इति संश्यः ॥ उभयीदेदात्याधेयिकीः पौनराधेयिकीश्चेत्युक्तत्वात्समुच्चय इति पूर्वः पक्षः ॥ ददानिति वर्तमाननिर्देशस्य विधित्वाभावादाधानकाले पूर्वं दत्तं पुनराधानकाले दीयमानं च मिलित्वोभयीरित्यनृद्यते । दक्षिणात्वरूपस्य कार्यस्थेकत्वादुपदिष्टमितिदृष्टस्य वाधकम् ॥

## षष्टाधिकरणमारचयति ॥

वासीवत्सं समुच्चेयमचाहार्येण वा न वा। अविरोधात्ममुच्चेयं न कार्येक्याडिरोधतः ॥ १०॥

श्राययणे श्रूयते । वासो दक्षिणा वत्सः प्रथमजो दक्षिणेति । तदेतम्राकृते-नान्वाहार्येण सह विरोधाभावात्समुचीयत इति मन्दः पूर्वपक्षः ॥ एककार्यत्वेन विरोधिताच समुच्चयः किंतु बाध इति राज्ञानाः ॥

### सप्तमाधिकरणमारचयति॥

अन्वाहार्यस्य धर्मी ऽच न कार्यः क्रियते ऽचवा। न तद्वर्मततो मैवं साधनवप्रयुक्तितः ॥ ११ ॥

सन्यन्वाहार्यधर्माः । तत्कल्पसृत्रकार उदाजहार । दक्षिणासझ्य उपहर्तवा इति संप्रेष्यति । ये ब्राह्मणा उत्तरतस्तान्यजमान आह । दक्षिणत एतेति । तेभ्यो ऽन्वाहार्यं ददाति । ब्राह्मणा अयं व खोदन इति प्रतिगृह्णीत । उत्तरतः परीतेति संप्रेष्यतीति । सो ऽयं धर्मो वासोवत्से न कार्यः । तस्यान्वाहार्येनिमित्तत्वात् ॥ मैवम् । ख्रन्वाहार्यस्य दक्षिणारूपेणानितसाधनत्वप्रयुक्तास्ते धर्माः क्रियन्ते । तत्साधनत्वं वासोवत्से ऽपि समानम् । तसाद्वापि सन्ति ते धर्माः ॥

#### अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

पाको ऽस्ति नो वा वत्से स्यादन्वाहार्यस्य दर्शनात । न वत्सनाशादश्रीती दक्षिणा मांसदानतः ॥ १२ ॥

अन्वाहार्थे पाको ऽस्ति । पूर्वन्यायेन तड्यमीतिदेशाहत्से ऽपि पाकः स्यादिति चेत् ॥ न । वत्सनाशप्रसङ्गात् । अस्विति चेत् । न । तथा सित मांसदानेन श्रु-तहानाश्रुतकस्पने प्रसज्येयाताम् । तस्मान्नास्ति वत्से पाकः ॥

# नवमाधिकरणमारचयति ॥

वासस्यस्ति न वा पाको विनाशाभावतो ऽस्यसो। वैयर्थ्यादपशकातात्पाको वाससि नोचितः॥ १३॥

वासस उष्णोदकभाग्रद्रप्रक्षेपेण वत्सस्येव विनाशो नास्ति। तस्माद्ग्वाहार्यव-त्याको इस्तीति चेत् ॥ न। श्रोदनलार्थो हि पाकः। न हि वाससः सहस्रधा प-च्यमानस्याप्योदनता संभवति। न च पाकः कर्तुं शक्यते। न ह्युष्णोदकसंयोगः पाकशच्दस्यार्थः। किं तर्हि तग्रुहुलानां विक्कित्तिं जनयितुं कृतः पुरुषप्रयत्नः। न च वासस्यस्ति विक्कित्तिः। तस्मादितिदृष्टः पाको बाध्यते॥ दशमाधिकरणमारचयति॥

श्राघारो ऽचास्ति नो वाच शकाताहत्सवाससोः। श्रस्यन्वाहार्यवन्मैवं स्वादुताया श्रसंभवात्॥ १४॥

स्पष्टो ऽर्थः ॥

एकादशाधिकरणमारचयति॥

दिक्षणा द्वाद्शशतं तस्येत्येतत्रवादिषु।
सर्वेषु केषुचिद्वाद्ये प्रत्येकं मिलितेषु वा॥ १५॥
संख्यागुणस्य प्रत्येकं गवाद्यन्वयतो ऽियमः।
वाक्यभेदाच तिकंतु मिलितेषु समुचयात ॥ १६॥
संख्यानीचित्यतो धान्ये सर्वेषां न समुचयः।
असर्वेष्वित पश्चे ऽिप पश्चो वैकमेव वा॥ १९॥
संख्योचित्येन पश्चो नैतत्तस्येत्यनन्वयात।
एकत्वे ऽप्यच यिकंचिन्माषा वा गाव एव वा॥ १८॥
यिकंचिचियमाभावान्माषाः संनिहितत्वतः।
माषा निराकृता गावः प्रायम्याचोपकारतः॥ १९॥
तस्येति वाक्यात्रोद्रयं न युक्तः प्रकृतः कतुः।
संख्यान्तरं चेदिकृती स्यात्रवां वाध्यतामियम्॥ २०॥

ज्योतिष्टोमे देयद्रव्याग्यनुक्रम्य संख्याविशिष्टा दक्षिणा विधीयन्ते। गौश्राश्वश्वाश्वतरश्च गर्दभाश्वाजाश्वावयश्च वीह्यश्च यवाश्च तिलाश्च माषाश्च तस्य हादश्ग्यतं दिक्षिणित हादशाधिकं शतम्। तत्र संश्यः। सेयं संख्या किं गवादिसर्वद्व्यविषया। किंवा कितपयिवषया। सर्वेत्वपश्चे ऽपि प्रतिद्व्यगेयं संख्या। उत्त मिलितानाम्॥ तत्र गवादिद्रव्याणि प्रधानानि। संख्या तत्रतो गुणः। प्रतिप्रधानं च गुणावृत्तिन्याया। तस्मात्रवादिद्रव्येषु प्रत्येकिमयं संख्येति प्रथमपश्चगते प्रथमे संख्याविकस्ये प्राप्ते ब्रूमः। नैतद्युक्तम्। वाक्यभेदप्रसङ्गात्। ञ्चतो मिलितानामियं संख्येति हितीयसंख्याविकस्यो ऽभ्युपेयः। तथा च सित समुचयवाचिनश्चश्च्दा अनुगृह्यन्ते। एतदप्ययुक्तम्। ञ्चनौचित्यात्। न हि वीहियवादि-

धान्येषु हादशाधिकशतान्तर्गतिहवादिसंख्योचिता। परिक्रीतस्यित्वेजो हिवेबी-हिवीजेः प्रयोजनाभावात् । प्रस्थाढकखार्यादिसंख्या तचोचिता । न चेयमच श्रुता । तसान्मिलितानां सर्वेषां समुचय इत्ययं पक्षो न युक्तः ॥ कतिपयविषया संख्येत्यस्मिन्नपि पक्षे किं गवाद्याः षड्विधाः पणवः । किंवा गवारिद्रव्येष्वेकं द्रव्यम् । तत्र पणुषु श्रूयमाणायाः संख्याया उचितत्वात्पश्चव इति प्राप्ते ब्रूमः। नैतद्युक्तम् । तस्य डादशशतं दक्षिगेत्यच तस्येत्येकवचनान्तेन षणां गवादिपश्र-नामचेतुमयोग्यलात् । एकतपक्षे किं यत्किंचिदेकम् । किं वा माषद्रव्यम् । किंवा गोद्रव्यम् । तत्र नियामकाभावाद्यक्तिंचिदिति प्राप्तम् । तन्न । संनिधेनि-यामकत्वात् । माषाश्च तस्य हाद्रश्यतं दक्षिणेति माषाः संनिहिताः। तह्यस्तु माषद्रव्यमिति चेत्। न। प्रस्थादिपरिमाण्संख्यौचित्येन निराकृतत्वात् ॥ तस्मा-होद्रव्यमिति पक्षः परिशिष्यते। प्रथमश्रुतत्वोपकारौ तत्र नियामकौ। अस्ति हि महानुपकार ऋतिजः परियहीतुः। गव्येनाज्यक्षीरादिनाग्निहोत्रदर्शपूर्णमासादि-सिडेः । ननु प्रकृतस्य क्रतोडीदशशतं दक्षिग्रेत्यन्वयाद्वोद्रव्यं न प्रतीयत इति चेत् । न । यद्गोद्रव्यं तस्य द्वाद्शशतमिति वाक्येन तस्रतीतेः । वाक्यं हि प्रकरणाद्व-लीयः । तस्माद्रवां द्वादशशतामित राज्ञानाः ॥ विकृतिषु यच गोदिक्षिणायाः संख्यानारं श्रृतं तचास्याः संख्याया बाधी विचारफलम् ॥

## हादशाधिकरणमारचयति॥

गोदाने विहिते स्वेच्छा नियतिवीन्तिमे ऽपि किम्। अविभागो विभागो वा नियमानुक्तितो ऽियमः॥ २०॥ अविभागो बहुलोक्तेर्वहुलं न विविध्यतम्। विभागे स्वामिभिः स्वलिसिडेलिंक्नं च हश्यते॥ २२॥

पुर्वोक्त एव गवां दाने संशयः । ऋतिग्भ्यो देयानामुक्तसंख्यानां विभागा-विभागयोर्यजमाने छैव प्रयोजिका । उतास्यन्यतरिनयितः । यदापि नियति-स्तदाप्यविभागो विभागो वा ॥ विभागनियामकस्यानुक्तत्वादि छेति तावत्राप्तम् । ऋतिग्भ्यो दक्षिणां ददातीति बहुवचनश्रवणेन समृहस्य प्रतियहीतृतादविभाग इति पक्षान्तरम् ॥ यहैकत्वबहुतं न विवक्षितमित्येकैकः प्रतियहीता । तथा सित विभागावश्यंभावात्समूहाय दत्ते सत्येकैकस्य स्वामिताभावे परस्वतापाद-नलक्षणो दानशब्दार्थो न सिध्येत् । किं च । तुथो वो विश्ववेदा विभजतिति मन्त्रे विभागलिङ्गं दृश्यते । तस्माद्विभागनियमो राज्ञानाः ॥

# चयोदशाधिकरणमारचयति॥

स विभागः समो नो वा विशेषाश्रवणात्समः। वैषम्यं स्याद्यथायासं मैवं तत्स्यात्समाख्यया ॥ २३ ॥

पूर्वोक्तः स विभागः समः स्यात् । कुतः । वैषम्यहेतोर्विशेषस्याश्रवणात् । साम्यहेतुस्तु लेकिको न्यायः । लोके हि पुचाणां पितृधने समविभागो दृष्टः । तस्मात्सम इत्येकः पश्चः । कर्मकरेषु प्रयासानुरूपेण भृतितारतम्यं दृष्टम् । तद्वद्वापीति वितीयः पश्चः ॥ वादशाहे दीश्चायामेवं समाख्यायते । अधिनो दीश्चयति । पादिनो दीश्चयतीति । अधि येषामृत्विजां ते ऽधिनः । एवं पादिनो योज्याः । तव्विशेषा याज्ञिकमुखादवगन्तव्याः । ततः श्रीतसमाख्यानुरूपेण केषांचिद्धै केषांचित्याद इत्यादिविषयो विभाग इति राज्ञानः ॥

# चतुर्दशाधिकरणमारचयति॥

भूनािच धेनुबीधेत गाः किंवा कृत्त्वदक्षिणाम् । धेन्वा विशेषितत्वाद्वा दक्षिणेक्वतो ऽखिलम् ॥ २४ ॥

अतीताभ्यामधिकरणाभ्यां वाधोपोद्वातलेन प्रकृती दक्षिणा निरूपिता। अव विकृती वाधो निरूपते। अथैष भूरिति भूनामकमेकाहविशेषमुपक्रम्य धेनुर्दे-श्चिणेति श्रृयते सेयं धेनुर्गोमाचं वाधते। कुतः। या गौः सा धेनुरिति विशेष-यितुं योग्यत्वात्। न हि यो ऽश्वः सा धेनुरिति विशेषणं युज्यते। तस्माद्रोविशे-षण्रूपया धेन्वा प्राकृतस्य गोसामान्यस्यैव वाधः। नेतरस्येति प्राप्ते बूमः॥ इयं धेनुरिखलां दक्षिणां वाधते। कुतः। गवादीनां माषान्तानां सर्वेषामेव दक्षि-णारूपतादक्षिणेत्येकवचनिमह प्रयुज्यते। गौश्वेत्यादयः समुचयवाचिनश्वश्रन्दा एकत्व एवोपपद्यन्ते। आनितिश्चैवं सत्यत्यन्तं मुलभा। यदि दक्षिणा भिद्येरस्तदा-नीमेकयैवानितिसिद्धेरितरासां वैयर्थ्यं दुवारम्। तस्मान्निखलदक्षिणावाधः॥ पञ्चदशाधिकरणमारचयति॥

एकां पञ्चिति कृत्सां वा गीसंख्यां वा निवर्तयेत्। स्यादाद्यो दिक्षणायोगान्मैवं व्यवहितन्ततः॥ २५॥

इदं श्रूयते। यस्य सोममपहरेयुरेकां गां दिख्यां दद्यादिभदग्धे पञ्च गा इति। तिद्दं संख्याविशिष्टं द्रव्यं विधीयमानगवादिदिख्यां कृत्कां निवर्तयेत्। तस्य दिख्याशब्दयोगेन कार्येकवात् ॥ मैवम्। विशिष्टविधी गीरवाद्गवां प्राप्तवाच्च संख्यामावं विधेयम्। तस्य च गोपदेन व्यवधानाच दिख्यायोगो ६ स्ति। योगे तु गोगतां स्वविरोधिनीं पूर्वप्राप्तसंख्यामेव निवर्तयेत्। न लन्यिकंचिदिति राज्ञानः॥

#### षोडशाधिकरणमारचयति ॥

चिवत्सेनर्षभो बाध्यः कृत्त्वं वा क्रयसाधनम् । च्युषभः पुंगवतान्त क्रयोद्देशविधानतः ॥ २६ ॥

साद्यस्के वर्षचयोपेतो गौः श्रूयते । चिवत्सः साराः सोमक्रयण इति । प्रकृता-वजया क्रीणाति । हिरएयेन क्रीणाति । च्यूष्वभेण क्रीणातीत्यादिना क्रयसाधना-त्यासातानि । तच पुंगवत्वसामान्येन बाध्यमृष्यभाविमिति पूर्वः पक्षः ॥ नैतद्यु-क्रम् । कुतः । क्रयमुद्दिश्य चिवत्सविधानात् । साराङ्गवोद्देशेन तद्विधावग्रीषोमी-यादाविप चिवत्सः प्रसञ्चेत । तसात्क्रयसाधनं कृत्वं बाध्यम् ॥

### सप्तदशाधिकरणमारचयति॥

किं प्राकाशी बाधकी स्तः कृत्त्वस्याध्वयेवस्य वा। ददातियोगात्कृत्त्वस्य न विशिष्टेन योगतः ॥ २०॥

अश्वमेधे श्रूयते। हिरएमयौ प्राकाशावध्वयेवे द्दातीति। प्राकाशौ दीपस्तम्भा-वित्येके। दर्पणावित्यपरे। तौ किं प्राकृतस्य दिक्षणाद्रव्यस्य कृत्वस्य वाधकौ। उताध्ययुभागस्येव॥ तच प्राकाशौ द्दातीति कर्मकारकवाचिहितीयाश्रुतिकृतेन दानसंबन्धेन प्राकाशावध्वयेव इति वाक्यकृते पुरुषसंबन्धे ऽपोदिते सति देयद्रव्य-प्रतीतेर्देयावान्तरस्य कृत्वस्य वाध इति पूर्वः कथ्यः॥ अध्वयेवे द्दातीति संपाद- नवाचिचतुर्थीश्रुतिकृतस्य दानिकयासंवत्थस्यापविद्तुमशक्यत्वात्संप्रदानिविशिष्ट-दानिकयया संवन्धे ऽपि हितीयाश्रुतेरिवरोधादध्यर्युभागस्यैव वाध इति राह्वान्तः॥

अष्टादशाधिकरणमारचयति ॥

श्यावाश्वो ब्रह्मभागस्य वाधको निष्ठिलस्य वा। श्राद्यः प्राकाशवन्मैवं धेनुवत्सो ऽपि नान्यगः॥ २६॥

अस्युपह्यमामक एकाहिविशेषः । तत्र श्रूयते । अश्वः श्यावो रुकाललाटो दिक्षणा स ब्रह्मणे देय इति । प्राकाशन्यायेमायं ब्रह्मभागस्यैव बाधक इति पूर्व-पक्षः ॥ दिक्षणाशन्यसंयोगाडेनुन्यायेम कृत्वस्य बाधकः । उपरितमेम तु ब्रह्मणे देय इति वाक्यान्तरेण तस्याश्वस्य ब्रह्मव्यतिरिक्तपुरुषान्तरसंबन्धो बाध्यते । तथा सित पुरुषान्तरस्यातिदिष्टोपदिष्टदिक्षणाडयबाधाङ्कौकिकदामादिमा केमचिदु-पायेमामितः सिध्यति ॥

एकोनविंशाधिकरणमार्चयति ॥

किं सोमचमसो ब्रह्मभागहार्युत कृत्वनुत्। पश्नां निन्दया सर्वप्रसक्तेब्रह्मभागहत् ॥ २०॥ निन्देयं न निषेधाय चमसस्तुतये लसौ। श्यावाश्ववत्सर्वदेयं पुरुषान्तरबाधकः ॥ ३०॥

ऋतपेये श्रूयते। श्रोडुचाः सोमचमसो दक्षिणा प्रियाय सगोनाय बसणे देय इति। सो ऽयं चमसो बसभागमेव वाधते। कुतः। यत्पश्रृन्दद्यात्सो ऽनृतं कुर्या-दिति पश्रुदाननिन्दया सर्वदानप्राप्तेः। तस्मान्न सर्ववाध इति प्राप्ते ब्रूमः॥ नाच निषधाय पश्रुनिन्दोच्यते। किंतु विधित्सितसोमचमसस्तुत्यर्थो ऽयमर्थवादः। तेन निन्दायाः सर्वप्रसञ्जवनं नास्ति। तस्मात्सर्वप्रसक्तिरूपाया श्रभ्यधिकाशङ्काया निराकृतवात्पूर्वाधिकरणन्यायेनाच निर्णयो द्रष्टव्यः॥

तिसम्बेवाधिकरणे कृता चिनारूपं विचारं बुडिब्युत्पादनाय रचयित ॥
पूर्वोक्तं निर्णयं पूर्वेपक्ष्यित्वेकवाकाताम् ।
भान्या कृत्वा दक्षिणांशं ब्रह्मभागं निवर्तयेत् ॥ ३१ ॥

श्यावाश्वाधिकारणे रुकाललाटो दिक्षणेत्यस्य स ब्रह्मणे देय इत्यस्य चान्तराले स ह्यानिरुक्त इति वाक्यान्तरं पिटतम् । तेन व्यवधानाहिस्पष्टो वाक्यभेदः । इह त्वव्यवधानादेकं वाक्यमिति भ्रान्तिः । एकवाक्यतायां तु चमसश्व्यस्य दक्षिणाश्वेत् ब्रह्मश्वेतः च संबन्धे सित कृत्सदिक्षणायाः पुरुषान्तरस्य च निवृत्तिः । तथा सित पूर्वोक्तसिङ्धान्त एवाच पूर्वपक्षीभवित ॥ दिक्षणामुद्दिश्य चमस एको विधेयः । तस्य ब्रह्मसंबन्धो ऽपरो विधेयः । ततो ऽर्थभेदाङ्धाक्यभेदो दुर्वारः । तस्मादिक्षणाश्वेतः तदंशं लक्ष्यित्वा ब्रह्मसंबन्धे दिक्षणांशमनृद्य चमसमाचिधानान्नद्वारस्येव निवृत्तिः ॥ कृत्वा चिन्तामुङ्धाटयित ॥

दक्षिणोक्तिः कतौ दृष्टा सर्वचासी न पुंसि तु। वाक्यभेदश्व दुवीरो युक्तो ऽतः पूर्वनिर्णयः॥ ३२॥

प्रायेण वैदिकव्यवहारेषु दक्षिणाशन्दः कतुविषय एव दृष्टः। न तु पुरुषविषयः। श्रतः कतुदक्षिणारूपश्चमसः सवैं। कतुदक्षिणां निवर्तयेत्। वाक्यभेदस्तु विस्पष्टं भासमानः काशकुशमवलस्य न्यायविदा न निवारियतुं युक्तः। तस्माकृत्वदिश्च-णापुरुषान्तरयोवीध इत्ययमेव राज्ञान्तो युक्तः॥

#### विंशाधिकरणमारचयति ॥

यजुर्युक्तो ऽध्वर्युभागं बाधते यमयत्युत । बाधः प्राकाशवन्मैवं पक्षे प्राप्तेर्नियम्यते ॥ ३३ ॥

वाजपेये श्रूयते। यजुर्युक्तं रथमध्ययेवे ददातीति। श्रस्यायमधः। रथशकटदासीनिष्कादीनि सप्तदश द्रथाणि प्राकृतगवाश्वादिदिश्च णाद्रव्यवाधकान्यच विहितानि। तेषु च प्रतिद्रव्यं सप्तदशसंख्या विहिता। ततो रथाः सप्तदश। तेषु मुख्यं
रथं यजमानारोहणायेन्द्रस्य वजो ऽसीत्यादिभियेजुर्वेदोक्तेर्मन्तैः सज्जीकरोति। सो
ऽयं यजुर्युक्तो रथः। तं च दिश्चणाकाले ऽध्ययेवे दद्यादिति। प्राकाशावध्ययेवे
ददातीत्यच यथा चोदकप्राप्तस्याध्यर्युभागस्य वाधः। एवमचापि। ननु सप्तदशद्रव्यविधानेनेव प्राकृतद्रव्यवाधसिष्ठिः। वाढम्। तथापर्थिनः पादिन इत्यादिसमाख्याप्रापिता विषमविभागविशेषकृतिः। सा यजुर्युक्तरथरूपभागविशेषविधिना
वाध्यते। तस्माद्ध्यर्योने रथान्तरभागो ऽस्ति। नापि शकटदास्यादिभाग इति

पुर्वपक्षः ॥ नैतद्युक्तम् । प्राकाशहष्टान्तविषम्यात् । अत्यन्तमप्राप्तौ हि प्राकाशौ तत्र विधयो । यजुर्युक्तरयस्तु पक्षे प्राप्तः । तथा हि । सप्तदश रथान्ददातीत्युक्ते कस्य को रथ इति चिन्तायां यजमानेच्छाया नियामकत्वात् । यदाध्वर्यवे तं दानुमिच्छति । तदा प्राप्तोति । यदा नेच्छति । तदा न प्राप्तोतीति पक्षे प्राप्तः । ततो यो ऽयं यजुर्युक्तो रथः सो ऽध्वर्यवे ऽवश्यं देय इति नियम्यते । ततो न कस्यायनेन वाधः ॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे दशमस्याध्यायस्य तृतीयः पादः॥

चतुर्थपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयित ॥ नस्र्वेष्ट्युपहोमादिनारिष्टादेनिवर्तकः। समुचितो वा कार्येक्यादाद्यो ऽन्यो ऽपूर्वभेदतः ॥ १॥

सिना नस्त्रचेष्टावयये स्वाहा । कृत्तिकाभ्यः स्वाहा । स्रुखाये स्वाहा । दुलाये स्वाहेत्यादय उपहोममन्त्राः । प्रकृती प्रधानहोमाद्र्यं नारिष्टहोमो विहितः । ना-रिष्टान् होंमाञ्जुहोतीत्युक्तत्वात । दश ते तनुवी यञ्च यञ्जिया इत्यादयस्त्रच मन्त्राः। स्र्यमेको विषयः ॥ तथा श्येने श्रूयते । लोहितोष्णीषा लोहितवसना निवीता कृत्तिः प्रचरन्तीति । प्रकृतावुपवीतं विहितम् । उपव्ययत इति । स्र्यं द्वितीयो विषयः ॥ तथा पृष्ट्ये षडहे श्रूयते । मध्याश्येद्वृतं वेति । प्रकृती श्रुतम् । पयोवतं बासणस्य यवागू राजन्यस्यामिस्रा वैश्यस्येत्ययं तृतीयो विषयः ॥ तचीपहोमनिवीतमध्वश्वनानि क्रमेण नारिष्टहोमोपवीतपयोवतानां निवर्तकानि । कृतः । कार्येक्यात् । उपहोमनारिष्टहोमयोस्तावज्जुहोतिशक्ष्रक्यतद्र्येक्याभ्यां कार्येक्यं प्रतीयते । स्रश्चनवतयोः शब्दभेदे ऽपार्थभेदो नास्ति । निवीतोपवीतयोः शब्दा-र्थभेदे ऽपि वीतशब्दस्मारितं कार्यमेकं स्यात् । तस्माद्वाध इति पूर्वः पक्षः । भवतु नाम दृष्टार्थेषु कार्येक्यं दृष्ट्वा बाधः । उदाहतानि लपूर्वार्थानि । स्रपूर्वेष्व विध्येकगन्यात्वा विध्भेदेन भिद्यते । तस्मात् कार्यभेदात् समुचयो ऽभ्युपेयः । न च नि-

वीतोपवीतयोविरोधः शङ्कतीयः । वासोभ्यां तदुभयोपपत्तेः । नापि पयोव्रतस्य दृष्टार्थवम् । अल्पेन पयसा तृप्तिपुष्ट्यसम्भवात् । उदाहरण्डये कृत्वाचिन्ता वास्तु ॥

**डितीयाधिकरणमारचयति** ॥

समुचेयं शरमयं कौशेनोतास्य वाधकम् । प्राचुर्यस्य विधेराद्यो मैवं प्रतिपदोक्तितः ॥ २ ॥

सोमारीद्रं चरं निर्वपेत कृष्णानां वीहीणामिभचरित्तत्वच शरमयं विहेभैवती-ति श्रुतम्। तिददं प्राकृतेन कुशविह्या सह समुचीयते। कुतः। मयद्शच्देन शरप्राचु-यस्य विधानादवाधे ऽपि तदुपपत्तेरिति पूर्वः पक्षः ॥ नित्यं वृड्डशरादिभ्य इति सूचेण शरशच्दाहिकारार्थो मयद्प्रत्ययः प्रतिपदोक्तः। श्रतस्तं परित्यज्य प्राचुया-र्थो न यहीतुं शक्यः किञ्च प्राचुयार्थकायान्तरं कल्पनीयं स्थात्। तस्मात् कुश-विहिंषो वाध इति राडान्तः ॥

हितीयवर्णकम् ॥ रथदुन्दुभितद्वोषौ किं वर्हिर्मचयोः क्रमात् । बाधकावृत तद्वोष एक एव हि बाधकः ॥ ३ ॥ रथघोषेत्ययं इन्हस्तेनोभौ बाधकौ न तत् । घोषाभ्यामिति वा घोषे लक्ष्मणा वा प्रसज्यते ॥ ४ ॥ पूर्वपक्षे ऽन्यदीयो ऽपि शन्दो ऽचास्तु रथे सित । राहान्ते रथदुन्दुभ्योरेव घोषः प्रयोजकः ॥ ५ ॥

वाजपेये श्रूयते। रथघोषेण माहेन्द्रस्य स्तोचमुपाकरोति। दुन्दुभिघोषेण माहेन्द्रस्य स्तोचमुपाकरोतीति। प्रकृतौ तेवं श्रूयते। उपावर्तध्वमिति वर्हिभ्यां स्तोचमुपाकरोति। उपाकरणं नाम स्तोचं प्रति प्रेरणम्। तच रथद्रव्यदुन्दुभिद्रव्यव्यं वर्हिर्द्रव्यस्य वाधकं धोषो मंचस्य वाधक इति तावत प्राप्तम्। रथश्व घोषश्वेति बन्बसमासेनोभयोः प्राधान्यात्। नैतद्युक्तम्। इतरेतरयोगबन्दे रथघोषाभ्यामिति विवचनप्रसंगात्। समाहारबन्दे तु घोषशन्द्रस्य समाहारलक्ष-कतया मुख्यवृक्तिहीयते। किंच बन्दे ऽन्यदीयघोषो ऽच प्रसज्येत। रथस्य घोष इति तत्युह्रषसमासे मुख्यवृक्तिनै हीयते। तचापि रथप्राधान्यं हीयत इति चेत्

तत्समाहारे ऽपि समानम् । तस्माङ्घोषो द्रव्यमंत्रयोवीधकः । तत्र यद्युभयं वाधकं यदि वैकं सर्वथा द्रव्यमंत्री वाध्येते ॥

# तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

वाहिस्पत्यादयः विं स्यः प्राकृतयहवाधकाः। समुचिता उताद्यो ऽस्तु कार्येक्याद् यहलिङ्गतः ॥ ६॥ समुचयः प्रमाणाभ्यां यहाणां प्रकृतो यथा। विधेयोक्तेने लिङ्गं तचोक्तं लिङ्गं सुरायहे ॥ ९॥

वृहस्पितसवे श्रूयते। वाहस्पत्यं यहं गृह्णाति विषुवत्यक्षं गृह्णातीति। महान्वतं श्रुकं गृह्णातीति। श्रश्रमेधे श्रूयते। सीवर्णराजताभ्यां महिमानी गृह्णातीति। तच वाहस्पत्यादयो यहाः प्राकृतानामेन्द्रवायवादियहाणां वाधकाः। कृतः। यागनिष्पादनलक्षणस्य कार्यस्येकत्वात्। यहश्चरसंयोगः कार्येक्यगमकः। तस्मान्द्राध इति प्राप्ते बूमः॥ यथा प्रकृती प्रथमचीदितस्येन्द्रवायवादियहस्य पश्चाची-दितानां मैचावरुणादियहाणां च समुचयस्त्रथाचोपदिष्टानामितिदृष्टानां च समुचयः स्यात्। श्र्यथोच्येत प्राकृतानां परस्परमेककार्यते मानाभावात् प्रत्युत प्रयोगवचनेन संभूयकारिवावगमाद्युक्तः समुचय इति। तद्यंचापि समानं यागनिष्पादक्तवं तु प्रयोगवचनप्रापितानामेव नत्वेकेकस्य। श्र्यकेण यजेत श्रुकेण यजेतेत्वेवं पृथक्पृथग्यागसंवन्धाभावाद् यहश्चन्द्रो ऽपूर्वा विधेययहणकियां बूते न तु प्रकृती कृप्तकार्यं पदार्थमनुवद्ति येन लिङ्गं स्यात्। किंच वाजपेये सोमयहाः मुरायहाश्चेत्यतिदृष्टानामुपदिष्टानां च समुचयार्थमुच्यमानश्वश्चरः सर्वेच समुच्ययं गमयतीति न वाधः॥

# चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

प्राजापत्येः पशूनां किं वाधो यहा समुचयः। अक्रियाथा पशूक्तिः स्याह्मिङ्गं तचास्ति वाधकम् ॥ ६॥ पशूनुहिश्य सङ्घाया देवस्य च विधी भिदा। कर्मान्यते यहन्यायाद्रोधनाच समुचयः ॥ ९॥ वाजपेये श्रूयते। सप्तद्श प्राजापत्यान् पश्नालभत इति। तेरतैः प्राकृतपश्नामाग्रेयादीनां वाधः स्यात्। कृतः। पश्रुक्लिङ्गात्। न हि पश्रुश्च्रो ग्रहश्च्यदपूर्वां विधेयिक्षयां वृते येन लिङ्गतं हीयेतिति प्राप्ते बूमः ॥ किमच प्राकृतप्यव्यत्वादेन सप्तदश्मद्भ्या प्रजापितदेवता चेति गुण्डयं विधीयत उत विशिष्टम्यकर्म । नाद्यो वाक्यभेदापत्तेः । द्वितीये तु न पश्रुश्च्रो लिङ्गं ततो ग्रह्यायो योजनीयः । किञ्च रोधनमेवमासायते । ब्रह्मवादिनो वदिना । नाग्रिष्टोमो नोक्थ्यः । न षोडशी नातिराचः । अथ कस्माद्वाजपेये सर्वे यज्ञकतवो ऽवरुध्यत्त इति । पश्रुभिरिति बूयात् । आग्रेयं पश्रुमालभते । अग्रिष्टोममेव तेनावरुत्थे । ऐन्द्रेण् षोडशिनः स्तोचम् । सारस्वत्यातिराचम् । मारुत्या बृहित्तोचम्। एतावन्तो वै यज्ञकतवः । तान् पश्रुभिरेवावरुत्थं इत्यस्मिन्नवरोधनासाये चोदकप्राप्ताग्रेयादिपश्रुसङ्कावस्य सिडवदनुवादात्समुच्चयो ऽवगम्यते ॥

पन्नमाधिकरणमारचयति ॥

ञ्जामनाहुतिभिबाध्या ञ्जनुयाजा न वायिमः। वित्वलिङ्गाद्विशिष्टोक्तेर्भेदो मध्योक्तितो ऽन्तिमः॥ १०॥

साङ्ग्रहणीष्टी श्रूयते। श्रामनमस्यामनस्य देवा ये सजाता इति तिस्र श्राहुतीजुहोतीति। एताभिस्तिमृभिराहुतिभिः प्राकृतास्त्रयो ऽनुयाजा बाध्याः। कुतः। चिविलङ्गात्। पूर्वधिकरणे सप्तदशसङ्क्षाविशिष्टप्राकृतपश्रभावेन मा भूत बाध्यतं
इह तु चित्वविशिष्टतादनुयाजा बाध्यनाम्। यद्वा तदनुवादेन मन्त्रगुणविधानात्
प्राकृतमन्त्रबाध इति पूर्वः पद्यः॥ किं चित्रमाचमनूद्य मन्त्रसहिता श्राहुतयो विधीयनो जत चित्वविशिष्टा श्राहुतीरनूद्य मन्त्रविधिः। श्राद्ये चित्वस्य गाहैपत्यादिष्विष सन्त्रेनान्वयाच लिङ्गम्। द्वितीये विशेष्ययोभेदेन वाक्यं भिद्येत। तस्मात्
कमान्तरविधानाच बाधः। तच मध्योक्तिलिङ्गम्। तथा चाम्नायते। पुरस्ताडोपरिष्टाडा जुहुयाइहिरात्मनः सजातीयान्दध्याद्यन्मध्यतो जुहोति मध्यत एव सजातीयान्मनुत इति। तस्मादामनहोमानामनुयाजैः सह समुचयः॥

### षष्ठाधिकरणमारचयति ॥

पत्नय उपगायन्तीत्यृतिजां विनिवर्तकाः । न वाद्यः सामगानोपचयः कार्ग्डादिजस्ततः ॥ ११ ॥ नदनं दुन्दुभीनां हि चिन्ने विपरिवर्तते । उपगानं भवेन्नेन योग्यं वीस्मादिजं ततः ॥ १२ ॥

गवामयने महावतं नामैकाहस्तच श्रूयते। पत्नय उपगायन्तीति। तच प-त्नय उपगायन्यः प्राकृतानामृत्विज्ञामुपगातृणां निवर्तकाः। शारीरसामगा-नोपचयहेतुकाग्रऽवीणादिजोपगानकर्तृत्वादिति चेत्॥ न।दिश्रु दुन्दुभयो नदन्तीति दुन्दुभिगानानामनन्तरिविहतानां चित्ते विपरिवर्तमानानामिदमुपगानं कमीन्त-रम्। न च शारीरमेव गानं तस्येदमुपगानं दुन्दुभिनदस्याशरीरत्वाच पत्नीभिः कि-यमाणमुपगानमिति तन्त्रीगानप्रयोगात्। किंच काग्रऽवीणादिभिः पत्नीभिः कियमाणमुपगानं दुन्दुभिगानसजातीयम्। तस्मात् पत्न्यो निर्वेङ्गिवर्तकाः।

#### मप्तमाधिकरणमारचयति ॥

अभ्यङ्गो नावनीतः किं बाध्यो गौल्गुलवादिभिः। न वाद्यो लेपनैकलान शैत्यसेहभेदतः॥ १३॥

श्रस्यञ्जनाभ्यञ्जनसंज्ञक एकोनपंचाशद्राचः सचिविशेषः । तच श्रूयते । गौल्गुलवेन प्रातःसवने ऽभ्यञ्जनं पैलुदारवेण माध्यन्दिनसवने सौगन्धिकेन तृतीयस-वन इति । प्रकृतौ नवनीतेनाभ्यङ्ग इति श्रुतम् । सो ऽयमभ्यङ्गो बाध्यो लेपजन्यस्य शरीरगतस्नेहकार्यस्योभयचैकत्वादिति पूर्वः पक्षः ॥ नेतद्युक्तम् । कुतः । कार्यभेदात् । गौल्गुलवादिलेपजन्यं कार्यं चन्दनादिवक्केत्यं तच्च नावनीतस्नेहाङ्गिनम् । किंच नावनीतो दीक्षाकालीन इतरः मुत्याकालीनः । तस्माडाध्याभावात् समुचयः ॥

#### अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

तार्थाद्यहतवस्त्रस्य बाधकं स्याच वायिमः। गुह्याच्छादनकार्येक्यादयोग्यत्वात् समुचयः॥ १४॥ महावते श्रूयते । तार्षे यजमानः परिधत्ते दर्भमयं पत्नीति । प्रकृतावहतं वासः परिधत्त इति । घृतात्तः कष्वलस्तार्षेमित्युच्यते । ताभ्यां तार्षदर्भमयाभ्यां दम्पत्योरहतवस्तं वाध्यते । कुतः । परिधत्त इत्यनेन प्रकृतिलिङ्गेन गुद्धाच्छादनल- श्रूणस्य कार्यस्यकत्वावगमात् ॥ मैवं तार्षदर्भमययोर्गुद्धमाच्छाद्यितुमयोग्यत्वात् । परिधानं त्वोपरितनं प्रावरणम् । तस्मात्कार्यभेदात् समुचयः ।

# नवमाधिकरणमारचयति ॥

वाध्यं स्त्रोकादिनाज्यादि न वाद्यः स्तुतिलिङ्गतः। देशसास्त्रोविधी भेदी वैशिष्ट्यातु समुचयः ॥ १५॥

महावते श्रोकेन पुरस्तात् सदसः स्तुवते अनुश्रोकेन पश्रादित्यादि श्रूयते।
तव श्रोकानुश्रोकादिनामकैः सामभिः प्राकृतान्याज्यपृष्टादिस्तोवगतानि रथंतरवामदेव्यादिनामकानि सामानि वाध्यानि। कुतः। स्तुवत इति प्रकृतिलिङ्गदर्शनात्।
प्रकृतावाज्येः स्तुवते पृष्टैः स्तुवत इति श्रुतम् ॥ नैतत् सारम्। किमव स्तुतिमनुद्य देशसामगुणौ विधीयेते किंवा गुणइयविशिष्टा स्तुतिः। नाद्यः वाक्यभेदापत्तेः। द्वितीये तु कार्यभेदेन वाध्याभावात् समुचयः स्यादिति ॥

# दशमाधिकरणमारचयति ॥

समुचीयेत कोत्सादि यहा प्राकृतवाधकम् । स्तृत्यभावादादिमो ऽन्यो लिङ्गप्रकरणहयात् ॥ १६ ॥

विकृतिविशेषे श्रूयते। कौत्सं भवति कार्षं भवतीति। तदेतत् कौत्सादिनामकं साम प्राकृतेन साम्ना समुचीयते। कुतः। प्राकृतस्य स्नुतिलिङ्गस्याभावेन कार्यै-क्याभावात्॥ मैवम्। प्रकरणात् क्रवङ्गते सति ऋगश्चराभिव्यक्तिसामर्थ्यलक्षण-प्राकृतिलङ्केन कार्यैक्यावगमात्। तस्माडाधकम्॥

एकादशाधिकरणमारचयति ॥

तत् सर्वेबाधकं सर्वेमेकद्याद्युक्तितो ऽयवा। अविशेषादादिमो ऽन्य एकाद्युक्तिविशेषतः॥ १७॥ तत् पूर्विकं कीत्सादिसाम विषयः। तत्र किं कीत्ससाम प्राकृतसर्वसामनिव-तेकं कार्णमणि तथेरोकेकस्य सर्वनिवर्तकत्मुच्यते। आहोस्विदेकवचनान्तनि-दिष्टमेकस्य निवर्तकं द्विचनान्तनिर्दिष्टं द्वयोवेहुवचनान्तनिर्दिष्टानि बहूनाम्। तत्र नियामकाभावादाद्यः पद्यः प्राप्तोति ॥ एकादिवचनरूपाणां श्रुतीनां नि-यामकत्वादन्यः पद्यो ऽभ्युपेयः । तथाहि कीत्सं भवति वसिष्ठस्य जनिचे भवतः कीञ्चानि भवन्तीति निवर्तकेषु श्रूयमाणानि एकद्विबहुवचनानि नि-वर्त्यानां तत्संख्यावस्यं प्रत्यासत्त्या बोधयन्ति। किंचेवं सत्यबाधितसामविषय-श्रोदको ऽनुगृहीतो भवति कृत्सबाधे तु सर्वश्रोदको निरुध्यते। तस्मान्न सर्वबा-धकः ॥

### बादशाधिकरणमारचयति ॥

स्तोमस्ययोर्नृद्धवृद्धोः प्राकृतः किं निवर्तते। अवृद्धावेव वाद्यः स्यात् सामोत्पत्युपयोगतः॥ १६॥ अवृद्धावुपयोगाय प्राकृतस्य निवर्तकम्। वृद्धी पूर्वीपयोगित्वात् वृद्धी तु न निवर्तकम्॥ १९॥

सिन वृहस्तोमका अवृहस्तोमकाश्व विकृतिरूपाः कतवः। तचोभयवापि या-नि सामान्युपदिष्टानि तैरितिदिष्टानां साम्नां निवृत्तिः स्थात्। अन्यथा सामोत्पत्ति-वैयथ्योदिति पूर्वः पन्नः॥ सिहान्तः स्पष्टार्थः॥

### चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

कापि स्तोत्र ऋचि कापि स्यादावापस्तथोडृितः। पवमानेषु गायत्रादिष्वेवोताविशेषतः॥२०॥ स्राद्यो नो परिसंख्यानादत्र होवेति ति विधेः। विध्यन्तराशेषहृपमपूर्वे ति विधीयते॥२१॥

अवृहस्तोमकेषु प्राकृतस्यातिदिष्टस्य साम्न उहापः प्रत्यश्लोपदिष्टानामावापः वृहस्तोमकेष्वावाप एवेति स्थितं पूर्वाधिकरणे। तावेतावावापोहापौ यस्मिन् कसिंश्वित् स्तोचे यस्यां कस्याञ्चिद्दचि स्यातां। कुतः। नियामकाभावादिति पृर्वः पश्चः॥ नो खल्वेतद्युक्तमेवकारेण प्रकृतपवमानव्यतिरिक्तेष्वाज्यादिस्तोचेषु गायची-वृहत्यनुष्टुव्यतिरिक्तास्वृष्ट्वावापोद्वापयोः परिसंख्यातलात्। एवकारश्चेवमास्ना-यते। चीणि ह वै यद्यस्योदराणि यद्वायची वृहत्यनुष्टुञ्च। अच ह्येवावपन्यत एवोद्वप-नीति। ननु मा भूतामन्यचावापोद्वापौ विविद्यत्तदेशेषु कथं प्राप्नुत इति चेत्। अनेन वाक्येन तद्विधानादिति ब्रूमः। न चायमर्थवादो ऽनन्यशेषलात्। नाप्यनुवादो ऽपूर्वार्थलात्। तस्मात् पवमानेष्वेव गायचादिष्वावापोद्वापौ ॥

चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥

पर्यायेणापि देवोक्तिवैंधेनैव पदेन वा। अर्थाभेदादादिमो ८न्यः शन्दपूर्वान्वयित्वतः॥ २२॥

दर्भपूर्णमासयोर्थे निगमास्तेष्वग्न्यादिदेवताः किं पावकणुच्यादिना येन केनापि पर्यायेणाभिधातव्याः किंवा तत्त विध्युदेशगतेनाग्न्यादिपदेनैवेति संशयः। तत्र शब्दो ऽर्थप्रत्यायनार्थः। तत्पर्यायाणां स्वरूपेण भेदे ऽपर्थाभेदाद्येन केनापभिधानमिति पूर्वः पश्चः॥ यत्र हार्थं कार्यमासाद्यते तत्र शब्दो ऽर्थप्रत्यायनार्थो भवनित। यत्र पुनः शब्द एव कार्यं तत्र कार्यसंबन्धार्थं शब्द एव प्रत्यायितव्यः। तद्यथा। देवदत्रे गौरवातिश्यमुत्पादियतुं राजसभायामाचार्योपाध्यायादिशब्देस्तं व्यवहरन्ति पितृमातृमातुलादयश्व तत्त्रसंबन्धवाचकशब्देन यथा तुष्यन्ति न तथा स्वनामयहणेन प्रत्युत कुष्यन्येव। तद्वदत्तापि अग्न्यादिवधशब्द एव कार्यमासक्तं विधि विना यागदेवतयोः संबन्धाभावात्। विधिकृते तु तत्संबन्धे शब्दस्य प्रयोजकातं दुवीरम्। अत एव अयादस्वाहाकारोज्जित्यादिनगमेषु नियमेन वैधा एवाग्न्यादिशब्दाः प्रयुज्यन्ते अयादयेः प्रिया धामानि अयाद् सोमस्य प्रिया धामानि स्वाहायिं स्वाहा सोममप्रेरहमुज्जितिमनूज्जेषं सोमस्याहमुज्जितिमनूज्जेष-मित्यादिना। तसाविधिपदेरेव तत्तद्देवताभिधानम् ॥

### पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

सीयीदिनिगमे को ऽपि शन्दः स्याद्वैध एव वा। चरौ स्थान्वयादाद्यः प्रयोगान्वयतो ऽन्तिमः॥ १५॥

सौर्यं चहं निर्वपेदित्यादिविकृतिषु चोदकातिदिष्टा ये निगमास्तेष्वग्न्यादिश-ऋस्थाने सूर्याद्ययेप्रत्यायकः शब्द कहितव्यः स चार्थं आदित्यादिना पर्यायेणापि प्रत्यायितुं शक्यते वैधस्तु सूर्यशब्दश्रहत्याग एवान्वितः न त्यन्यादिशब्दविद्या-मेषु पिटतः। तस्माद्यः को ऽपीति प्राप्ते बूमः॥ अत्र सौर्यं चहं निर्वपेदिति प्रयो-गवचनेन सूर्यान्वयो भवति न च सौर्यश्रहिति चहणा। कारकिविभिक्तिर्द्वितीया सा चाख्यातेन संबध्यते न नासा सित च प्रयोगान्वये याज्यापुरोऽनुवाक्ययो-निगमे वा यच प्रयोगो ऽपेखितस्तच सर्वच सूर्यशब्दः एव युक्तः। प्रकृताविप निगमेषु नार्थमाचिववध्यायिशब्दः प्रयुज्यते किंतिहि वैधशब्दिववस्रयापि। तथा सत्यतिदेशो ऽपि वैधशब्दिवषय एव भविष्यति। तस्मात्सूर्यशब्द एव प्र-योक्तव्यः॥

### षोडणाधिकरणमारचयति ॥

निगमे पावकाग्न्योः किमियः स्याद्यवोभयम् । अग्निश्चोदकतो मैवं वैधो ऽग्निः सगुणो यतः ॥ १६॥

आधाने श्रूयते। अयये पवमानाय पुरोडाशमष्टाकपालं निर्वपेद्यये पावकाया-यये शुचय इति । तच गुणगुणिनोः पावकाग्न्योर्मध्ये ऽियशब्द एव निगमे प्र-योक्तव्यः । कुतः । तस्यैव चोदकप्राप्तमन्त्रपितत्वात् ॥ मैवम् । पावकगुणयुक्त-स्याभेर्वधिनेन सर्वप्रयोगेषु तथैव प्राप्तवात् । तस्मान्छब्द्इयं पठनीयम् ॥

### सप्तदशाधिकरणमारचयति ॥

वृधन्वत्तादिगुणको देवो वाच्यो ऽथ केवलः। आद्यो देवगुणलेन मैवं मंत्रगुणलतः॥ १९॥

आधाने पवमानेष्टावाज्यभागी प्रकृत्य श्रूयते। वृधन्वानाग्रेयः कार्यः पावकवान् सौम्य इति। तत्र निगमेषु वृधन्वन्तमग्रिमावह पावकवन्तं सोममावहेत्येवं स- गुणो देवो वक्तव्यः। कुतः। वृधन्वत्तादेर्देवगुणलात्। तथा हि श्रूयते वृधन्वानायेयः कार्यः पावकवान् सौम्य इति। न खल्वाज्यभागस्य देवताद्वारेण विना
साक्षावृधन्वद्धन्दः संभवति। तस्माद्देवगुणलात् सगुणो देवो वक्तव्यः॥ मैवं
वृधन्वत्राया मंचगुणलात्। न द्यचाग्रेयशन्दो यागपरः किंतर्हि मंचपरः। संभवित हि मंचस्य साक्षावृधन्वद्धन्द्रप्रयोगः ऋषिं स्तोमेन वर्धयेत्यस्मिन्मंचे वृधिधातोः प्रयुक्तत्वावृधन्वत्ताविधिना चाग्रेयमंचान्तरं निवत्यते। न च तद्वितान्त
आग्रेयपद उपसर्जनीभूतो देवतावाचको ऽग्रिशन्दो वृधन्वद्धन्देन विश्रेष्टुमईति। तस्मात् केवलो ऽग्रिशन्दो निगमे पठितव्यः॥

### अष्टादशाधिकरणमारचयति ॥

किं गोवनस्पती केनाणुतोस्नाविधिशन्दतः। वक्तव्यो निगमाद्गेदो विधेर्दृष्टस्त्रणायिमः ॥ १६॥ स भेद आर्थिकस्तं तु प्रापयेचोदको न हि। उस्ना प्रकरणासानाद्वैथलेन वनस्पतिः ॥ १९॥

ज्योतिष्टीमे पशुः श्रूयते गौरनुबन्ध्य इति । तथा पशी स्विष्टकृहिकारः पितः पृषदाज्येन वनस्पतिं यजतीति । तावेतौ गोवनस्पती निगमेषु येन केनापि पर्या-यश्चेन वक्तव्यौ । कुतः । प्रकृतौ विधिनगमयोर्भेददर्शनेन विध्यश्च्दिनयमाभावात् । तथा ह्यपीषोमीयपशुरनुबन्ध्यस्य प्रकृतिस्तच पशुशच्दो वेधः अपीषोमीयं पशुमालभेतेति तिहिधानात् । निगमेषु खागशच्दः द्वागस्य वपाया मेदसो इनुबूहीति । तथा वनस्पतियागस्य स्विष्टकृद्धागः प्रकृतिः । तच स्विष्टकृद्धच्द्रसहितो इपिशच्दो वेधः । अपि स्विष्टकृतं यजतीति विधानात् । निगमेषु केवलो इपिशच्दः पितः ये दैव्या च्रुत्विजस्तेभिरम इति।सत्येवं विधिनिगमभेदे वैधशच्द्रनियमस्य प्रकृतावभावाहिकृताविप तदभावे सित येन केनाप्यभिधानमिति पूर्वः पक्षः ॥ प्रकृतौ यो इयं विधिप्रयुक्तो निगमभेदः स आप्येकः। स इह न प्रयोक्तव्यस्तस्याणिकतेन चोदकप्रतिदेशानहैतात् । न चार्थिकं चोदकः प्रतिदिश्ति तस्माहैध एव निगमेषु प्रयोक्तव्यः । न चैवमनुबन्ध्यनिगमे वैधो गोशच्दः प्राप्नुयादिति शङ्कां तचोन्मेषु प्रयोक्तव्यः । न चैवमनुबन्ध्यनिगमे वैधो गोशच्दः प्राप्नुयादिति शङ्कां तचोन्मेषु प्रयोक्तव्यः । न चैवमनुबन्ध्यनिगमे वैधो गोशच्दः प्राप्नुयादिति शङ्कां तचोन्सेष

स्राशन्दस्य साखादासातलात्। उसाया वपाया मेदसो ऽनुब्रहीति ह्यासायते। त-सादुसावनस्पतिशच्दी वक्तव्याविति राज्ञानाः ॥

# एकोनविशाधिकरणमारचयति॥

किमग्रीवरुणौ स्विष्टकुळ्ळेन विवर्जितौ। वक्तव्यो सहितो वाद्यो रूढलाट्गुणोक्तितः ॥ २०॥ कदाचित कृतवान् स्विष्टमिति योगाद् गुणे सित । पावकायिनयेनाच वक्तव्यौ संगुणाविमौ ॥ २१ ॥

अवभृषे श्रूयते । अग्रीवरुणी स्विष्टकृती यजतीति । तच निगमेषु स्विष्टकृ-छञ्चवर्जितावगीवरुणी वक्तव्यी । कुतः । स्विष्टकृछञ्स्य योगासंभवेन वही हृदस्य गुणवाचित्वाभावात् । स्विष्टं कृतवानित्येवं भूतार्थे क्रिप्प्रत्ययविधानात् । ताहशो योगो वक्तव्यः। न चासावच संभवति स्विष्टस्य करिष्यमाणलात्। रूढी तु कार्यलक्ष्णया स्विष्टकृत्कार्ये ऽग्रीवरुणाविति वचनव्यक्तिः संपद्यते। तस्मात् स्वि-ष्टकृच्छच्देन वर्जिताविति प्राप्ते ब्रूमः ॥ तेन सहिती वक्तव्यी । कुतः । अस्मिन् प्र-योगे स्विष्टस्य करिष्यमाण्वे ऽप्यतीतप्रयोगे कृतवेन संयोगसंभवे कृप्तयोगं परि-त्यज्य कल्यस्त्याश्रयणायोगात्। ततः पावकत्वगुण्युक्तायिवत् स्विष्टकृत्वगुण्-युक्ती ती वक्तव्यी ॥

#### विंशाधिकरणमारचयति ॥

स्विष्टकृत्वगुणो लोषो याग एवाखिलेषु वा। यज्यन्वयाद्याग एव प्रयोगान्वयतो ऽन्तिमः ॥ २२ ॥

पशुपुरोडाशे स्विष्टकृत्वगुणरहितः केवलो ऽियः श्रूयते । ऋषिं यजतीति । तत्र गुण्रहितस्यायेर्येजिधातुनान्वयाद्याग एव स्विष्टकृत्वगुण्यो लोपः ॥ मैवम् । यजितशब्दस्य प्रयोगवचनलादिखलेषु निगमप्रयोगेष्वसौ लोपः ॥

# एकविंशाधिकरणमारचयति ॥

ऋनुयाजो ऽिनामो यो ऽसी किमारादुपकारकः। स्विष्टकृत्संस्कृतिवाद्यो ऽनुयाजान्तरसाम्यतः ॥ २३ ॥ स्विष्टकृत्वगुणस्याग्नेः प्रत्यभिज्ञार्थवत्वतः । दृष्टार्थलाच संस्कारो भवेदन्यः प्रयाजवत् ॥ २४ ॥

दर्णपूर्णमासयोस्त्रयो ऽनुयाजाः समाम्नाताः। तच प्रथमिवतीयानुयाजवत तृतीयो ऽप्यारादुपकारक इति पूर्वः पक्षः ॥ ऋस्ति प्रधानहोमनारिष्टहोमानन्तरभावी प्राणिचादिभक्षणात् प्राचीनः पुरोडाणादिद्रव्यकः स्विष्टकृष्ठोमः सर्वेषां हिवषामुत्ररार्ष्ठात्मकृत्मकृतिस्वष्टकृते ऽवद्यतीत्यादिना तदिभधानात्। प्राणिचादिभक्षणोत्ररकालीनेष्वाज्यद्रव्यकेष्वनुयाजेषु तृतीये स्विष्टकृत्वगुणेन प्रत्यभिज्ञास्ति देवो
ऋषिः स्विष्टकृदिति मन्त्रपाठात्। सा च पूर्वस्विष्टकृहेवतास्मरणसंस्कारे सत्यर्थवती स्थात्। प्रथमिवतीययोस्तु नास्ति सेति वैषम्यम्। किंच संस्कारपक्षे दृष्टार्थस्वृतीयः स्यादन्यप्रयाजवदन्त्यो ऽनुयाजः स्थात्॥

#### हाविंशाधिकरणमार्चयति॥

अन्वाहेत्यर्थेकर्म स्यात् संस्कारी वार्थेकर्मता। शस्त्रवत् कार्यताज्ञानाहृष्टार्थेत्वेन संस्कृतिः ॥ २५॥

तिष्ठन् याज्यामन्वाहासीनः पुरोऽनुवाक्यामिति दर्शपूर्णमासयोः श्रुतम् । तदेतच्छस्त्रादिवदर्थकर्मं स्यात् । यथा स्तीति शंसतीत्यव कर्तव्यताप्रतीतेः स्तीव-शस्त्रयोर्थकर्मतं तथानुवचनस्यापि ॥ मैवं चोदितदेवतास्मरणसंस्कारस्य दृष्टप्रयो-जनलात् तिस्मन् सत्यदृष्टस्य कल्पयितुमशक्यत्वात् । ननु मन्त्रसामर्थ्यादेव देव-तास्मरणसिद्धरन्वाहेति तिद्धधानं व्यर्थम् । एवं तिहैं प्रागनुवचनमनूद्य तिष्ठचा-सीन इति स्थानासनगुणी विधीयेयाताम् ॥

# नयोविंशाधिकरणमारचयति ॥

मनोतामन्त्र जहो ऽस्ति वायये नास्ति वास्त्यसौ।
आयेय्येवेति वचनं प्रकृतौ सार्थकं यतः ॥ २६॥
अयीषोमावियनैव लक्ष्येतां वचनं विना।
अनर्थकात्ततो वाक्यादिकृतावृहवारणम् ॥ २९॥

लं स्रये प्रथमो मनोतेत्ययं मनोतामंत्रो ऽग्रीषोमीयपशौ पठितः। वायव्यप-

शावणयं चोदकप्राप्तः । तच तं हि वायो प्रथम इत्येवमूहो ऽस्ति । यतु वचनं यद्यप्यत्यदेवत्यः पशुरायेय्येव मनोता कार्येति तत् प्रकृतौ पिठतं तचैव च सार्थ-कं डिदेवत्यपशावेकदेवत्यमं चस्य प्रकरणपिठतस्यायोग्यतशङ्कायां पुनिवधाना-धितात् ॥ मैवं छिचिणो गच्छन्तीत्यादिवन्मं चगतस्यायिशच्दस्यायीषोमलक्षकत्वेनायोग्यतशङ्काया अनुद्यात् । प्रकृतावनर्थकं तड्डाक्यं विकृतावूहिनवार्णेन चितार्थं भवति । तसादृहो नास्ति ॥

चतुर्विशाधिकरणमारचयति ॥

वृहद्रथन्तरेकीययोनी काखरथन्तरम् । रथन्तरस्यैव योनी किं स्वयोनावृतायिमः ॥ २४ ॥ चोदकस्याविशेषेण डितीयो नामसाम्यतः । अनङ्गलाबातिदेशः स्वयोनी पठितत्वतः ॥ २९ ॥

वैश्यस्तोमे पृष्ठस्तोचे सामविशेषो विहितः कखरथनारं पृष्ठं भवतीति। प्रकृतौ पृष्ठस्तोचे बृहद्रथन्तरसामनी विकल्पिते लामिडि हवामह इतीयमृग्बृहतो योनिः अभि ता शूरेति रथन्तरस्य पुनानः सोमेति कखरथन्तरस्य।तच बृहद्रथन्तरयोरन्यतरस्य साम्रो योनौ कखरथन्तरं गेयम्। कुतः। चोदकप्राप्तयोर्विशेषनियामकाभावात् ॥ अथवा रथन्तरस्यैव योनौ गेयम्। कुतः। रथन्तरेति नामसाम्यस्य धर्मातिदेशार्थत्वेन नियामकालात् ॥ नैतद्युक्तम् । बृहद्रथन्तरसाम्रोरेव प्रकृतावङ्गन्तेन विधानं न तु तद्योन्योः। अतो नास्ति तयोरतिदेशतः प्राप्तिः। तस्मात् स्वयोनौ गेयमिति परिशिषते। प्राप्तिश्व सामगानामुत्तरायन्थपाठादवगन्तव्या। एवं सित श्रुतहान्यश्रुतकल्पने न भविष्यतः ॥

पञ्चविंशाधिकरणमारचयति॥

संदेहनिर्णयौ पूर्ववदेवोत्तरयोर्ज्युचोः।

योनित्यागः समश्रेन तृचशन्द्रेन नाधनात् ॥ ३०॥

एकं साम तृचे क्रियत इति श्रूयते। कखरणनारसामामृचां चयमाश्रयः। तचैका स्वयोनिस्तिरे स्वयोन्युत्तरे। एवं वृहद्रथनारसाम्नोद्रष्टव्यम्। तच वृह- दुत्तरयो रथनारोत्तरयोवीतिदेशप्राप्यविशेषेण स्वेन्छया गेयमित्याद्यः पक्षः ॥ ना-मसाम्याद्रथन्तरोत्तरयोरेव गेयमिति डितीयः पक्षः ॥ प्रकृतावृचः साक्षादङ्गना-भावे ऽपि सामडारकमङ्गत्मङ्गीकृत्य चोदकप्राप्या पक्षडयोपन्यासः । योनिवदु-त्तरयोरपृचोरुत्तरायन्थपितत्वात् स्वयोन्युत्तरयोगीयमिति तृतीयः पक्षो राज्ञा-नाः । वृहद्रथन्तरोत्तरयोः स्वयोन्युत्तरयोवी गीयतां सर्वथापि स्वयोन्यृक्त्याग ऋ-गन्तरपरियहश्च समानस्त्रथा सित चोदको ऽच प्रापक इति पूर्वपक्षिणो ऽप्यधि-का शङ्का । तृचशब्दः समानन्छन्दस्कानामेकदेवत्यानामृचां चये प्रसिद्धो ऽतस्तृ-चश्चत्या प्रत्यक्षतया चोदकप्राप्तवाध इति राज्ञान्ताशयः ॥

## षड्विंशाधिकरणमारचयति ॥

ञ्जायेयेषु यहेषूहो नास्ति वा स्तुतशस्त्रयोः। संस्कारतादस्ति मैवमर्थकर्मनिर्णयात् ॥ ३१॥

अपिषुदात्य एकाहे श्रूयते आग्रेया यहा भवन्तीति। तेषु चोदकप्राप्तयोनी-नादेवतयोः स्तुतशस्त्रयोः संस्कारकर्मेलभ्रमेणास्त्यूह इति वदतः प्रत्येतदुत्तरं द्विती-याध्याये तयोर्थकर्मेलस्य निर्णीतत्वाचास्त्यूह इति ॥

#### सप्तविंशाधिकरणमारचयति ॥

चातुमास्यातिदिष्टेषु निगमेष्वाज्यपानिति।
विक्रियेत न वा उद्ये ऽपि किं स्याद्ध्याज्यपानिति॥ ३२॥
दिधिपानिति वा यद्वेत्येवं स्यात् पृषदाज्वपान्।
द्रव्यद्वयोक्तेराद्यः स्याद्धिमाचहिवष्ट्वतः॥ ३३॥
दितीयः स्यात् तृतीयो ऽस्तु द्रव्यान्तरिवधानतः।
गुणो दक्षा चिचताज्ये ततो विक्रियते न हि॥ ३४॥

चातुर्मास्येषु चोदकेनावाहनस्वाहाकारायाइजोषणिनगमा अतिरिष्टाः। त-बाज्यपण्टः प्रयुक्तः । देवानाज्यपानावह स्वाहा देवानाज्यपान् । अयाइ देवानामाज्यपानां प्रया धामानि । देवा आज्यपा आज्यमजुषन्तेति । सो ऽयमा-ज्यपण्टो विकियते न वेति संगयः । विकारो ऽपि चिविधः । तच दथ्याज्यपान् इत्याद्यस्तावत्राघोति । कुतः । अय पृषदाज्यं गृह्काति इयं वा इदं सिर्पिश्च दिधि चेति द्रव्यडयस्वोक्तत्वात् ॥ आज्यस्योपस्तरणाभिघारणार्थत्वेन हविः शेषताडिवष्ट्वं नास्तीति द्रध्येव हविस्ततो दिधपानिति डितीयः पद्यः ॥ पृषदाज्यशब्देन द्रव्यान्त-रमुच्यते पृषदाज्येनानुयाजान् यजतीति तस्य हविष्ट्वम् । ततः पृषदाज्यपानिति तृ-तीयः पद्यः ॥ पृषद्यं नाम चिचता सा चाज्यगतो गुणः दिधमेलनेन निष्पद्यते । तस्मादाज्यस्येव द्रव्यत्वादाज्यपशब्दोपेता एव निगमाः पिठतृत्याः ॥

॥ इति जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे दशमाध्यायस्य चतुर्थः पादः॥

पज्वमपादस्याद्याधिकरणमारचयित ॥
प्राकृतानामेकटेशे को ऽपि स्यादाद्य एव वा।
अविशेषेण की ऽपाद्यः पूर्विणास्यैव वोधनात् ॥ १॥

प्रकृतावाग्रेयमष्टाकपालमित्यष्टसंख्याकानि कपालानि विहितानि। विकृतिषु द्यावापृष्टिच्यमेककपालमाधिवनं विकपालं वैष्णवं चिकपालमित्यादिष्वष्टाना-मेकदेशस्त्रचाद्यो मध्यमो उन्यो वा यः को उपेकदेश इच्छया स्वीकार्य उत्ताद्य एवेकदेशः। नियामकाभावाद्यः को उपीति प्राप्ते बूमः॥ आ चतुर्थात् कर्मणो उभिसमीक्षेतेदं किर्यामीत्युक्तत्वादनुक्रमेण स्मृत्वानुष्ठेयानि। तच प्राकृतो उनुक्रम एवंविधः। उपवेषनामकेन काष्ठविशेषेण प्रथममङ्गारिवशेषं सम्यगवस्थाय ध्रव-मसीति मंचेण तिसम्बङ्गारे पुरोडाशकपालमुपद्धातीति सो उयमुपक्रमश्चोदक-प्राप्तस्त्रथेव स्पर्यते।तचाङ्गारावस्थापनेन पूर्वपदार्थेनानन्तरभावि प्रथमकपालोप-धानमेव बुडावुपस्थापते न च वितीयम्। न च प्रथमिवतीययोविशेषाभावः। वितीयस्य हि धर्वमसीति मंचः प्राचीनदेशस्य विशेषते। सत्येवं क्रमनियमे प्रतीनपरित्यागाप्रतीतस्वीकारयोर्युक्तत्वादाद्य एवेकदेशः स्वीकायो ऽवशिष्टस्तु प्रयोजनाभावाद्युपते। एकां सामिधेनीमन्वाहेत्यस्मिन् पत्रदशसामिधेन्येकदेशे विराजनाभावाद्युपते। एकां सामिधेनीमन्वाहेत्यस्मिन् पत्रदशसामिधेन्येकदेशे विराजनाभावाद्युष्ट वादशहैकदेशेषु चायमेव न्यायो योज्यः॥

डितीयाधिकरणमारचयति ॥

तृचाद्यासु तृचे वाद्ये तिसृष्टिवत्युच्यते ऽयिमः

विच्छत्रस्वात् प्राकृतं तत् क्रमादव तृचो ऽखिलः ॥ २ ॥

एकसंख्यायास्त्रसंख्यायाश्च व्यतिषङ्गविधानादेकिचिकनामकः कश्चित् क्रतुर्भन्वित स चैवं श्रूयते। श्रयेष एकिचिकसस्येकस्यां विहिष्यवमानं तिसृषु होतुराज्यमेकस्यां मैचावरुणस्य तिसृषु बास्याण्छंसिन एकस्यामच्छावाकस्य तिसृषु माध्यंदिनः पवमान इति। सिन्त प्रकृतौ माध्यंदिनपवमानस्य चयस्तृचाः उच्चा ते जान्तिम्त्ययं प्रथमो गायचीछन्दस्कः पुनानः सोमेत्ययं द्वितीयो वृहतीछन्दस्कः पृतु द्वेत्ययं तृतीयस्त्रिषुण्छन्दस्कः। एतदेवाभिप्रेत्य श्रुतं चिच्छन्दा श्रावापो माध्यंदिनः पवमान इति। एवं सत्येकिचकस्य माध्यंदिनपवमाने तिसृष्टिवति यदुक्तं तच चन्याणां तृचानामाद्यास्त्रस्य ऋचो याद्याः किंवा प्रथमतृचस्थाः क्रमपिठतास्त्रिस्य इति संश्यः। तच चिच्छन्दस्त्रशुत्या प्रवलया दुवेलं पाठकमं वाधिता प्रथमपन्त्री याद्य इति प्राप्ते ऽभिधीयते॥ यदेतत् चिच्छन्दस्त्रं तदेतत् प्राकृतं तच चयोप्तेस्य तृचचयस्योपदिष्टलाद्विकृताविप तत् सर्वमितिदिष्टमिति चेत् वाढम्। श्रित एव पाठकमो ऽप्यतिदिष्टः। तथा सित प्रकान्तगायचीछन्दस्कस्य तृचस्य समाप्ती सत्यां पश्चाद्वृहतीछन्दस्के तृचे प्रथमाया ऋचः प्रारम्भावसरः। स चारम्भिस्तृष्टिवित विशेषविधानेन वाध्यते। तस्मादाद्यसृचो निष्तिलो याद्यः॥

तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

तृचे स्याद्दि वैकस्यां धूर्गानं प्रकृताविव।
तृचे भवेदिहैकस्यां श्रुत्यावृत्तिविधानतः ॥ ३॥

एकिनकतों व्यतिषक्षेणेकस्यां तिमृषु च स्तोचेषु संपाद्यमानेषु यङ्गीनं तत्त् किं नृचे स्यादुतैकस्यामृचीति संशयः। तच चोदकेन तृचे भवेदिति प्राप्ते ब्रूमः॥ इहैकिनिककतावेकस्यामृचि धूगीनं भवेत्। कुतः। आवृत्तं धूषुं स्नुवत इत्यावृत्ति-विधानात्। नतु तृचे गाने ऽपि सामस्त्रिरावृत्तिभैवेत् आवृत्तेः स्नुतिविशेषण-लात्। गुणसंकीतैनपरः पदसमूहः स्नुतिः तच्चगीवृत्तिं विना तिमृष्वृष्ठु न सि-ध्यति। तसादेकस्यां धूगीनम्॥

# चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

बिराचादौ बादशाहे प्रायणीयादितः क्रमः। च्याद्यन्ती वर्जयिता वा विशेषाभावतो ऽियमः ॥ ४॥ हादशाहिहतीयस्य हिराचे प्रथमलतः।

जागतस्यान्तरायाच विध्यन्तो दशराचगः ॥ ५ ॥

**ञ्चहीनरूपस्य बादशाहस्य विकृतयो बिराचिनराचादयः। तेषु किं बादशाहस्य** प्रथममहः प्रायणीयसंज्ञमारभ्य क्रमेण विध्यनाः प्रवर्तते किंवा प्रायणीयोदय-नीयावाद्यन्तौ वर्जयिता तन्मध्यगस्य दश्राचस्य विध्यनाः प्रवर्तत इति संशयः। ईहश्महरूपादेयमीदृशं वर्जनीयमिति विशेषनियामकाभावादादित आरभ्य प्र-वर्तत इति पूर्वः पश्चः ॥ हिराचप्रकरण एवमास्नायते यत् प्रथमं तहितीयं यहि-तीयं तत्रृतीयमिति । अयमर्थः । यद्दिरात्रस्य प्रथममहरनुष्ठेयं तद्दादशाहस्य डि-तीयमिति। एवमुत्ररवापि योज्यम् । तदेतत् प्रायणीयवर्जने लिङ्गम् । तथा ज-गतीमन्तर्यनीति जागतस्याहो ८न्तराय आसायते तचोदयनीयवर्जने लिङ्गम्। एवमादिभिलिङ्गिरुभयं वर्जयिता ऽवशिष्टस्य विध्यलो यत्र यावानपेक्षितः तत्र तावान प्रवर्तत इत्यवगन्तव्यम् ॥

#### पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

धूनने वपने चायौ सप्त चोक्ताश्वतुर्दश। किमाद्यारमनियमः किं वारमो निजेन्छया ॥ ६॥ कपालवत् क्रमः प्राप्तः केचित्रकरणोचिताः। व्यर्थाः स्युस्तेन मन्त्राणामारम्भो ऽच विकल्पितः ॥ ७ ॥

अग्रिचयने मन्त्रा आधूननाथी वपनाथीश्व बहवः पठिताः प्रयोगे तु तदेक-देशसंख्या विहिता सप्तभिराधूनोति चतुर्देशभिवैपतीति । तत्र प्रथमाधिकरणोक्त-कपालसामिधेन्यादिन्यायेन प्रथमपितस्यैव मन्त्रस्योपक्रमः प्राप्नोति ॥ तद्यु-क्तम् । कुतः । यथोक्तसंख्यातिरिक्तानां प्रकरणपिटतमन्त्राणां वैयर्थ्यप्रसङ्गात् । प्रकर्णेन क्रमं बाधिता निजेन्छ्या प्रथमतो मध्यतो उन्ततो वोपक्रम्य विहि-तसंख्या पूरणीया ॥

षष्टाधिकरणमारचयति॥

स्तोमवृडिः किमभ्यासादागमाडायिमो यतः। न कल्यमञ्जूतं मैवं संख्यावापादिलिङ्गतः ॥ ৮॥

विवृह्यस्तोमकः क्रतुरेवमाद्यायते । एकविंशेनातिराचेण प्रजाकामं याजयेत् विण्वेनीजस्कामं चयित्वंशेन प्रतिष्ठाकाममिति । प्रकृतिगतेभ्यस्त्रिवृत्यञ्चद्शादिस्तोमभ्यो विवृह्य एकविंशचिण्यवचयित्वंशस्त्रोमाः । तेषु किं प्राकृतानां साम्रामभ्यासादृद्धिभैवति किंवा सामान्तरागमादिति संश्यः । अश्वतस्य सामागमस्य कर्ष्ययतुमशक्यत्वादभ्यासादिति प्राप्ते बूमः ॥ अभ्यासो ऽपि न सास्त्राच्छुतः किं लेकविंशादिसंख्यापूरणाय कल्यते संख्या च द्रव्यगता भिन्नद्रव्येरेव पूर्यते न लेकद्रव्यावृत्या । न ह्यष्टकृत एकं घटमानीय महृहे सन्यष्टी घटा इति व्यवहरिता । ततः स्तोमावयवद्रव्यगता संख्या तद्वयवभूतानां साम्रां पदार्थानां भेदं गमयित स च भेदः सामान्तरागमलिङ्गम् । अच ह्येवावपन्तीत्यावापोहेशेन देशविशेषेविधिरपां लिङ्गं सामान्तरीत्यस्वर्थवत्यमन्यद्धिङ्गंम् । तस्मादागमेन वृद्धिः ॥

सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

किं वहिष्यवमानडौं साम्नर्चा वाभिपूरणम्। साम्ना पूर्वीकितो मैवं सामैकलपराक्कतः॥ ९॥

प्रकृतो प्रातःसवने वहिष्यवमानस्याविवृद्धः स्तोमस्तस्य विकृतिषु वृद्धौ स-त्यां पूर्वोक्तरीत्या सामान्तरागमे प्राप्ते ब्रूमः ॥ एकं हि तच सामेति वहिष्यवमानं प्रकृत्य सामैकलमासायते । अतो न सामान्तरागमः संभवति । एवं तद्धीभ्यासेन संख्यापूरणमस्विति न वाच्यं पराग्वहिष्यवमानेन स्तुवन्तीति पराक्शच्देनाभ्या-सप्रतिषेधात् । तसाहगागमः ॥

अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

सामिधेनीविवृड्डी किमागमी ऽभ्यस्यतामुत । श्रागमः पूर्ववन्मैवमभ्यासप्रकृतित्वतः ॥ १०॥ तवाषाद्यन्तयोथावत् पूर्त्यभ्यासी यथोक्ति वा।
स्रभ्यस्यागमतः पूर्तिः पूरणार्थन्ततो ऽग्रिमः ॥ ११ ॥
विन्तं न पूरणायोक्तमन्यथाष्यव पूरणात्।
विविश्वितमवाधिना भवेत्पूरणमागमात् ॥ १२ ॥

दर्शपूर्णमासयोः पञ्चदश सामिधेनीविधाय काम्यासु तदावृत्तिविधीयते । एकविंशितमनुब्र्यात् प्रतिष्ठाकामस्येत्यादिना । यथा विह्यवमान ऋगाग-मस्तथाचापीति प्राप्ते ब्रूमः ॥ एकादश्रभः पिठताभिः पञ्चद्श्रसंख्याया अपूर्तावृ-गन्तरागमनेन तत्पूर्णं न कृतं किंतु तत्पूर्णायाभ्यासो विहितः । चिः प्रथमा-मन्वाह चिरुत्तमामिति । अतः काम्यानामप्यभ्यासेन पूर्णं युक्तम् । अभ्यास-पक्षे ऽपि यावत्कृत्वो ऽभ्यासे सित एकविंशितसंख्या पूर्यते तावत्कृत्वः प्रथमोत्तमे अभ्यसनीये। कृतः।विहितस्य चिरभ्यासस्य पूरणार्थे तदर्शनात् । मैवम् । न हि चित्तं पूरणार्थं विहितम् । प्रथमाया चिरभ्यासेन उत्तमायाश्चतुरभ्यासेन पञ्चद्शसङ्क्षा-याः पूरणात् । अतो विविध्यतं चित्तं । तथा सित तद्वाधाय प्रथमोत्तमे चिरभ्यस्य प्रणामृचामागमेनैकविंशितसंख्या पूरणीया ॥

### नवमाधिकरणमारचयति ॥

विकृतौ प्रकृतौ वा स्यात् षोडश्युक्तर्षतो ऽियमः। अविरुद्धेन वाक्येनानुक्तर्षात् प्रकृतावसौ ॥ १३ ॥

ज्योतिष्टोमप्रकरणे श्रूवते य एवं विद्वान् षोडिश्यनं गृह्णातीति। सो ऽयं षो-डिश्यहो विकृतो निविशते। कुतः। प्रबलेन वाक्येन तस्य यहस्य प्रकरणादुक्-ष्यमाणलात्। उत्तरे ऽहन् हिरात्रस्य गृह्यते मध्यमे ऽहंस्त्रिरात्रस्थेति हि वाक्यम्। हिरात्रादीनाज्व विकृतिलं प्रसिद्धम्। स्रतः प्रकरणं वाधिला विकृतो निवेश इति प्राप्ते त्रूमः॥ स्रप्यप्रिष्टोमे राजन्यस्य गृह्णीयादित्यन्यद्वाक्यमस्ति। तेन प्रकृ-तिभूते ऽपिष्टोमे निविशते। न चात्र प्रकरणवाधः। स्रपिष्टोमस्य ज्योतिष्टोमा-वान्तरसंस्थाह्णकेन ततो ऽनन्यलात्। न चैवं सित चोदकेनैव दिरात्रादिषु प्रा-म्रतात् पुनर्विधिवाक्यं व्यर्थमिति शङ्क्यम्। स्रहर्विशेषसंबन्धाय राजन्यादिनिम-त्रनैरपेस्थाय वा तदुपपत्तेः। तस्मात् प्रकृतौ निवेशः॥ दशमाधिकरणमारचयति ॥

उक्थ्याययणतः स स्यात् केवलाययणादुतः । स्राद्य उक्किद्ययादन्य उक्थ्योधेनविधिनतः ॥ १४ ॥

स पूर्वोक्तः षोडणी वचनइयवलेनोक्थ्यपाचादाययणपाचाच्च यहीतव्यः। उक्थ्याचिर्गृह्माति षोडणिनिमत्येकं वाक्यम्। आययणादृह्माति षोडणिनिमिति वितीयं वाक्यम्॥ अवोच्यते। आययणपाचादेव यहीतव्यः। कृतः। उक्थ्यवाक्यस्योत्तरकालविधिपरतात्। तं पराज्यमुक्थ्याचिर्गृह्मातीत्यूर्ध्वकालवाचिनः पराक्राक्ट्स्य प्रयोगात्। अतो नोभयसादृहणम्॥

एकादशाधिकरणमारचयति ॥

सवनेषु तृतीये वा स त्रयोक्त्या भवेत्त्रिषु हे निन्दिला तृतीयस्य विधेस्तत्रैव गृह्यताम् ॥ १५॥

स पूर्वोक्तः षोडणियहस्तिषु सवनेषु भवेत । कुतः । सवनचयस्योक्ततात । षो-डणिनं प्रकृत्यासायते । प्रातःसवने याद्यः माध्यन्दिनसवने याद्यस्तृतीयसवने या-द्य इति ॥ नैतत् । सवनइयस्यार्थवादलेन तृतीयसवनस्योक्ततात्। ऋत एव वाक्य-शेषे सवनइयं निन्दिला तृतीयसवनं विधीयते । यत् प्रातःसवन इत्यादिना सव-नइये वज्जपातदोषो ऽभिहितस्तृतीयसवने याद्यो न सर्वेषु सवनेषु गृह्णातीति प्रशंसापृवेकं विहितम् । तसानृतीयसवन एव षोडणियहः ॥

बादशाधिकरणमारचयति ॥

अग्निष्टोमोक्थ्यसंबन्धी षोडश्यसुतशस्त्रकः।
तद्युको वाप्मिः पाप्तस्त्रज्ञत्तंस्यामवाधितुम् ॥ १६ ॥
स्तोचं भवत्येकविंशं हरिवच्छस्यते ततः।
इष्यते ह्यन्यसंस्थानं स्तुतशस्त्रयुतस्ततः ॥ १९ ॥

षोडिशनं प्रकृत्यासायते। अप्यिष्टोमे राजन्यस्य गृह्णीयादप्युक्थ्ये याह्य इति। सो ऽयमिप्रिष्टोमोक्थ्यसंस्थयोविहितः षोडिशियहः स्तुतशस्त्रवर्जितो भवितुमई-ति। अन्यथा तदीयाभ्यां स्तुतशस्त्राभ्यां क्रतुसमाप्ती षोडिशिसंस्थातं प्रसज्येत। अप्रिशेमसंस्थानं च बाध्येत तत्संबिष्धिसमाप्यभावादिति प्राप्ते बूमः ॥ एकविं-शस्तोचं भवित प्रतिष्ठित्ये । हरिवच्छस्यत इति । षोडशिनि प्रत्यक्षविधिना स्तृत-शस्त्रे विहिते । किञ्च यहं वा गृहीता चमसं वोन्नीय स्तोचमुपाकरोतीति । यह-यहणचमसोन्नयनयोस्तच निमिन्नतं श्रुतम् । न हि सित निमिन्ने नैमिन्निकं त्यकुं शक्यम् । तसात् पूर्वसंस्थावहानिमन्यसंस्थातं चाभ्युपेत्य स्तृतशस्त्रयुततं द्रष्ट्यम् ॥

चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

विराने ऽ क्रिरसां घोई श्यप्राप्तः किं विधीयते। परिसंख्यायते वाद्यश्वीदकाच्छी प्रबुष्टितः ॥ १६॥ अनारभ्यविधेः प्राप्ते परिसंख्यातिदेशतः।

विकल्पो ऽन्यडिराचेषु प्रोक्तं वृत्तिकृतो मतम् ॥ १९ ॥

सिन बहवो विराचास्तेष्विङ्गरसां विराचे श्रूयते। वैखानसं पूर्वे ऽहन् साम भवित षोडश्युचर इति। सो ऽयं षोडश्यप्राप्तः सन् विधीयते। न च चीद्कात् प्राप्तिः शङ्क्या प्रत्यक्षवचनस्य शोघप्रवृत्तेश्वोदको ह्यानुमानिकत्वेन विलिखत इति प्राप्ते ब्रूमः॥ मा भूचोदकः। ऋस्ति ह्यनारभ्याधीतं प्रत्यक्षं विध्यन्तरमुत्तरे ऽहन् विराचस्य गृह्यत इति। तेन सर्वेषु प्राप्तः सन्तिङ्गरसां विराच एव नान्येषु विराचे-ष्विति परिसंख्यायते। ततो ऽङ्गिरसां विराचेषु नियमेन षोडशी गृह्यते तदितरे-ष्वितराचिकृतित्वेनातिदेशाविकल्यते। तदेतवृत्तिकारमतम्। तदेवाधिकरणं भाष्यकारमतेनारचयित॥

परिसंख्या पूर्वपक्षो न सा युक्ता चिदोषतः। प्राप्तस्यैवानुवादेन विधेयः स न गम्यते ॥ २०॥

वृत्तिकारस्य सिडान्तरूपा या परिसंख्या सैव भाषकारमते पूर्वः पश्चः । सि-डान्तस्तु षोडश्युत्तर इत्ययं विधिरेव न भवित विधित्सितवैखानससामवाक्यशेषते-नार्थवादलात् । ञ्चतः परिसंख्यात्वं दोषचयोपेतं नाच कल्यम् । प्राप्तविध्यर्थस्य परित्यागः । ञ्चप्राप्तस्य निषेधार्थस्य स्वीकारः । ञ्चन्यचप्राप्तस्य वाध इति दोषच- चतुर्देशाधिकरणमारचयति ॥

तिं चतुर्थेष्वहीनस्य यहो नानागतेषु वा। वीप्तेकवचनाभ्यां स्यादेकिसम्बेव स यहः ॥ २१ ॥ चतुर्थाष्टमतापत्तेनीनाहीनेषु स यहः। जात्येकवचनं वीप्ता त्यायप्राप्तानुवादिनी ॥ २२ ॥

षोडिशनं प्रकृत्यामनिन । चतुर्थं चतुर्थं ऽहत्यहीनस्य गृह्यत इति। सो ऽयमेक-स्मिन्नेवाहीने प्रथममारभ्य गिएते चतुर्थं ऽहिन याद्यः पुनरिप पञ्चममारभ्य ग-णिते चतुर्थे ऽहिन याद्यः । एवं सित वीप्पा चिर्तार्था भिवष्यति । नानाहीनग-तचतुर्थेदिवसविवद्यायां तु चतुर्थे ऽहिनीत्येतावतैव तिसिद्धेवीप्पानिष्येका । ऋही-नस्येत्येकवचनं च बहुषु नोपपन्निमिति प्राप्ते बृमः ॥ एकाहीनपद्ये चतुर्थे चाष्टमे चेत्येवमुच्यत एकवचनं तु नानाहीनपद्ये जात्यभिप्रायम् । वीप्पा बहुप्रदेशगतचतु-र्थेदिनस्य न्यायप्राप्तं बहुत्वमनुवदित । तस्मान्नानाहीनेषु चतुर्थे स यहः

पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

प्रकृतौ विकृतौ वा स्याद्रहेष्वाययणायता।

ञ्चाद्यः प्रकरणादनयो जगत्मामत्वसंभवात् ॥ २३ ॥

ज्योतिष्टोमप्रकरणे श्रूयते। यदि रथन्तरसामा सोमः स्यादेन्द्रवायवायान् यहान्
गृह्णीयात् यदि वृहत्सामा शुक्रायान् यदि जगत्सामाययणायानिति। अयमर्थः।
माध्यन्दिनसवने पृष्ठस्तीचे रथन्तरनामकं साम यस्य सोमयागस्य स सोमो रथन्तरसामा। एवमितरवापि। तच जगत्सामसोमे यहाणामाययणादिनं प्रकरणपाठात् प्रकृतौ निविशत इत्याद्यः पक्षः॥ जगन्नामः सामः क्वायभावाज्ञगत्यामृत्युत्पन्नस्य तु साम्नो विकृतिषु विषुवन्नामके मुख्ये ऽहनि संभवाहिकृतौ
निविशते॥

डितीयवर्शकमारचयति॥

बृहद्रथनारैकं किं इयं वोत रथनारम् । यज्ञा जगत्यामुत्यचं जगत्तामायिमो भवेत् ॥ २४ ॥ ज्योतिष्टोमस्य ताहक्काद्विकल्पाय तु हयम् । जगस्यं सर्वेच चास्ति तदुक्तिव्यर्थता तदा ॥ २५ ॥ रथनारं जगळ्ञदाहिप्रकृष्टाच लक्ष्मणा । जगत्यृचि स्थितं सामेत्येतत्स्यात् संनिकर्षतः ॥ २६ ॥

पूर्वीदाहतवाक्ये जगनामकं साम यस्य सीमयागस्यासी जगत्सामेत्यच जग-हिशेषग्रेन विशेषमाने साम्नि चतुर्धा संशयः। तत्र वृहद्रयन्तरयोख्यतरत् स्यात्। कृतः । बृहता रथन्तरसामा वेति ज्योतिष्टोमस्यान्यतरसामसाध्यतावगमात् । ज-गळ्ळ च्ह्य गळति प्रवर्तते ज्योतिष्टोमो ऽनेनेति चुत्पत्या तच संभवतीति प्र-थमः पक्षः ॥ नेतद्युक्तं विकल्पप्रसङ्गात् । स चाष्टदोषयस्तस्तस्मात् सामद्यसमु-च्चयो ऽभ्युपेयः। उदाहतो वाशन्दो ऽपि चकारार्थो ज्ञेयः। जगच्छन्दश्च कृत्स्रवाची कृत्स्रतं चाचाप्येकस्यापि सास्रो ऽपरित्यक्तत्वादिति द्वितीयः पश्चः ॥ एतदप्ययुक्तं यदि जगत्मामेत्यस्य वैयर्थ्यप्रसङ्गाद्त्यतरपक्षस्येन्द्रवायवायत्वशुक्रायताभ्यामवरुड-नेन परिशेषेण समुचयपश्रस्यैवाश्रयणीयनात पुनस्तदुक्तिर्व्यर्था वाशन्दश्च विकस्ये मुखो ऽच बाध्येत । तसाद्रथनारमेवाच स्यात् तद्योनावीशानमस्य जगत इति जगळ्ळ्य्यवर्णेन जगत्सामत्वसंभवादिति तृतीयः पक्षः ॥ तद्ययुक्तम् । तच ह्य-र्थपरं जगत्यदं शन्द्रपरलेनोपलस्यते। तेन शन्देन च शन्दोपेतामृचमुपलस्य तया च तन्निष्ठं सामोपलक्ष्णीयमिति विप्रकर्षः। तसाज्जगत्यामुत्पनं सामेति चतुर्थः पश्चो ऽभ्युपेयः । यद्यपि च्छन्दोवाचिना जगतीशच्देन तद्युक्तामृचमुपलस्य सा-मोपलक्ष्यायं तथापि संनिकृष्यते यतो वैदिको जगन्छन्दो जगतीपर्यायः। तस्मा-चतुर्थः पक्षी राज्ञानाः ॥

षोडशाधिकरणमारचयति ॥

उपवत्ययवत्यौ स्तो गोसवे यदि वा न हि। आद्ये विकल्प आहोस्विदुपवत्येव केवला ॥ २९॥ विकल्पो डिनिमित्तताद्याघातः स्यात् समुचये। रथनगरस्य मुख्यतादुपवत्येव युज्यते ॥ २८॥ एकेकस्य निमित्ततं प्रकृतावच तु हये। मिलिते पृष्ठता तस्माचिनिमित्ते उभे न हि ॥ २०॥

गोसवादिषु क्रतुषु रथन्तरवृहत्पृष्ठयोः समुचयो विहितो गोसव उमे कुयादि-त्यादिना। प्रकृतौ लिदमामातम्। उपवतीं रथन्तरपृष्ठस्य प्रतिपदं कुयादयवनीं वृहत्पृष्ठस्येति। ते इमे उपवत्ययवत्यावृची पृष्ठवयस्यादिभूते गोसवादिष्वति-देशतः प्राप्ते विकल्पयेते। कुतः। तिनिम्त्रयोः पृष्ठयोद्धिविधलात्। न चाच समुचयः शंकाः श्रुचोर्वयोः प्राथम्यस्य व्याहतलात्। तस्माद्विकल्प इत्येकः पूर्वः प्रक्षः॥ प्रथमश्रुतत्वेन रथन्तरस्य मुख्यलादुपवतीमेव प्रतिपदं कुयादिति द्वितीयः पूर्वः पश्चः॥ प्रकृतावेकैकं पृष्ठमितरिनरपेक्षमेव निमित्तम्। श्रच तु मिलितस्यैव पृष्ठलं तथा सित प्राकृतस्य निमित्तस्याचाभावेन नैमित्तिके प्रतिपदाविप न स्तः॥

## सप्तदशाधिकरणमारचयति ॥

पुरोपांशोरत स्वस्य स्थाने स्यादैन्द्रवायवः। आद्यो ऽयत्वविधेमैंवं धारायुक्तायतोक्तितः ॥ ३०॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते। ऐन्द्रवायवा यहा गृह्यन्त इति। मन्त्रकाग्रऽविधिकाग्रऽयो-ग्रीहाणामयं पाठकमः। उपांशुयहः प्रथमः। अन्तर्यामयहो हितीयः। ऐन्द्रवा-यवयहस्तृतीयः। मैनावरुण्यहश्रुत्रे इत्यादि। तनेन्द्रवायवस्यायत्वविधानादु-पांशुयहात् पूर्वमेव यहण्मिति पूर्वः पश्चः॥ नैतद्युक्तं धारायहापेश्चत्वात्। ऐ-न्द्रवायवादयो धारायहाः। तहाक्ये धारया गृह्यातीतिश्रुतत्वात्। एवं सित पाठ-क्रमो न बाध्येत। तसादैन्द्रवायवः स्वस्यैव स्थाने यहीतव्यः॥

# अष्टादशाधिकरणमारचयति ॥

सर्वादौ स्वस्य वा स्थाने काम्यः स्थादैन्द्रवायवः। पुनर्विधेरादिमो ऽन्यः कामायैति विधानतः ॥ ३१॥

ज्योतिष्टोम एवं श्रूयते। ऐन्द्रवायवायान्यहान् गृह्णीयाद्यः कामयेत यथा पू-वै प्रजाः कल्पेरिनिति। सो ऽयं काम्य ऐन्द्रवायवः सर्वेषामुपांशुप्रभृतीनां यहा- णामादी स्यात् । कुतः । धारायहादितस्य पूर्वमेव सिडी सत्यां पुनरप्ययतावि-धानादिति पूर्वः पक्षः ॥ नाच सवीयत्वं विधातुं शक्यं धारायहाणां प्रकृततात् । अतो यथाप्राप्तायत्वोपेतानां धारायहाणां कामसंयोगो ऽच विधीयत इति स्व-स्थान एवायं यहः ॥

## एकोनविंशाधिकरणमारचयति ॥

स्वस्थाने प्रतिकर्षों वा शुकादेः पूर्ववक्रवेत । स्थाने मैवं तद्यत्वात् प्राप्तेः स प्रतिकृष्यताम् ॥ ३२ ॥

तचैव श्रूयते शुक्रायान् गृह्णीयादिभचरतो मन्थ्ययान् गृह्णीयादिभचर्यमाण् स्येत्यादि । पूर्वन्यायेन शुक्रादीनां स्वस्थाने यहणिमिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ ऐन्द्रवायव-स्य धारायहायतं स्वस्थाने पाठादेव प्राप्तं शुक्रादीनां तु तन्नेति वैषम्यम् । तथा सति विधीयमानायतं पाठकमवाधमन्तरेणानुपपन्नतात् प्रतिकृथते ॥

#### विंशाधिकागामारचयति ॥

स सर्वादावेन्द्रवायवादौ वात्राविशेषतः। सर्वादावाश्रयादेन्द्रवायवादौ धृतेरिप ॥ ३३ ॥

स पूर्वोक्तः प्रतिकषेः सर्वेषामुपांश्वादीनां ग्रहाणामादौ युक्तः । कुतः । विशेषात्रवणात् । सामान्यतः श्रुतमयलमनपेश्चितलात् सर्वमुख्यम् ॥ नैतदेवं प्राकृतान् धारायहानाश्रित्य फलाय श्रुकाद्ययलविधानात् । किन्न धारयेयुक्तं यं कामाय गृह्णीरचैन्द्रवायवं गृहीला सादयेदिति श्रूयते । तन्न काम्यस्य श्रुकादेधी-रणादनन्तरमेन्द्रवायवस्य ग्रहणं विविश्चतार्थे लिङ्गम् । तसादैन्द्रवायवादौ प्रतिकृषेः ॥

## एकविंशाधिकरणमारचयति ॥

नापकर्षी ऽपकर्षी वा सादनस्याश्रुतलतः। न मैवं यहशेषलात् तच्चाशक्तेर्यहान्तरम्॥ ३४॥

सर्वेच यहा गृहीता साद्यन्ते । तथा सित यच काम्ययहणस्यापक्षेस्तच सा-

दनस्थापकर्षो न शङ्काः । कुतः । अश्रुतत्वात् । श्रुकायानित्ययशन्देन यथा यह-ग्रस्थापकर्षः श्रूयते न तथा सादनापकर्षप्रतिपादकः कश्चिन्छन्दो ऽस्ति । तस्मान्ना-पकर्षः ॥ नैतद्युक्तम् । सादनस्य यहशेषत्रमशक्तेरवगम्यते । न हि पूर्वयहमसादिय-त्वा यहान्तां शक्यं यहीतुम् । अतो यहापकर्षे तन्छेषभूतं सादनमण्यपकृष्यते ॥

हाविंशाधिकरणमारचयति॥

प्रदानस्थापकर्षो ऽस्ति न वा सादनवज्जवेत् । प्रदानस्य तु मुख्यलाचापकर्षो ऽच युज्यते ॥ ३५ ॥

पूर्वोक्तकाम्यानां यहाणां यहापकषानुसारेण सादनस्य यथापकर्षस्तवत् प्र-दानस्यापीति चेन्मैवं वैषम्यात् । सादनं हि यहणशेषः प्रदानं तु न तथा प्रत्युत यहणमेव प्रदानस्य शेषः । ऋत एव शेषानुसारेण न शेषिणो ऽपकर्षो युक्तः ॥

वयोविंशाधिकरणमारचयित ॥ यनीकायामेन्द्रवायवशुकायानुवादता। परिसंख्या वार्थवादो वा विधिवा न हि वयम् ॥ ३६॥ वैयर्थ्येन विदोषलाह्मक्षणापत्तितस्तथा।

विधिराययणायत इवानैमित्तिको हि सः ॥ ३७ ॥

ऋस्ति द्वादशहे त्रमीका। ऐन्द्रवायवायी प्रायणीयोदयनीयी दशमं चाहः। अर्थेतरेषां नवानामहामैन्द्रवायवायं प्रथममहर्थ शुक्रायमथाययणायमथेन्द्रवायवायमथ शुक्रायमथाययणायमिति। तत्र द्वादशाहगतेषु द्वितीयादिषु निष्वहः सुक्रमेणेन्द्रवायवायत्वशुक्रायताययणायमाय यत्तानि विहितानि। तेष्वाद्यं रथन्तरिनिमत्तं द्वितीयं वृहिन्निमित्तमेतच प्रकृती व्यवस्थितमुभयत्र चोदकेन प्राप्तम् । तत्र चतुर्धा संशयः। अनुवादो वा परिसंख्या वार्थवादो वा विधर्वेति। तत्र प्राप्तत्वादनुवाद इति चेत्। न वैयथ्यापत्रेः। तिर्हि गुणान्तरपरिसंख्यास्विति चेत्। न दोषचयापत्रेः। तृतीये ऽहन्यप्राप्तस्या-ययणायतस्य प्रशंसार्थो ऽयमर्थवाद इति चेत्। न लक्ष्यणावृत्तिप्रसङ्गात्। तस्मादाययणायते यथा विधिस्तथेतरयोरिप दृष्टथः। न च प्राप्ततादविधिरिति

वाच्यम् । अस्य विधेरनैमित्तिकालाभ्युपगमात् । रथनारादिनिमित्तकयोरेव हि चोदकेन प्राप्तिः प्रयोजनं बादशाहिवकृतिषु यच कापि रथन्तरादिनिमित्राभावे ऽष्येन्द्रवायवायत्वासिडिः ॥

चतुर्विशाधिकरणमारचयति ॥

ब्यूढो ऽपि प्रकृतिः किंवा विकृतिः स्याद्विपृष्ठवत् ।

विधिसाम्यादादिमो ऽन्यो लिङ्गात् कामे विधेरिष ॥ ३६ ॥

विविधो हि बादशाहः समूढो व्यूढश्च। तत्र समूढः पूर्वमुदाहतः। अय व्यूढ उ-दाहियते । ऐन्द्रवायवाग्रौ प्रायणीयोदयनीयौ । ऋषेतरेषां दशानामहामैन्द्रवाय-वायं प्रथममहाथ शुकायमथ हे आययगाये अधेन्द्रवायवायमथ हे शुकाये अ-थाययणायमथ हे ऐन्द्रवायवाये इति । अच समूढस्य तावत् प्रकृतित्वमविवादं तइत यूढो ऽपि किं प्रकृतिः किंवा समूढस्य विकृतिरित संशये प्रकृतिरिति प्राप्तम् । कुतः विधिसामान्यात् । यथा समूढप्रकारः क्रनर्थो विहितस्तया व्यूढ-प्रकारो ऽपि। न चाच कश्चिडिशेषो ऽस्ति येन तयोः प्रकृतिविकृतिभावो नि-श्रीयेत। न च प्रकारइयस्य प्रकृतित्वमदृष्टचरं रथन्तरबृहत्पृष्टयोज्योतिष्टोमप्रका-रयोस्तदर्शनादिति पूर्वः पक्षः ॥ व्यूढः समृढस्य विकृतिः । कुतः । लिङ्गदर्शनात् । ऐन्द्रवायवस्य वा एतदायतनं यचतुर्थमहरिति श्रूयते। एतच विकृतिले सति भवति नान्यथा । तथा हि ब्यूढे प्रायणीयोदयनीयव्यतिरिक्तेषु दशस्वहःसु यच-तुर्थे तदाययणायत्वाचैन्द्रवायवस्यायतनम् । समूढे तु तदहर्नवानामहूां मध्ये चि-कादिलादैन्द्रवायवायं तच्च व्यूढस्य विकृतितायां चोदकेन प्राणमाणं विधिसिडा-ययणायस्तुतये ऽनूद्यत इति युक्तम् । किं च यः कामयेत बहुस्यां प्रजायेयेति कामाय ब्यूढो विधीयते । तथा सित समूढवत् क्रत्वर्थे विध्यभावाद्रथन्तरबृहत्पृ-ष्टवैषम्येण विकल्पितप्रकृतित्वं नास्ति । ततः समूढस्य डादशाहस्य विकृतिः । अ-हर्गे खेषु तयोरन्यतरस्यातिदेशः पूर्वपिक्ष्याः प्रयोजनं समूढस्यैवातिदेशः सिङ्घान्ते ॥

पञ्चविंशाधिकरणमारचयति॥ द्राकालितवत् सन्ते चनीकावृत्तिरिधते। स्वस्थानवृिहरिय वा स्यादाद्यो ऽहर्विवस्यया ॥ ३९ ॥ न विवस्रा वाक्यभेदाचवानीकेस्तु पूरणम् । एकेकवृद्या न विना तेनैकेकं विवर्धते ॥ ४० ॥

अस्ति समूढस्य डादशाहस्य विकृतिर्गवामयनं संवत्सरसन्तं तच त्रमीका ची-दकेन प्राप्ता। चीएयनीकान्ययाएयैन्द्रवायवशुकाययणह्पाणि यस्यां सा च्यनीका। तथा च चिः परिवृत्तया डादशाहाद्यन्तयोः प्रायणीयोदयनीययोरह्रोर्मध्ये वर्त-मानेषु दशस्वहःसु दशमयतिरिक्तानि नवसंख्याकान्यहानि पूरितानि । अतः संवत्सरसन्त्रे ऽपि प्रायणीयोदयनीयमध्यवतीनि पूरियतव्यानि तत्पूरणं च यथोक्ता-यास्त्रिः परिवृत्तायाः नवदिवसयुक्तायास्यनीकायाः समूहावृत्तिमन्तरेण न सिध्य-तीत्यावृत्तिः प्राप्ता । तस्यां च हैविध्यं विद्यते । यथा दग्रहस्यावृत्त्या भूमावाकल-यितव्यायामादिमध्यावसानभागैः सहितं कृत्सदग्रं पुनः पुनरावर्तयन्ति न त्वेकैकं भागं तथा नवदिवसानामावृत्तिरित्येकः प्रकारः। यथाध्येतारः प्रपाठकमावर्त्तिय-तुकामा एकैकं भागमसकृत् पठिनत तथा नवदिवससमूहवर्त्येकैकस्याह्रो ऽसकृद्नु-ष्ठानिमत्यपरः । तत्राद्यस्तावत् प्राप्नोति । कुतः । ऋहःशन्दस्य विविश्चितत्वात्। ऐ-न्द्रवायवायं प्रथममहरित्युक्तो ऽहः शब्दो ऽथ शुकायमथाययणायमित्याद्यष्टसु वा-क्येष्वनुषज्यते। यथोक्तायलविशिष्टानामहूां क्रमविशेषश्वायशन्दैर्नियम्यते। तथा सति यद्यैन्द्रवायवायमेवाहर्नैरन्तर्येणासकृदावत्येते तदानीमच शुकायमहरित्या-दिकं वाध्येत । तसात् क्रमयुक्तानामयलविशेषोपेतानामहां नवानां चोदकप्रा-प्रानां तथैवानुष्ठाने सति पुनःपुनश्चोदकेन तथैव प्राप्ते दगडाकलितवदावृत्तिरिति पूर्वः पक्षः ॥ अहःशन्दो न विविक्षितः वान्यभेद्प्रसङ्गात् । ऐन्द्रवायवायं प्रथमं भवति तचाहरिति । अहःसंघातिनवृत्तये वाक्यं भेत्तव्यं प्रसज्येत । अहः शब्दे ल-विविश्वते सत्यष्टभिरषशन्दैर्यथोक्तायतानामेवाननार्यं नियम्यते। तथा सति हिती-यपर्थाये विहितस्याययणायतस्योपर्येन्द्रवायवायतं नानुष्ठातुं शक्यं तदनुष्ठानाभा-वे च स्वस्थानविवृद्धैव प्रायणीयोदयनीयान्तरालपूर्तिभैवति। पूरियतव्यमन्तरालं नवधा विभज्य प्रथमभागगतेष्वहःस्वेन्द्रवायवायतं वितीयभागगतेषु शुक्रायत-मित्यनेन क्रमेशानुष्ठातव्यम् । सेयं स्वस्थानविवृिद्धः । स्वस्येन्द्रवायवायतस्य स्था-नं शुकायात पूर्वभावित्वम् । तत् प्रकृतावेकस्मिचहि भवति इह तु बहुष्वहः-

स्विति वृद्धिः। न चनीका चोदकप्राप्ता प्रत्यक्षविहिता तु सा। तस्यामुक्तो वि-चारः स्यादिति वार्त्तिक ईरितम् ॥

षड्गिशिकरणमारचयति ॥

व्यूढे भक्षादिमन्त्राणामधानां च व्यतिकमः। मन्त्राणामेव वाद्यः स्याद्विशेषेण कीर्तनात् ॥ ४१ ॥ छन्दसां व्यत्ययः प्रोक्तो नार्थानां तेन मन्त्रगाः। गायचाद्या विपयास्या अर्थेषूक्तिः प्रशस्तये ॥ ४२ ॥

व्यूढे डादशाहे भक्षपवमानतदुभयमन्त्रपरिधिकपालानि चोदकपाप्तानि। तच भद्यमन्त्रेषु सवनवयगतेषु गायवळन्दसिल्लष्टुष्छन्दसी जगळन्दस इति श्रु-तम्। तथा पवमानवयविषयेषु अन्वारोहमन्त्रेषु गायवळान्दास्त्रिष्टुप्छन्दा जग-छन्दा इति श्रुतम् । तथा परिधिस्तावके ऽर्थवादे पठ्यते गायची मध्यमः परिधि-स्त्रैष्टुभो दक्षिणो जागत उन्नर इति। तथा कपालविषयं वाक्यं पठ्यते। अष्टाक-पालः प्रातः सवनीय एकादशकपालो माध्यन्दिनीयो बादशकपालसृतीयसवनीय इति । अचाष्टलादिभिस्तिमृभिः संख्याभिगीयचादिन्छन्दांसि तत्तदस्यरसृतिहारे-गोपस्थायनो। एवं स्थिते सित व्यूढप्रकरणे छन्दोव्यतिक्रमः पठ्यते छन्दांसि वा ञ्चन्योन्यस्य लोकमभिध्यायम् गायची चिष्टुभिस्त्रष्टुब्जगत्या जगती गायच्या इति। तच संशयः। सो ऽयं छन्दोर्व्यातक्रमो भक्षपवमानपरिधिकपालरूपिणामधीना-मुभयविधमन्त्रगतन्छन्दोवाचिशन्दानां च कार्यः किंवा तेषां शन्दानामेवेति । तच मन्त्रगतानामेवेति विशेषाश्रवणात् सर्वेच व्यतिक्रम इत्याद्यः पक्षः ॥ तेन गायवशन्द्रिः प्रातःसवनीयो भक्षस्त्रेष्टुभशन्दितस्य माध्यन्दिनीयभक्षस्य स्थाने माध्यन्दिनीयो जागतस्य स्थाने जागतो गायवस्य प्रातःसवनिकस्य स्था-ने। तथा बहिष्पवमानो माध्यन्दिनसवने माध्यन्दिनपवमानस्नृतीयसवने आर्भ-वपवमानः प्रातःसवने । तथा मध्यमः स्थविष्ठः परिधिदेश्चिणतो ऽणीयान् द्राघीयानुत्ररतः अणिष्ठो हसिष्ठो मध्यमः। तथाष्टाकपालो माध्यन्दिनसवन ए-काद्शकपालस्तुतीयसवने हाद्शकपालः प्रातःसवने । सो ऽयमर्थव्यतिक्रमः मन्त्रइयशब्देष्वणेवं योज्य इति प्राप्ते ब्रूमः ॥ छन्दांसि वा इति वाक्ये ऽर्थानां ष्यितक्रमो नोक्तः । अतो मन्त्रगतानां गायचादिशन्दानामेव व्यतिक्रमः । यस्व-र्थेषु गायचादिशन्दप्रयोगः स प्रशंसार्थः लक्ष्यार्थानां मुख्यन्छन्दस्वाभावादिति राज्ञानाः ॥

॥ इति दशमस्याध्यायस्य पञ्चमः पादः ॥

षष्ठपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयित ॥ सामैकस्यां तृचे वा स्यादाद्यः स्वाध्यायवज्ञवेत् । वचनाह्यिङ्गसंयुक्तात् स्तोचे साम तृचे भवेत् ॥ १ ॥

पवमानाज्यपृष्ठादिस्तोत्रेषु यिहितं रथन्तरवृह है ह्पादिसामाध्येतार एकस्यामृच्यधीयते तत् किं स्तोत्रप्रयोगकाले ऽय्येकस्यामृचि गयं किंवा तृचे गयिमिति
संग्रयः। अध्ययनस्यानुष्ठानार्थत्वाद्यथाध्ययनमेकस्यामृचि सामः कृतं तथेकस्यामेव साम गयिमिति पूर्वः पश्यः॥ अष्टाश्चरेण प्रथमाया ऋचः प्रस्तौति द्यश्चरेणोत्तरयोगिति तिमृष्वृश्च प्रस्तोत्रा गातव्यो भागो निह्यते। तदिदं तृचस्य लिकृम । ऋक्सामे वाव मिथुनी संभवावेत्यादावृग्देवतासामदेवतयोः संवादह्ये
ऽर्थवादे सामदेवतेकामृचं हे ऋचौ च प्रत्याख्याय तिस्र ऋचो ऽङ्गीचकार। तदिदमपरं लिङ्गम्। ताभ्यां लिङ्गाभ्यामुपवृहितादेकं साम तृचे क्रियते स्तोचीयमिति वचनातृचे गातव्यम् ॥

# हितीयाधिकरणमारचयति ॥

स्वर्धक्यन्ये वीक्षणे च किं स्यादङ्गाङ्गिताथवा। मीलनावधिताद्यो ऽस्तु भिन्नवाक्येन तिहथेः॥२॥ प्रतियन्येनावधिर्हि द्योत्यो वाक्यं न भिद्यते। सत्येवं मीलनस्यापि विधिनीं सरयोभेवेत्॥३॥ अस्ति रथनारसाची योनाविम ला भूरेलेतस्यामृचि स्वर्धक्यन्दः ईशानमस्य जगतः स्वर्धश्मित्याचातः। अस्ति चोद्रातुः कर्तृता तृचे रथन्तरे प्रसूर्यमाने संमी-लयेत् स्वर्धश्रं प्रति वीद्येतेति श्रुतेः। तच संग्रयः किं स्वर्धक्यन्द्रोच्चारणवीद्यण्योरङ्गाङ्गिभावो ऽच विधीयते किंवा विधीयमानसंमीलनाविधलेन स्वर्धक्यन्द्रोच्चारणं निर्दिश्यत इति। तच संमीलनवाक्याद्वीद्यण्यवाक्यं भिन्नं ततो न मी-लनाविधलेनान्वयः संभवतीति। किंच वीद्येतेति लिङ्ग्रत्ययो ऽच विधायकः श्रूयते ततः स्वर्धक्यन्द्रोच्चारणं वीद्यणाङ्गं वीद्यणं वा तदङ्गमित्यङ्गाङ्गिभावो ऽभ्युप्येयः। तथा सित स्वर्धक्यन्द्ररहितयोक्तरयोक्त्रंचोगीयमाने रथन्तरे विहितसं-मीलनानुवृत्तिः फलिणतीति पूर्वः पद्यः॥ स्वर्धगं प्रतीत्यनेन कर्मप्रवचनीयेन प्रतिशन्देन स्वर्धक्यन्द्रोच्चारणस्य मीलनकालाविधलं द्योत्यते। न चाच भिन्नवान्यतमेकवाक्यनसंभवात्। तथा हि विरोधपरिहाराय स्वत एव प्राप्तलाद्वी-द्यणं न विधयं तथा सत्यास्वर्धक्यन्द्रोच्चारणात् संमीलयेदित्येकं वाक्यं संपद्यते। एवं सत्युत्तरयोक्त्रंचोमीलनविध्यभावः फलिण्यतीति राद्वानः॥

तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

गवामयनिके पृष्ठचे घडहे प्रत्यहं इयम् । वृहद्रथन्तरं वोत भवेत् किन्वित् क्वचिह्ने ॥ ४ ॥ इन्डगर्भवहुवीहेराद्यो ऽन्ये ऽपि समो ससौ । अन्योन्यनिरपेक्षस्य चोदकादिनामो भवेत् ॥ ५ ॥

डादशाहे पृष्ठचः षडह उत्पन्नस्तत्र षर्णामण्यहां क्रमेण रथन्तरवृहडेक्ष्पवेराज-शाक्षरिवतानि सामानि विहितानि गवामयने तु विकृतिक्ष्पो यः पृष्ठचः षडहः तत्र श्रूयते पृष्ठचः षडहो वृहद्रथन्तरसामेति। चोदकप्राप्तयोर्वृहद्रथन्तरयोः पुन-विधानाडेक्ष्पादिनिवृत्तिः। ततः शिष्यमाणं वृहद्रथन्तरसामडयं किं प्रत्यहं क-त्रैष्यं किंवा केषुचिदहःसु वृहत् केषुचिद्रथन्तर्रामात संशयः। बहद्रथन्तरं च वृ-हद्रथन्तरे ते च सामनी यस्येति इन्डगर्भिते बहुत्रीहावितरेतरयोगडन्डेन सामोः साहित्यं प्रतीयते ततः प्रत्यहं सामडयमिति पूर्वः पश्चः॥ ते सामनी यस्याह् इत्यह्रो यद्यन्यपदार्थनं तदा भवदुक्तमेव स्यादिह तु षडहो ऽन्यपदार्थस्तया सित षडहे इयोः सास्रोः साहित्यं सिद्धान्ते ऽपि समानम् । प्रकृतौ सास्रोरन्योन्यनिर-पेश्चलादिहापि निरपेश्चलमेव सामचोदकेनातिदिश्यते । तस्मात् केषुचिदहःसु किञ्चित् सामेति राद्धान्तः ॥

# चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

स्युरेकादिशनाः किं प्रायशीयोदयनीययोः।
प्रत्येकमिक्ताः किंवा विभज्याः स्युस्तयोरिप ॥ ६ ॥
उद्देश्ययोः प्रधानत्वात् प्रत्येकं पश्ची ऽिक्ताः।
नोद्देश्यौ शतवङ्गागः शिष्टस्त्वासित्ततो ऽिनामे ॥ ९ ॥

बादशाहे श्रूयते। ऐकादिशनान् प्रायणीयोदयनीययोरितराचयोरालभेरिन्नित।
त एते पश्च एकादशापि प्रायणीये ऽहिन कर्त्तेच्यास्तथोदयनीये ऽिप सर्वे कर्तेच्याः। कुतः। प्रायणीयोदयनीययोरुदेश्यत्वेन प्राधान्यात् प्रतिप्रधानं चाङ्गावृत्रेयुंक्तत्वादिति पूर्वः पक्षः॥ वचनान्तरेण विहितानामेकादशानां प्रकरणेन बादशाहाङ्गत्वे सिद्धे देशाकाङ्कायां तान् पश्चनुद्दिश्य प्रायणीयोदयनीयो देशत्वेन विधीयते। तच कुत उद्देश्यतं कुतस्तरां प्राधान्यं कुतस्तमां पश्चावृत्तिः। एवं सित्त
यथा शतं देवदत्त्वयद्वदत्त्वयोर्विधीयतामित्यच देवदत्ते पञ्चाशिवधीयते यद्यदत्ते पज्वाशिदिति विभागस्तथा प्रायणीये पञ्चपश्च उदयनीये पञ्चेति विभागो युकः। यस्त्वविश्वष्ट एकः पश्चरित्तमः स प्रत्यासन्तवादित्तमे ऽहन्युद्वसानीये
कर्तव्यः॥

#### पञ्चमाधिकरणमार्चयति ॥

किं सर्वपृष्ठे सर्वाणि पृष्ठदेशे यथोक्ति वा। पृष्ठशन्दात पृष्ठदेशे वचनात्तु व्यवस्थितिः ॥ ৮॥

इदमास्रायते विश्वजित् सर्वपृष्ठ इति । षडहे षट्स्वहःसु क्रमेण रथन्तरं वृहहै-रूपमित्यादिभिः षड्भिः सामभिः पृष्ठस्तोचं निष्पादितम् । तानि सर्वाणि पृष्ठसा-मानि यस्मिन् विश्वजिति सो ऽयं सर्वपृष्ठः। तच माध्यन्दिनपवमानमैचावरुणसा-सोरन्तरालरूपे पृष्ठस्तोचदेशे किं सर्वाणि पृष्ठसामानि कार्याणि किंवा यथावचनं देशव्यवस्थेति संशयः। पृष्ठकार्यगमकेन पृष्ठशब्देन पृष्ठदेशे प्राप्ते वचनेन देशिक-शेषो व्यवस्थाप्यते वचनं चैवमासायते। पवमाने रथन्तरं करोत्यार्भवे बृहन्म-ध्य इतराणि वैरूपं होतुः पृष्ठं वैराजं ब्रह्मणः शाक्षरं मैचावरुणस्य रैवतमच्छावा-कस्थेति। वचनं हि न्यायाङ्करीयस्त्रस्मादेशिवशेषव्यवस्थितिः॥

## षष्टाधिकरणमारचयति ॥

कार्त्स्याडेरूपवैराजे उक्थ्यषोडशिनोरुत।

पृष्ठे स्यात् कतुसंयोगादाद्यो ऽन्यः पृष्ठलिङ्गतः ॥ ९ ॥

इदमास्रायते। उक्थ्यो वेह्पसामैकविंशः षोडशी वैराजसामेति। तच कृत्स उक्थ्ये वेह्पं साम कृत्से षोडशिनि वैराजं वेह्पं साम यिसन्दुक्थ्ये कती वैराजं साम यिसन्दुक्थ्ये कती वैराजं साम यिसन् षोडशिनि कतावित्येवं क्रतुसंबन्धप्रतीतेः ॥ मैवं प्रकृती रथन्तर-सामा वृहत्सामेत्येवंविधस्य निर्देशस्य पृष्ठस्तोचविषयत्वदर्शनादचापि तिन्देशेन पृष्ठलिङ्गेन पृष्ठकार्ये वेह्पं वैराजं च भवितुमहिति क्रतुसंबन्धस्तयोः पृष्ठहारे-गोपपद्यते ॥

### सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

चिवृद्पिष्टुदित्येतत् सर्वेच स्तोम एव वा। आद्यस्त्रेगुरायवाचित्वादन्यः स्तोमे ऽस्य रूढितः॥ १०॥

एवं श्रूयते । चिवृद्पिष्टुद्पिष्टोम इति । किं चिवृद्धमिष्टपुति कतौ सर्वेषु साधनेषु संबध्यते किंवा स्तोममानसंबन्धि तत् । चिवृद्धज्जुरित्यादौ चिवृद्धज्दस्य नैगुग्यवाचित्रदर्शनादनापि क्रतुसाधनेषु या संख्या श्रूयते सा सर्वा चिवृद्धेन विकियत इति प्राप्ते ब्रूमः ॥ यद्यपि चिवृद्धेन्दो ऽवयवप्रसिद्धा लोके नैगुग्यं ब्रूते तथापि वेदे रूद्धा स्तोमवाचिचिवृडहिष्पवमान इत्युक्त्या स्तोनीयाणां न-वानामृचामनुक्रमणेन स्तोमविषयमेव चिवृद्धम् ॥

अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

संसवादी इयोरेकं पृष्ठं यद्वा समुचितम् । एकं प्रकृतिविद्यजिद्वद्यच चेतरत् ॥ ११ ॥ वचनादिश्वजित्येते सामी दे स्तोचयोर्द्वयोः । नेहास्ति तत् पृष्ठ एव साहित्यं स्यात् पुनर्विधेः ॥ १२ ॥

इदमास्रायते। संसव उमे कुर्यादिति। अभिजितावेकाह उमे वृहद्रयन्तरे कुर्या-दिति। किमव वृहद्रयन्तरयोरेकं पृष्ठस्तुतावितरद्ग्यस्तृतौ स्यात् किंवा समुद्धि-तमुभयं पृष्ठस्तुताविति संशयः। प्रकृतौ इयोविकल्यितत्वादेकस्मिन् प्रयोग एक-स्य पृष्ठत्वाद्ग्यवापि तथात्वं युक्तम्। तथा सत्यविष्ण्यं साम सर्वपृष्ठविष्यजिन्त्या-येन स्तोवान्तरे प्रयोक्तय्यमिति पूर्वः पक्षः॥ तादृग्वचनाभावेनाव विष्यजिद्वेष-म्यात् प्रकृतिविद्वकल्ये सित पुनर्विधानवैयथ्यात् समुद्यय इति राज्ञानः॥

नवमाधिकरणमार्चयति ॥

चयस्त्रिशारमणे किं तदन्ते मधुभोजनम् ।

षडहान्ते ऽथवाद्यः स्यात् सान्निध्याद्वाक्यतो ऽन्तिमः ॥ १३ ॥

पृष्ठचः षडहो विविधः चयित्वंशानाः चयित्वंशादिश्चेति। वादशाहे चिवृत्यञ्चदश सप्तदश एकविंश चिण्व चयित्वंश इत्येतैः स्तोमेर्युक्तान्यहानि षिवृहितानि
सो ऽयं चयित्वंशानाः। क्रचिविकृतौ व्यत्यासेन चयित्वंशादिस्तिवृदनाः पृष्ठचः
षडहस्तयित्वंशारम्भणितिवृदुत्तमः कार्य इति। तच मधुभोजनं चोदकप्राप्तं तच
प्रकृतौ विहितम्। चयित्वंशे ऽहत्यनुष्ठिते ऽनन्तरं कृतिमत्यचापि साचिध्यात्
चयित्वंशान्ते कर्तव्यमिति प्राप्ते बूमः॥ संस्थिते पृष्ठचे षडहे मध्वाशयेद्वृतं वेति वाक्येन प्रकृतौ षडहप्रयोगस्यान्ते मधुभोजनं विहितं चयित्वंशसिचिधिस्तु नान्तरीयकः। अतो ऽचापि षडहावसाने कर्तव्यतात् चिवृत्सिचिधौ तदनुष्ठानम् ॥

दशमाधिकरणमारचयति ॥

अभ्यस्ते षडहे भुक्तिमभ्यस्येत् किं न वायिमः। स्तोनशस्त्रादिवन्मैवं संस्थिते तडिधानतः॥ १४॥ आवृत्तं पृष्ठचमुपयन्तीति श्रूयते । तच षडहावृत्ती यथा स्तीचादीन्यावर्तन्ते तथा मधुभोजनमपीति प्राप्ते ब्रूमः ॥ संस्थिते षडहे भोजनं विधीयते । संस्था नाम पुनःषडहिवशेषव्यापाराभावः । अतः षडहावृत्तेरन्ते मधुभोजनं सकृदेव कार्यम् ॥

# एकादशाधिकरणमारचयति ॥

सर्वान्ते प्रतिमासं वा पृष्ठचान्ते मधुभोजनम् । सर्वान्ते पूर्ववन्मैवं संस्थितानां पृथक्कतः ॥ १५॥

गवामयने श्रूयते । चलारो ऽभिष्नवाः षडहाः पृष्ठचः षडहः स मासः स हि-तीयः स तृतीयः स चतुर्थः स पञ्चम इति । तत्र षडहपञ्चकरूपे मासे ऽभ्यस्य-माने पृष्ठचो ऽप्यावर्तते । तथा सित पूर्वन्यायेनावृत्तेषु पृष्ठचेषु सर्वेषु समाप्नेष्वन्ते मधुभोजनिमिति प्राप्ते त्रूमः ॥ प्रतिमासं संस्थितानां पृष्ठचानां पृथक्काञ्चोजनमि प्रतिमासमावर्तनीयम् ॥

# द्वादशाधिकरणमारचयति ॥

मध्वभक्ष्यं भक्ष्यते वा सन्त्रिभिर्वसचारिणः । निषिडलादादिमो ऽन्यः पुंस्क्रत्वर्थविभेदतः ॥ १६ ॥

सन्नात्मकडादशाहे पृष्ठचषडहे संस्थिते मध्यभस्यम् । कुतः । सन्तिणां दीक्षि-तत्वेन ब्रह्मचारिताद्वसचारिणां च मधुमांसप्रतिषेधादिति चेत् ॥ मैवम् । तन्तिषे-धस्य पुमर्थत्वेन भक्षणविधेः क्रत्वर्थत्वेन च विषयभेदात् । तस्मात् सन्त्रिभिभैक्ष्यम् ॥

### चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

मानसं किमहर्भिन्नमङ्गं वा दशमे ऽहिन । भिन्नं स्नुत्यादिनाङ्गं तिहसर्गोक्त्यादिभिभैवेत् ॥ १७ ॥

डादशाहे मानसं यहणं श्रूयते। अनया ला पृथिव्या पात्रेण समुद्रसया प्रजा-पत्तये जुष्टं गृह्णामीति। मानसं प्राजापत्यं गृह्णातीति। अयमर्थः। पृथिवी पात्रं समुद्रः सोमः प्रजापतिर्देवता। एवं विशिष्टस्य यहस्य यहणे मनः साधनं तदिदं मानसिमिति। एतच बादशभ्यो भिन्नमहस्तयोदशे ऽहिन कर्तव्यो यागिविशेषः। कुन्तः। स्नुत्यादिभ्यः। मानसेन बादशाहस्य स्नुतिरेवमाम्नायते। बादशाहस्य हतरसानि च्छन्दांसि तानि मानसेनाणाययन्तीति। स्नुतिसाधनं च मानसं स्नोतव्याद्भिनं भिन्तं युक्तम् । तथा व्यपदेशभेदो ऽपि श्रूयते वाग्वे बादशाहो मनो मानसिमिति । एवमाद्युपपितिभिर्मिन्नमहरिति प्राप्ते बूमः ॥ दशमस्याहो ऽङ्गं तत्साबिसर्गोक्त्यादिभ्यः । एष वे दशमस्याहो विसर्गो यन्मानसिमिति विसर्गोक्तिः । इयं च दशमाहाङ्गनं गमयित श्रहरन्तरने बादशाहसमाख्या च विरुध्यते । श्रङ्गभूतेनापि मानसेन स्नुतिव्यपदेशभेदादिकमुपपद्यते । तसा-दङ्गम् ॥

चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥

सन्त्रमेकः करोत्याही बहवः प्रकृताविव।

एकः कुर्यादिहासीरिचत्युक्त्या बहवी मताः ॥ १६ ॥

हादशाहादिसन्तस्य ज्योतिष्टोमः प्रकृतिस्तन कर्नेक्याचोदकेन सन्ते ऽपि कर्ने-क्ये प्राप्ते प्रत्यक्षवचनाह्नवो ऽभ्युपेयाः ॥

पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

ऋतिजो ऽन्ये ऽच यष्टृभ्यः स्युक्त एवोत चोदकात्।

ञ्चन्ये यष्टार एव स्युः प्रत्यक्षवचनादिभिः ॥ १९ ॥

श्रव सन्ते किं यजमानेभ्यो व्यतिरिक्ता सृतिजः कर्तव्याः किंवा यजमाना एवित्रिजः। ज्योतिष्टोमे यजमानाद्येषामृतिक्काद्ये स्युरिति प्राप्ते बूमः॥ ये यजमानास्त सृतिज इति प्रत्यक्षवचनाददिक्षणानि सन्त्राणीत्याहुरिति दिक्षणा- राहित्यश्रवणादध्ययुर्गृहपति दीक्षयिता बद्धाणं दीक्षयित तत उद्गातारिमत्या- दिना ब्रह्मोद्राचादिसमाख्यासंयोगदीक्षासंयोगयोरार्त्विज्ययजमानवद्योतकयोः प्र- तिभानास्च यजमाना एवित्रिजः॥

### षोडशाधिकरणमारचयति ॥

ञ्चहीनसन्त्रयोर्लक्ष्मभेदो नास्त्यस्ति वा न हि। ञ्जावृत्तिसाम्यादाद्यः स्यादिज्यादिभ्यां तयोर्भिदा॥ २०॥

श्रस्ति द्वादशाहस्याहीनतं सन्ततं च। तनैवं चिन्यते किमहोनसन्त्रयोलैक्षण-भेदो नास्युतास्त्रीति। तन नास्त्रीति तावत् प्राप्तम्। कुतः। ज्योतिष्टोमावृत्तिरूपस्य समानत्वात्। यथा द्विरानादीनामेकादशरानान्तानामहीनानामावृत्तो ज्योतिष्टो-मस्वरूपं तथा नयोदशरानादीनां सन्त्राणामिति प्राप्ते ब्रूमः॥ श्रासीरन्तुपेयुरिति चोदनाद्वयं यजमानवहुतं च सन्त्रलक्षणं यजितचोदना यजमानवहुत्वनियमाभा-वश्वाहीनलक्षणं वैदिकप्रयोगेषु तयोरव्यभिचारात्। इति राद्वान्तः॥

# सप्तद्शाधिकरणमारचयति ॥

श्रयुतादि प्रत्यहं स्यात् सकृहाङ्गानुसारतः । श्राद्यो भवेत् प्रयोगो ऽङ्गी तदैक्येन सकृङ्गवेत् ॥२१॥ श्रास्त पौग्डरीकः। पौग्डरीकेग्येकादशरांचेग्य स्वाराज्यकामो यजेतेति तहिधानात्। तच श्र्यते।श्रयुतं पौग्डरीके दद्यादश्वसहस्रमेकादशमिति।तच गवायुताश्वसहस्रे प्र-त्यहं दातव्ये। कुतः। दक्षिणाया श्रहरङ्गवेन प्रतिप्रधानमावर्तनीयलादिति प्राप्ते बूमः॥ श्रहगैग्णरूपस्य पौग्डरीकस्य प्रयोगो दक्षिग्णाङ्गं प्रत्यङ्गी स चैकः। श्रतः सकृदेव दानम्॥

# अष्टादशाधिकरणमारचयति॥

सकृत् किं प्रत्यहं वास्य नयनं तत्र चोत्तमे। सर्वस्य वा विभक्तस्य सकृत्संस्कारसिडितः ॥ २२ ॥ प्रति माध्यन्दिनं चोदकप्राप्तेः प्रत्यहं तदा। सर्वे नेयं तदेकत्वाडिभज्य डादणाहवत् ॥ २३ ॥

पौगडरीके सकृदेव दातव्यं गवायुताश्वसहस्रह्मं दक्षिणाद्रव्यं यदस्ति तस्य न-यनादिसंस्कारश्वोदकप्राप्तः प्रकृतौ माध्यन्दिने सवने दक्षिणा नीयना इति। तडि-कृतित्वेन नयनिमह सकृत् कार्यं किंवा प्रत्यहिमत्येकः संशयः। तयोहत्तमे पस्रे प्रत्यहं कि दक्षिणाद्रव्यस्य नयनं किंवा दशस्वहः सुगवामेकैकं सहस्रमेकादशे ऽहि अश्वसहस्रमिति वितीयः संशयः। तच सकृत्वयनमिति नावत् प्राप्तम्। कुनः। तावतेव चिकीर्षितसंस्कारस्य सिब्धतात्। अश्ववा प्रति माध्यन्दिनसवनं चो-दक्षप्राप्तेः समानतात् प्रत्यहं नयनं कार्यं तदापि गवायुताश्वसहस्र हपस्य द्रव्यस्यै-कदिश्चणाह्मत्वात् सर्वं नेयमिति पूर्वः पक्षः॥ विभज्य नेयम्। कुतः। बादशाह-विकृतित्वात् बादशाहे चान्वहं विभज्य नीतत्वादिति राज्ञानः॥

# एकोनविंशाधिकरणमारचयति ॥

मनोर्ऋचः सामिधेन्यः सर्वाः पञ्चदशैव वा।

अविशेषेण सर्वाः स्युः कार्यात् पञ्चदशेव ताः ॥ २४ ॥

क्वचिडिकृतिविशेषे श्रूयते। मनोर्क्युचः सामिथेन्यो भवन्तीति। तच विशेषा-श्रवणाद्यो यावत्यो मनुसंबन्धिन्य ऋक्संहितायामास्नाताः सर्वाः सामिथेन्य इति प्राप्ते ब्रूमः॥ श्रायसमिन्धनमासामृचां कार्यं तच प्रकृतौ पञ्चदशिमः सिड-मित्यचापि चोदकवशात् पञ्चदशैवोपादेयाः॥

#### विंशाधिकरणमारचयति ॥

उपावहरणं मानमपि काप्युत वासित। कापि स्यात्रांशुताभावाद्यनाद्वाससीभयम् ॥ २५॥

ज्योतिष्टोमे सोमस्योपावहरणं मानं च श्रुतं तदुभयं संपादनप्रयत्नेन विना स्वत एव लब्धेन केनापि साधनेन कार्यम् ॥ मैवम् । वासिस मिनोति वाससा चोपावहरतीति वचनेन वाससो विहितलात् ॥

### एकविंशाधिकरणमारचयति ॥

नान्यद्वासी ऽहर्गणे स्यात् स्याद्वा न स्यादनुक्तितः। चोदकात् प्रत्यहं प्राप्तकार्याद्वासी ऽन्तरं भवेत् ॥ २६॥ द्वादणाहादावहर्गणे चोदकप्राप्तादेकस्मान्मानोपावहरणहेतोवीससी ऽन्यद्वासी ऽनुक्तताच संपाद्यमिति प्राप्ते बूमः॥प्रत्यहं सीमस्योपावहरणं चोदकेन प्राप्तं तची- पावहरण्रूपं कार्यं वासोभेदं विना न सिध्यति। हविधानशक्टे ऽवस्थिताडासो ऽपनीतसोमात् कियन्तमपि सोमभारमेकैकस्याहः पर्याप्तं पृथक्कृत्योपावहर्तुं वा-सो ऽन्तरं संपाद्यम् ॥

डाविंशाधिकरणमारचयति ॥

तत् किं माने हती वाद्यः प्रकृतावेकतेश्रणात् । अर्थात्तदैकां तन्नोत्त्या हती स्यात् सार्थकत्वतः ॥ २९॥

यदेतडासोऽन्तरमहर्गणे संपाद्यं तत् किं मानकाल उतोपावहरणकाल इति संशयः। प्रकृतौ मानोपावहरणयोर्वस्त्रैकलदर्शनादिहापि तदैक्यसिडये मानकाले वासोऽन्तरं संपाद्यमिति पूर्वः पश्चः॥ प्रकृतौ येन सोमो मितस्तेनोपावहरण-मधैसिडं कियानेव सोमः शकटे ऽवस्थापनीयः कियानेवोपावहर्तव्य इति सोम-डयाभावादधैसिडस्य चैकवाससः वाचनिकलाभावाच चोदकेनातिदेशो ऽस्ति। श्रतो ऽहर्गणे मानहेतोवाससः शकटे ऽवस्थितलादुपावहरणे वासोऽन्तरस्य सार्थकलात्तसमये संपाद्यम्॥

॥ इति जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे दशमाध्यायस्य षष्ठः पादः॥

सप्तमपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयति ॥

पशुः कृत्स्रो हिवः किंवा प्रत्यङ्गं हिवरन्यता। आद्यश्चोदनया मैवमवदानपृथक्कतः ॥ १॥

अयीषोमीयं पशुमालभेतेत्यच कृत्तस्य पशोरेकहिवध्वं युक्तम्। कृतः। अयीषो-मदेवतां प्रति द्रव्यत्वेन पशोश्वोदितत्वात्। न हि इदयाद्यक्तं साक्षात् पशुभैवतीति प्राप्ते बूमः ॥ इदयस्याये ऽवद्यति । अय जिद्धाया अय वक्षसो ऽवद्यति दोष्णो ऽवद्यति पार्श्वयोरवद्यतीत्यादिना इदयाद्यक्तानामवदानानि पृथगास्वायन्ते। अ-वदानञ्च हिवध्वप्रयोजकः संस्कारः पुरोडाशादी होतुमवदीयमानलदर्शनात्। ह- विःशन्दश्च कर्मयुत्पत्त्या होमयोग्यं द्रयं ब्रूते । पश्चाकृतिचोदना तु हृदयाद्यङ्ग-हारेण देवतासंबन्धादुपपद्यते । तस्मात् प्रत्यङ्गं हिवर्भेदः ॥

द्वितोयाधिकरणमारचयति ॥

एकेनाक्नेन सर्वेवा यद्वैकादशभियेकिः।
एकेन यागसंसिद्वेहेविषां भेदतो ऽखिलेः ॥ २॥
एकादशभिरन्येषां परिसंख्या भवेद्यतः।
न विदोषा गत्यभावादशृतोक्तेश्व सोचिता॥ ३॥

प्रत्यक्तं हिवर्भेदे स्थिते सित वेधा यागे संश्यः। तवानिर्दिष्टविशेषेण येन केनापक्तेन यागः कार्यः तावतेव यागस्य सिद्धलादियेकः पक्षः॥ चीदितं पश्व-क्तं परिगणितेषु हृदयादिष्वत्येषु चांसिश्रःप्रभृतिषु समानं। ततो हृदयादिवदं-सादीनां हिवर्भेदलाद् यागमन्तरेण हूयमानलटक्षणहिवष्ट्वापयेवसानात् सर्वेरिक्तं याग इति द्वितीयः पक्षः॥ हृदयादिभिरेकादशभिरेवाक्त्रेयागः कर्त्तव्यः। कुतः। श्रत्योषामंसादीनां परिसंख्यातलात्। चोदकेन सर्वेषामङ्गानामवदाने प्राप्ते हृदयादिवाक्येनांसादयः परिसंख्यायन्ते। ननु परिसंख्यायां विधिः स्वार्थं जह्यात् परार्थं कल्पेत प्राप्तं वाधेतित दोषचयं प्रसज्येत। प्रसज्यतां नाम सित हि गत्यन्तरे दोषलम्। परिसंख्यायास्तु ते चयः स्वरूपिमिति कृत्वा न दोषतां भजन्ते। किञ्च इयानि मांसान्यभिमृश्वन्ति शृताशृतानीति केषांचिन्मांसानामपक्तवमुच्यते। पाकस्तु हिवषो मांसस्य प्रतिनियतः। तसादशृतलोक्तिरंसादिपरिसंख्यां गमयनित । एतदेवाभिप्रेत्यांसादिप्रतिषेधः श्रुत्या वर्णितः। नांसयोरवद्यति न शिरस इत्यादिना। तसादेकादशभिरेव यागः॥

तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

इज्याशेषेरशेषेवी चङ्गिः स्विष्टकृतो हुतिः। आद्यः प्रकृतिवन्मैवं पूर्वार्थेत्युक्तिशेषतः ॥ ४॥

पशी श्रूयते । त्रङ्गीः स्विष्टकृतं यजतीति । तत्रेज्याथानां हृद्याद्येका-दशाङ्गानां यैः कैश्विदङ्गीस्त्रिभिरिज्याशेषभूतैः स्विष्टकृडोतव्यः । कृतः । प्रकृता-विज्याशेषेण पुरोडाशेन स्विष्टकृतो हुतलात् । स्त्रत्रापि चोदकेन तथालादिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ दोष्णः पूर्वाधादयये ऽवद्यति गुदस्य मध्यतः श्रोण्या जघनत इति वाकाशेषेण हृदयादिभ्य एकादशभ्यो उन्यानि चीण्यङ्गानि स्विष्टकृते समामायन्ते । न च हृदयादिभ्य एकादशभ्यो उन्यानि चीण्यङ्गानि स्विष्टकृते समामायन्ते । न च हृदयादिष्विप गुदादीन्यामातानीति शङ्क्यां तिष्ठिषस्य कल्पसूचकारेण दिश्चिताता । हृदयं जिह्या वस्तो यकृष्टकृष्ठी सन्यं दोरुभे पार्श्वे दिक्षणा श्रोणिर्गु-दतृतीयमिति दैवतावदानानि दिक्षणो ऽ सः सन्या श्रोणिर्गुदतृतीयमिति सौ-विष्टकृतानीति । तस्मादनिज्याशेषेरङ्गैः स्विष्टकृष्ठोमः ॥

# चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

होतुर्नियम्यते ऽध्यूभी किं वेडां विकरोति सा। अनस्यिभिरिति प्राप्ता होतुः पश्चे नियम्यते ॥ ५॥ अनुवादो ऽनस्थिवाकां प्रापिका परिशिष्टगीः। नाध्यूभी तत्र तेनेडा होतुर्विकियते तया ॥ ६॥

पशावेव श्रूयते। अध्यूधीं होचे हरनीति। अध्यूधी इत्यादिभ्यो ऽन्यदङ्गम्। तचेयं होतुरेव नान्यस्येति नियम्यते। कुतः। पश्चे प्राप्तवात्। तथा हि इत्यादीनिज्याशेषान्भक्षणार्थं पाचे निक्षिणानिज्याशेषानिप तच निक्षिपेत्। अनिक्षिनिरिंडां वर्धयन्तीति श्रवणात्। असिंश्व भक्षणे प्रत्येकमृत्विज्ञां विभज्यमाने सेयमध्यूधी होतुः कदाचित् प्राप्तोति कदाचिद्न्यस्य ततो नियन्तव्येति प्राप्ते ब्रूमः॥
वर्धयन्तीति वर्तमानोपदेशेनानिस्थिवाक्यमनुवादः प्रापकं तु परिशिष्टवाक्यं तच्चेवमाम्नायते। अत्य यद्यत् परिशिष्यते तत्तत् समवत्तधान्यामानयति इत्यं जिद्धां वश्व इत्यारभ्य वनिषुमित्येतदन्तम्। न च तस्मिन् वाक्ये ऽध्यूधी पिठता ततो ऽप्राप्रत्याक्षियमानतया होतुरिडाभागो ऽन्यो वाध्यते। तचेयं वचनव्यक्तिः यद्वोचे
हरिन्त तद्ध्यूधीति। तस्माहिकारः॥

## पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

विनष्ठुरिप तद्वत् स्यात् प्राप्तिः प्राप्तनतो यदि। इडासंस्कार एवायं भक्षो विक्रियते ततः ॥ ९ ॥

पशावेव श्रूयते। विनष्टुमपीध इति। अध्यूभीवहिनष्टुरिप इदयादिव्यतिरिक्त-

मङ्गम् । ततः संशयपूर्वात्तरपश्चास्तद्वद्योज्याः । अधिका शङ्का लेषा । हृदयादिप्रा-सनवाक्ये वनिषुरिष पिटतः । ततः पश्चे प्राप्त एव नियम्यत इति । उपस्तरणा-दिवत् प्रासनिम्हायाः संस्कार एव न लेतावता वनिष्ठोः पश्चे प्राप्तिरित्यप्रा-प्तविधेः पूर्वविद्विकार इत्युक्तशङ्कायामुत्तरम् ॥

#### षष्टाधिकरणमारचयति ॥

मैत्रावरणनासो ऽत्र भक्षो नास्यस्ति वा न हि। अप्राकृतलाद्ध्यपूरीत्रन्तभीवतो हि सः ॥ ७॥

अव पशो मैवावरणनाम इडाभक्षो नास्ति। कुतः। प्रकृतो मैवावरणस्या-भावेन चोदकप्राप्यभावात् ॥ मैवं मैवावरणः प्रेष्यति चान्वाहेति प्रेषानुवचने तस्य विधीयेते। तत्र प्रेषकार्येणाध्वयावन्तभावः। अनुवचनकार्येण च होतिर। तस्मादस्ति भक्षः॥

#### सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

हिभाग एकभागी वा हिभागः स्याद्भिकर्मतः। एकः पुमेक्चतो नो चेहैषम्यं प्रकृताविष ॥ ९ ॥

स मैत्रावरुणः कर्मोपाधिना हिभाग इति चेत् ॥ न पुरुषेक्योपाधिना भाग-स्यापेकलादन्यथा प्रकृताविप कर्मतारतम्यानुसारेण भागतारतस्यं प्रसज्येत ॥

#### अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

प्रतिप्रस्थातुरचास्ति भक्षो नो वा वपामसौ। पचत्यतो ऽस्ति नो पक्षा वपा सर्वा हुता यतः ॥ १०॥

अत्र पशौ प्रतिप्रस्थातुरिडाभक्षो ऽस्ति । कुतः । अध्वर्युकर्मणो वपापाकस्य तेन कृतन्वात् ॥ मैवं भक्षयितुं वपाशेषस्याभावात् ॥

# नवमाधिकरणमारचयति ॥ गृहमेधीयके त्वाज्यभागावित्यनुवादगीः।

स चोदकविधिवीर्थवादो वाधिककर्मे वा ॥ ११ ॥
पिरसंख्योत संकोच्यश्चोदको ऽन्यच वाच वा ।
श्रपूर्व गृहमेधीयं स्याद्वातो लुप्तचोदकम् ॥ १२ ॥
श्रमुवादः पुनः श्रुत्या द्वितीयः सार्थतावशात् ।
निवीपवचोदकस्य लिङ्गन्तेन सहायकृत् ॥ १३ ॥
श्रोदनेनेव तिसद्वेरिष्टकस्य प्रशंसनम् ।
विध्येकवाक्यता नास्ति तेनाचाङ्गान्तरे विधिः ॥ १४ ॥
प्रत्यभिज्ञानतो ऽङ्गस्य परिसंख्येतरस्य हि ।
चोदकस्य मुसंकोचो द्यङ्गान्तरपरो मतः ॥ १५ ॥
थ्यापारैक्याचोदकस्य स्वार्थसंहरणं भवेत् ।
वेरूपाच निरर्थवादपूर्व कर्म युज्यते ॥ १६ ॥
श्राज्यभागेति नास्नोपकारकृतिस्मृतेरिह ।
नामतादि समं तस्माख्रुपते तेन चोदकः ॥ १९ ॥

महन्नो गृहमेधियः सर्वासां दुग्धे सायमोदन इति विहिते गृहमेधीये श्रूयते।
श्राज्यभागी यजतीति। श्रष्टधाच संश्यः। चोदकप्राप्तयोरेवाज्यभागयोरिह पुनः
श्रवणादनुवादो ऽयमित्याद्यः पश्यः॥ तथा सित वैयर्थ्यप्रसङ्गात ततः सार्थकलाय चोदकैतद्वाक्ययोर्मिलितयोरचाज्यभागविधायकत्मभ्युपेतव्यम्। श्रोषधिद्रव्यनिवापादयो यथा प्रकृतिगताः सन्तो विकृताविष श्रूयमाणाश्रोदकस्य लिक्नं तथाज्यभागाविष लिङ्गलेन सहायकृती ततो मिलितयोर्विधायकत्मिति दितीयः पश्यः॥ गृहमेधीयविधिवाक्ये श्रुतस्यौदनस्यैवीषधिद्रव्यतया लिङ्गल्वसिद्धेनास्ति लिङ्गान्तरापेश्चा। तस्तात् प्रकृताविष्टी श्रुतत्वादाज्यभागकर्मण इह पुनः
श्रवणमर्थवाद्वेन तम्रशंसार्थमिति तृतीयः पश्यः॥ भिन्नप्रकर्णे श्रुतस्य विध्येकवाक्यत्वायोगादर्थवाद्वमयुक्तम्। ततश्चोदकप्राप्तादाज्यभागदिकर्मणो ऽधिकमाज्यभाभक्षमङ्गान्तरं विधीयत इति चतुर्थः पश्यः॥ ऐष्टिकयोराज्यभागयोरिह
प्रत्यभिज्ञानान्नाङ्गान्तरं युक्तं तस्तादाज्यभागव्यतिरिक्तस्य प्रयाजाद्यङ्गस्य परिसंख्यानार्थमिदमाज्यभागवचनमिति पश्चमः पश्यः॥ श्राज्यभागवाक्येन तद्विधिक्ष्यः
स्वार्थस्यज्येत प्रयाजादिनिषेधक्षो ज्यार्थः परिगृद्येत चोदकप्राप्तं च प्रयाजाद्य-

नुष्ठानं बाध्येतेति दोषवयप्रसङ्गाच परिसंख्या युक्ता। तेन प्रत्यक्षरूपादस्मादाज्य-भागवाक्यादानुमानिकं चोदकवाक्यमाज्यभागव्यतिरिक्तप्रयाजाद्यक्केषु संकोचनी-यमिति षष्ठः पक्षः ॥ यदि चोदकप्राप्तस्य प्रत्यक्तं पृथग्यापाराः स्युस्तदा प्रयाजाद्य-क्रुगोचरैर्थापारैस्तेषामितदेशः सिध्यति । आज्यभागगोचरस्यानेन प्रत्यक्षविधिना वाधितत्वात् न चोदकेनाज्यभागातिदेश इत्येवं संकोची वर्णयितुं शकाते । इह तु शन्द्रवृद्धिकर्मणां विरम्य व्यापाराभावादितिन्यायेनैक एव चोदकस्य व्यापारः। तथा सति युगपटतिदेशो ऽनतिदेशश्च विरुद्धधर्मः प्रसज्येत । तस्मात्रयाजाद्यङ्गेषु संकोचो न युक्तः। तेन चोदको ऽचाज्यभागकर्मणि संकोचनीयः। न चोक्तदो-षापत्तिः। अस्य संकोचस्योपसंहाररूपतात्। आज्यभागयोरेव शक्तस्य चोदकस्य ज्ञानं शक्तिज्ञानमुपसंहारः । तथा सति आज्यभागातिदेशे व्यापृतस्य चोदनस्य को नामातिदेशनिवृत्तिरूपविरुद्धधर्मप्रसङ्गः। तचाज्यभागकर्मणि चोदकावस्था-पनिमिति सप्तमः पर्छः॥ पुरोडाशं चतुधा करोत्याग्नेयं चतुधा करोतीत्यनयोरूभयोर-पि प्रत्यक्षवचनलेन स्वरूपलादचीपसंहारः । इह तु प्रत्यक्षपरोक्षयीर्वचनचीदक-योर्विरूपलानासौ युक्तः । किंच प्रत्यक्षवचनेनैव आज्यभागविधिसिद्धेः चोदक-कल्पना निर्रार्थका। तसादुपसंहारो न युक्तः। तसादपूर्वी गृहमेधीयो न चोदके-नान्याङ्गानि गृह्णातीतिकर्तव्यताकाङ्का तु प्रत्यक्षवचनेनैव पूर्यते। एवं सत्युक्तदो-षचयाभावादष्टमः पक्षो ऽभ्युपेयः । ननु सांयहएयामिष्टी प्रत्यक्षवचनविहितैरा-मनहोमैः सह चोदकातिदिशानामनुयाजानां समुचयो ऽङ्गीकृतः तद्वदचापि वि-धीयमानयोराज्यभागयोश्वीदकपाप्तप्रयाजाद्यङ्गेः सर्वैः सह समुचयो ऽस्तु । न । वै-षम्यात् । प्रकृतावाज्यभागयोरूपकारः क्रुप्तः सी ऽच नामसाम्येन सार्यते । तच क्रुप्रोपकरिरनुयाजाद्यक्नेश्वोदकेन सहसातिदिष्टेः संपूर्यते । ततो विधिवैयर्थ्यपरि-हारायामनहोमेषूपकारे क्रुप्ते सित पश्चात्रवर्तमानः प्रयोगवचनः ममुचित्यानुष्ठा-पयति। ततो वैषम्यात् क्रुप्तोपकाराज्यभागविधायकेनानेन प्रत्यक्षवचनेन गृहमे-थीये चोदको लुपाते। तसादविकृतिरूपं साङ्गमपूर्वे कर्मान्तरमच विधीयत इति राज्यानः ॥

## दशमाधिकरणमारचयति ॥

तचान्यदङ्गं ना कार्यं कार्यं वान्यानपेक्षणात् । न कार्यं विहितत्वेन कार्यं स्विष्टकृदादिकम् ॥ १८ ॥

तच गृहमेधीय आज्यभागाभ्यामेव निराकाङ्क्ष्वादिडास्विष्टकृदादिकं न कार्य-मिति चेत् ॥ न । आज्यभागविह्नहितलात् । अग्रये स्विष्टकृते समवद्यति । इडा-मुपद्भयत इति विह्निम् । तस्माद्यावदुक्तं कार्यम् ।

#### एकादशाधिकरणमारचयति ॥

तत्रैव परिसंख्याते प्राशित्राद्यस्ति वा न वा। ऋस्तीडादर्शनान्मैवं तदुक्त्यात्रास्तु नेतरत्॥ १९॥

गृहमेधीये स्विष्टकृदाज्यभागवदृष्ट्या संशयं हृदि निधाय परिसंख्यांष्यं पञ्चमं पद्ममभ्युपेत्येयं कृता चिन्तावतारिता। तच प्राशिचादिभक्षणं न परिसंख्यातम्। तदिह्तः। कृतः। भक्षणार्थस्येडोपह्रानस्य तच दर्शनादिति प्राप्ते ब्रूमः॥ अच गृह-मेधीये तदिडाभक्षणं वचनवलेनास्तु। स्विष्टकृह्वाच्यप्रापितस्य परिसंख्यानस्य वचनेन निवारितत्वादितरत् प्राशिचादिभक्षणं परिसंख्यात्वाचास्ति।

## बादशाधिकरणमारचयति ॥

प्रायणीयातिथ्ययोः किं विकल्पः शंयुडान्तयोः। नियमो वा विकल्पः स्यान्तिषेधपरिसंख्यया ॥ २०॥ शंग्विडान्तत्ववाक्याच्च नियमो विधिमाचतः। नित्यानुवादो नञ्वाक्यं दोषवाहुल्यमन्यथा ॥ २१॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते । शंग्वन्ता प्रायणीया संतिष्ठते न पत्नीः संयाजयिता । इडान्तातिष्या संतिष्ठते नानुयाजान्यजतीति । प्रकृतौ यदा होता तच्छंयोरिति मन्तं जपित तदानीमध्यपुः परिधीनग्रौ प्रिष्ठपित । तदाह कल्पसूचकारः । अनूच्यमाने शंयुवाक आहवनीये परिधीन प्रहरतीति । ततो हविःशेषेषु भिष्ठितेषु पत्नीः संयाजयन्तीति क्रमः। तथा प्रधानयागनारिष्टहोमप्राशिचादिभक्षणेडाभक्षणानुया-जसूक्तवाकशंयुवाक इत्यधस्तनः प्रयोगक्रमः पत्नीसंयाजानामुपरि फलीकरणहोम-

प्रायिष्वत्तहोमकपालोडासनैरिष्टिः समाप्यते। एवं स्थिते विकृतिरूपायाः प्रायणीयेष्टेः ग्रंयुवाकान्तवमातिष्येष्टेरिडाभक्षणान्ततं च विकल्पितं स्यात्। कुतः। निवेधवाक्यविधिवाक्याभ्यां प्रकारडयप्रतीतेः। तथा हि ग्रंयवन्तत्वेडान्तत्वविधिनैवोपरितनपत्नीसंयाजानुयाजनिषेधे पुनर्निषेधवचनं परिसंख्यार्थम्। पत्नीसंयाजानुयाजव्यतिरिक्ते नास्ति निषेध इति परिसंख्या। तेन प्रकृतिवद्यथापाप्तं कपालोडासनान्तवमनयोरिष्ट्योः प्रतीयते विधिवाक्येन च ग्रंथ्विडान्ततं तेन वीहियववडिकल्प इति प्राप्ते बूमः॥ विधिमावस्याच प्रवृत्तेः ग्रंथवन्तत्वमिडान्ततं च तयोः
प्रतिनियतं पत्नीसंयाजाद्यभावस्वर्थसिडः। ततो नञ्पद्युक्तमुपरितनं प्रतिषेधवाक्तं नित्यानुवादः। पत्नीसंयाजाद्यकरणाह्यायवं भवतीति। अन्यथा वहवो
दोषाः प्रसज्येरन्। विकल्पे तावदष्टी दोषाः प्रसिद्धाः। परिसंख्यायां च चयो दोषाः। विधिपरिसंख्याभ्यां वाक्यभेदी ऽपरो दोषः। ततः ग्रंथ्विडान्ततं नियतम्॥

चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

तनैव शंग्विहे पूर्वे परे वा स्वेन्छयायवा।
परे एवायवा पूर्वे एवाद्यो हिविधस्रुतेः ॥ २२ ॥
निषेधस्यार्थवस्त्राय परे एवानुवादगीः।
पूर्वोक्तवाकातां याति पूर्वे एवाविरोधतः ॥ २३ ॥

प्रायणीयातिष्ययोरेवान्तलेन निणीते शंग्विडे पुनः संदिह्यते। प्रकृती डिविधे शंग्विडे पत्नीसंयाजेभ्यः पुरस्तादुपरिष्टाच विहिते ते चाच चोदलप्राप्ते तच डिविध्य श्रुतेर्थे चोदनातिदिष्टे सित विशेषिनियामकाभावादिच्छया स्वीकार्ये इत्येकः पन्छः ॥ यदि प्रायणीया पूर्वेशंग्वलातिष्या च पूर्वेडान्ता तदानीमन्तलविधिनैव ताभ्यां शंग्विडाभ्यामूर्ध्वमप्राप्तानां पत्नीसंयाजानामनुयाजानां च वारितत्वात् निषेधो व्यर्थः स्यात् । परयोरन्तले ताभ्यां शंग्विडाभ्यां पूर्वप्राप्तानां तेषामनिवारणान्त्रत्ववायणाय सार्थको निषेधः । तस्मात् परे एव शंग्विडे याह्ये इति द्वितीयः पन्छः ॥ निषेधोऽयं नित्यानुवाद इत्युक्तं स च पूर्वयोः शंग्विडयोरन्तले प्येकवाक्यनामापाद्यार्थवादलेनोपपद्यते । असंजातिवरोधिन्यौ हि पूर्वे शंग्विडे । तस्मात्ते एव याह्ये इति राह्यानः ॥

चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥

उपसत्सु निषिडेभ्यः शिष्टं सर्वे किमाचरेत्। यावदुक्तमुताद्योऽस्तु चोदकस्यानिवारणात् ॥ २४ ॥ स्रोवाघारे पुनः श्रुत्या शिष्टस्य परिसंख्यया। अपूर्वार्थेत्वतो वान्यो ऽ नुवादोऽच निषेधगीः ॥ २५ ॥

ज्योतिष्टोमे विहितासृपसत्सु पठ्यते - प्रयाजास्ता अननुयाजा इति । तच निषेधात प्रयाजानुयाजान् वर्जयिवाविष्टिं चोदकप्राप्तमङ्गजातं सर्वमाचरणीयमिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ प्रकृतौ विहित एवाघारः पुनिरिह विधीयते स च चोदकप्राप्तमन्यत् सर्वमङ्गजातं परिसंचष्टे अन्यया पुनिर्विधानवैयर्थ्यात् । ननु पुनिर्विधानं प्रतिप्रस्वार्थम् । अत एव श्रुतिस्तच स्रोवाघारमभावशङ्कानिराकरणपूर्वकं विद्धाति । नान्यामाहुतिं पुरस्ताज्जुहुयाद्यत्यामाहुतिं पुरस्ताज्जुहुयादन्यन्मुखं कुर्यात् सुवेणाधारयतीति । अयमर्थः । स्रोवाघारः सर्वच यज्ञमुखम् । तथा सित यदि कश्चिन्मन्द उपसन्प्रयोगादौ स्रोवाघारमहुता तस्य स्थाने काञ्चिदन्यामाहुतिं जुहुयात्तदा मुख्यत्यासेन प्रत्यवायं प्राप्नुयात् । स्रोव एवाघार आदौ कर्तव्य इति । नेतद्युक्तं चोद्क्याप्रस्याघारस्य कारणमन्तरेणाकस्मादभावशङ्काया अयुक्तवात् । तस्मात् परिसंख्यार्थ एव पुनिर्विधः । आहुत्यन्तरिनन्दा तु तन्छेषभूतो - र्थवादः । यदि परिसंख्या विदोषेत्युच्येत तिर्हे गृहमेधीयवदपूर्वं कर्मास्तु । प्रयाजादिनिषेधो नित्यानुवादः । सर्वथा यावदुक्तमचानुष्टेयम् ॥

पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

निं स्यादवभृषे बहिंवैजै सर्वमुताचरेत्। यावदुक्तं प्रयाजानुयाजबहिंनिषेधतः ॥ २६ ॥ आद्योऽप्सुमन्तावित्याज्यभागेाक्या परिसंख्यया। अन्यतोऽच गुणाप्राप्तेरपूर्वेनेन वान्तिमः ॥ २७ ॥

ज्योतिष्टोमगतेऽवभृषे चतुर्षप्रयाजप्रथमानुयाजरूपौ वर्हियागौ वर्जायता शि-ष्टं चोदकप्राप्तं सर्वमनुष्टेयम् । कुतः । अपवर्हिषः प्रयाजान् यजति । अपवर्हि- षावनुयाजी यजतीति वर्हियांगडयमाचवर्जनावगमात्। इति प्राप्ते ब्रूमः ॥ ऋषु-मन्तावाज्यभागी यजतीति परिसंख्यानादुक्तमेवानुष्ठेयम् । ऋषोच्येत । चोदकप्रा-प्रावाज्यभागावनूद्य ऋषुशच्दोपेतमन्त्रडयरूपस्य गुणस्याच विधानान्त परिसंख्ये-ति । मैवं लिङ्गक्रमाभ्यामेव मन्त्रयोः प्राप्तवात् । ऋतः परिसंख्यया गृहमेधीय-वदुपसडदपूर्वकर्मत्वेन वा यावदुक्तमनुष्ठेयम् ।

### षोडशाधिकरणमारचयति ॥

बृहद्यवः खादिरश्च विकल्या नियता उत । विकल्याश्चोदकप्राप्तेर्नियताः स्युः पुनर्विधेः ॥ २८ ॥

क्वचिडिकृतौ श्रूयते। वृहत्पृष्ठं भवतीति। चैधातवीये श्रूयते। यवमयो मध्यम इति। वाजपेये श्रूयते। खादिरो यूपो भवतीति। तच वृहद्रथन्तरयोत्री हियवयोः खादिरवैस्वादीनां च प्रकृतौ विकस्पितत्वादचापि चोदकेन विकस्पिता इति चेत्॥ न पुनर्विधानवैयर्थ्यात्। परिसंख्या तु दुष्टत्वाच शंक्या। तस्मान्नियताः कोट्यन्तरं त्वर्थान्विवर्तते॥

### सप्तद्शाधिकरणमारचयति ॥

काम्येष्टिषु द्रव्यदेवं प्राकृतं न निवर्तते । निवर्तते वा न प्राप्नेविकल्पो वा समुच्चयः ॥ २९ ॥ उत्पत्तिशिष्टेनैवाच निराकाङ्क्षलतः कुतः । चोदकः शिष्ट एवास्य विषयोऽशास्त्रिवर्तते ॥ ३० ॥

ऐन्द्रायमेकादशकपालं निर्वेपेत् प्रजाकाम इत्यादिषु प्राकृतयोरियदेवताष्टा-कपालद्रव्ययोनीस्ति निवृत्तिः। कृतः। चोदकेन प्राप्तवात्। श्रुतयोरितिदिष्टयोश्च द्रव्यदेवतयोर्विकल्पः समुचयो वा स्वेच्छया कार्य इति प्राप्ते ब्रूमः॥ उत्पबस्य या-गस्येतिकर्तव्यताकाङ्कायां पश्चाचोदकस्यावसरः इह तून्यित्तिशिष्टाभ्यां द्रव्यदेवताभ्यां यागस्य तिष्ठिषयाकाङ्कानिवृत्वेने तत्र चोदकस्यावकाशो । स्ति। ननु सकृद्धापृतश्चो-दकः कचित् प्रवर्तते कचिन्निवर्तत इत्येतन्न संभवतीति चेत्। माभूत् संभवः। न वयं तिन्ववृत्तिं ब्रूमः। किंतु श्रुताभ्यां द्रव्यदेवताभ्यामन्य एवाङ्गकलापश्चोदकस्य वि- षयस्ततः प्राकृतयोर्द्रव्यदेवतयोरप्राप्तलादेव फलतो निवृत्तिरिति ब्रुमः। तसाह्ररा-पेती विकल्पसमुचयी ॥

## अष्टादशाधिकरणमारचयति ।

श्रीदुचरः खादिरेण समुचेयोऽय वाधकः । इयोर्नियोजनादाद्यो निरपेश्चलतोऽन्तिमः ॥ ३१ ॥

पशुकामेनानुष्ठेये सीमापीणापशी श्रूयते। श्रीदुखरी यूंपी भवतीति। तच चोद-कप्राप्तेन खादिरेण सह श्रूयमाणस्यौदुखरस्य समुचयः कार्यः। कुतः। इयोर्यूपयोः पशुनियोजनसंभवेन चोद्कपित्यागायोगादिति प्राप्ते बूमः ॥ सादिरौदुखरौ पर-स्परिनरपेश्चतया पशुनियोजनश्चमी प्रमाणवलेन प्राप्ती तयीः समुचयाङ्गीकारे नैरपेक्ष्यं परित्यज्येत । तस्मादुपदिष्ट ऋौदुखरोऽतिदिष्टस्य खादिरस्य वाधकः ॥ ॰ ॥

#### एकोनविंशाधिकरणमारचयति ॥

किं पुका बीहयः पश्चे चोदकप्रापितान्यवान् । न बाधनो ऽय बाधनो गुणार्थोक्तिरतो । यिमः ॥ ३२ ॥ वाक्यभेदो यागशुक्कगुणयोविधितो भवेत । विशिष्टस्य विधी कार्यमेकं वै बाधकास्ततः ॥ ३३ ॥

सोमारीद्रं चरं निर्वपेच्छुकानां वीहीणां ब्रह्मवर्चसकाम दीत । अव चोदक-प्राप्तो वीहियवविकल्पो न बाध्यते। कुतः। प्रत्यक्षस्य वीहिवाक्यस्यातिदिष्टपाछि-क्रवीह्मनुवादेन शुक्कगुणविधानार्थत्वे सति वाधमन्तरेणोपपवत्वादिति प्राप्ते ब्रूमः॥ यागस्तावदप्राप्तलाडिधेयः। तच गुणो पि यदि पृथिगवधीयते तदा वाकां भि-द्येत । गुक्कवीहिविशिष्टी यागी -च विधीयते । तथा सत्यतिदिष्टवीहियवयोर्थ-त् कार्यं तदेवापदिश्यमानणुक्तत्रीहीणां कार्यम् । ततस्ते वीहयः पास्त्रिकान्यवा-न् बाधनो ॥

#### विशाधिकरणमारचयति ॥

वपायामेव किं वान्येष्विप पञ्चावदानता। वपोदेशादाद्यपञ्चो ऽवदानोद्देशतो नितमः॥ ३४॥

पशौ श्रूयते यद्यपि चतुरवत्ती यजमानः पन्चावत्तेव वपा कार्येति। यजमान-विशेषस्य चतुरवित्तनं गोवभेदेन स्मृतिकारैः पट्यते। जामद्यवत्सविदावार्ष्टिषे-णस्तथेव च पन्चावित्तन एवान्ये सर्वे चतुरवित्तन इति। सर्वेषां यजमानानां गो-विशेषमपोद्य श्रूयमाणिमदं पन्चावित्तनं वपामुद्द्श्य विधानाद्वपायामेवेति प्राप्ते ब्रूमः॥ अवदानस्य चोदकप्राप्ततेन विधेयलाभावादवदानमुद्द्श्य विधीयमा-ना संख्यावदानयुक्तेष्वन्येष्विप पश्चवयवेषु भवतीति राज्ञानाः॥

॥ इति जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे दशमाध्यायस्य सप्तमः पादः॥

श्रष्टमपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयति ॥

नार्षयं न च होतारं नानुयाजेष्टिवतीहशे।
विकल्पः पर्युदासो वा स्यादाद्यो वचनहयात् ॥ १॥
श्रान्याय्यताहिकल्पस्य विध्यंशः सा निषेधगीः।
तेनानुयाजवाक्यस्यस्तदंथं पर्युदस्यति ॥ २॥

महापितृयज्ञे चोदकप्राप्तं वरणं प्रति श्रूयते। नार्षेयं वृणीते न होतारिमिति। तथाऽनारभ्यवादे श्रूयते। आश्रावयेति चतुरक्षरमस्तु श्रीषिति चतुरक्षरं यजेति द्यक्षरं ये यजामह इति पज्याक्षरं द्यक्षरो वषद्वार एष वे सप्तदणः प्रजापितयेज्ञमन्वायज्ञ इति। तचोक्तं नानुयाजेषु येयजामहं करोतीति। तच वरणस्य विधिप्रतिषेधी चोदकप्रत्यक्षवचनाभ्यां प्रतीयेते। ये यजामह इति मन्त्रस्य तु हाभ्यां प्रत्यक्षवचनाभ्यां विधिप्रतिषेधप्रतीतिः। तच विधायकप्रतिषेधकयोर्द्वयोः प्रमाण्यारवेयर्थ्यांषे विकल्प इति प्राप्ते त्रूमः॥ अष्टदोषयस्त्रताद्विकल्पो न न्याय्यः। ननु परस्परविरुद्धयोर्विधिप्रतिषेधयोः समुच्चयस्यायसंभवात् का गतिरचेति चेत्।

उच्यते। निषेधलेन प्रतीयमानिमदं नेत्यनेन शब्देनोपेतं वाक्यं विधिवाक्यांशो भविष्यति। तथा हि यदि नेत्ययं शब्दः करोतिना संबध्येत तदा येयजामहं न करोतित्येवं प्रतिषेधः स्यात्। यदि च वृणीत इत्यचाख्यातप्रत्ययेन संबध्येत तदा वरणं न कर्तव्यमिति निष्ध्यते। न लेवं संबध्यते। किंत्वनुयाजपदेन वृज्धातुना च संबध्यते। तथा सत्यनुयाजव्यतिरिक्तेषु यागेषु येयजामहः कर्तव्यः। वरणव्यतिरिक्तमङ्गजातमनुष्टेयमिति येयजामहवरणपर्युदासेन वृष्टेरेव विशेषितत्वे सति प्रतिषेधवाक्यस्य कस्यचिद्भावाच विकल्पः शङ्कित्मिष शक्यः॥

## हितीयाधिकरणमारचयति ॥

न सोमेऽध्यर इत्युक्ती निषेधः पर्युद्स्यते। उतार्थवादो वाद्यः स्याद्समस्तपदोक्तितः ॥३॥ सोमे प्रसिक्तरङ्गेष्टाविकल्पाय मध्यमः। नैवास्त्यव समासस्य नियमः पाणिनेर्मते ॥४॥ पुरैतस्मात् सोमयाग आज्यभागप्रसिक्ततः। न पर्युद्दासः किंत्वर्थवादो दृष्टान्तवर्णनात् ॥५॥

दर्शपूर्णमासयोराज्यभागी प्रकृत्य ती न पशी करोतीति निषिध्य पश्चान्न सोसे द्वार इत्येवमास्नायते। तचायं प्रतिषेधः स्यात्। कृतः। नशब्दस्य सोमशब्देन सह समस्तत्वाभावादब्राह्मणमाकारयत्यधमं करोतीत्यादिषु पर्युदासप्रदेशेषु समस्तत्वद्रश्चात्। व्यस्तोऽयं नकारः क्रियापदेनान्वित आज्यभागानुष्ठानं प्रतिषेधति। ननु पशोरिष्टिविकृतित्वेन चोदक आज्यभागी प्रसञ्जयति सोमस्य त्विकृतित्वान्नास्ति तत्रसिक्तिरिति चेत्। वाढं तथापि सोमाङ्गभूतासु दीक्षणीयादीष्टिषु या प्रसिक्तः सैवाङ्गिनि सोमे प्रसिक्तिभविष्यति। तस्मात् प्रतिषेध इत्याद्यः पद्यः॥ चोदकप्रति-षेधाभ्यां दीक्षणीयादावाज्यभागी वा कुर्यादित्येवं विकल्पः स्यात् स चाष्टदोषयन्तः। अतः पूर्वाधिकरण इव पर्युदासो स्सु। तच कात्यायनमतेन समासनियमे प्रपि पाणिनेमेते नियमः। तस्मात् सोमव्यतिरिक्ते कर्मणि आज्यभागी कर्तव्याविति मध्यमः पद्यः॥ यथा वरणेषु तद्यतिरिक्ताङ्गेषु च चोदकेन प्रसिक्तसाधारएये सित वरणपर्युदासेनाङ्गान्तरविषये चोदको व्यवस्थायते तथाचापि पर्युदासवा-

8ई६

दिना पर्युदासात्पुरा पर्युद्सनीये सोम इतरच च साधारएयेनाज्यभागप्रसिक्तर्वा-च्या। सा िकमुपदेशादितदेशाद्या। न प्रथमः प्रकर्रेणने दर्शपृर्श्यमासयोरवरुडस्या-ज्यभागोपदेशस्य सोमे प्रसञ्चकलाभावात्। न िहतीयः अन्योन्याश्रयलप्रसङ्गात्। उपदेशवाक्यार्थे पर्युदासादिना निर्णिते सित पश्चाचोदकस्य प्रसिक्तः। सत्यां च तत्प्रसक्तौ पश्चात्पर्युदासिनर्श्यः। तस्माच पर्युदासः। का ति न सोमे ऽध्यर इति वाक्यस्य गितः। उच्यते। न पश्चो करोतीत्यस्य निषेधस्य शेषः सहष्टान्तो वर्ग्यते यथा न तौ सोमे ऽध्यरे करोति तथा तौ न पश्चौ कुर्यादिति। ततो ऽर्थवाद इति राज्यानः॥

## तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

नातिराचे पर्युदासी वादी वाथ निषेधनम् । आद्यो ऽनुयाजवन्मैवं विध्येकविषयत्वतः ॥ ६ ॥ अत एवार्थवादो - पि न युक्तः पशुसीमवत् । निषेधः स्याद्विकल्पो - च बीह्यादाविव युज्यते ॥ ९ ॥

ज्योतिष्टोमस्य संस्थाविशेषे श्रूयते। अतिराचे षोडशिनं गृह्णाति नातिराचे षोडशिनं गृह्णाति। तच यद्यनुयाजमाचिनषेध इवानुयाजपर्युदासो । पि विधेनिविषयतम्। तिहं न पशो करोतीत्यच न सोम इतिवदर्थवादो । स्त्विति चेत्॥ मैवम्। स्नुत्यस्तावकयोविधिनिवेधयोरेकविषयतेन व्याहतिताद्वस्थ्यात्। अप्रयावो वा अत्ये गोअश्वेभ्य इत्यच पश्चन्तरिनवेधेन गोअश्वविधेः स्नुतिहृष्टा। इह तु षोडशिनिवेधेन षोडशिन एव स्नुतौ स्पष्टो व्याधातः। तस्मात् प्रतिवेध इति तृतीयः पश्चो इस्नु । न चाचापि व्याधातः शंक्यः। अनुष्ठानविकल्याङ्गीकारेण मिन्नप्रयोगविषयत्वात्। सत्स्वष्यप्तसु दोषेषु गत्यन्तराभावाद्वीहियववत् विकल्यो ऽभ्युपेयः। तस्मात् प्रतिवेध इति राज्ञानः॥

## चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

जितिलोक्ती चतुर्धा किं विकल्पो ऽय पयःस्तुतिः। विकल्पः पूर्ववन्मैवं वाक्पैक्यात् पयसा सह ॥ ৮ ॥ अग्रिहोचे श्रूयते। जिंतलयवाग्वा जुहुयाह्रवीधुक्यवाग्वा वा जुहुयाद्ध या-म्यान् पश्न् हिनस्ति नारायानथो खल्वाहुरनाहुतिवैं जिंतलाश्च गवीधुकाश्च पय-सामिहोचं जुहुयादिति। जिंतला आरायास्तिलाः गवीधुका आराया गोधूमाः। तयोक्भयोविकल्यः श्रोत एव। अनाहुतिरिति पूर्वयोः पश्चयोद्देषितत्वाडोमा-भावस्तृतीयः पश्चः॥ न चाच जिंतलगवीधुक्योरनाहुतिरियेतेन पर्युदासः संभ-वित आहुतिपदान्वितस्य नञ्पदस्य जिंतलगवीधुक्तपदान्वयायोगात्। पयोविधि-श्चतुर्थः पश्चः। एतेषां परस्परविष्ट्यानां चतुर्थां गत्यन्तराभावात् षोडश्चिमहणा-प्रहणविद्यक्त्य इति प्राप्ते ब्रूमः॥ पयोविधिना सह जिंतलोदेरेकवाक्यत्वेनार्थवा-दत्वं युक्तम्। याम्याराययपशुहिंसाराहित्येन प्रशस्त्योरिप जिंतलगवीधुक्योरिय-होचं प्रत्याहुतित्वं नास्ति पयसस्तु तदस्ति। इत्थं महाभागं पय इति स्तूयते। तस्मादर्थवादः॥

#### पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

अभिघारिनषेधी च होमाहोमी विकल्पिती। विधास्यमानशेषी वा विकल्पः श्रुतिसाम्यतः ॥ ९ ॥ निषेधस्य विधेश्वाच मीमांस्यतेन वर्णनात्। समीमांसावुभावर्थवादो ऽस्त्वर्थे विधित्सिते ॥ १० ॥

चातुमीस्येषु यंवकमन्त्रसंयोगेन यंवकनामका एककपालाः पुरोडाणा बहवी विहिताः।तान् प्रकृत्य यूयते। अभिघायां अनिभघायां इति मीमांसन्ते ब्रह्मवादिन इत्यादि। आधाने यूयते। होतव्यमिद्धोचं न होतव्यमिति मीमांसन्ते ब्रह्मवादिन इत्यादि। अस्मनुदाहरण्डये नञ्युतिविचाया। अनयोस्दाहरण्योविधिनिषेधौ वाचकण्याभ्यां यूयमाण्वात् समानवली। ततः षोडण्यिहण्ययहण्विकन्त्यः। न च जतिलविडिधास्यमानस्तृत्यर्थतं श्रङ्क्यं दृष्टान्तस्य विषमत्वात्। दृष्टाने स्तावकाज्जितिलादेरन्यदेव विधास्यमानं पयस्तस्य स्तृतियुक्ता। इह तूपक्रमे विहित्तावेवाभिघारण्होमौ मीमांसन्तौ पुनिवधीयेते अभिघाया एव तूष्णीमेव होतव्य-मिति वाक्यशेषयोः पद्यमानतात्। न च तेनैव तस्य स्तृतिः संभवति। पुनिवधानं तनुवादत्वेन गुणार्थत्वेन चोपपद्यते। निषेधस्य तु स्तावकन्तं दूरादपेतम्। न हि

तस्यैव निषेधेन तदेव स्तोतुं शक्यते। तस्माडिधिनिषेधौ विकल्पार्थाविति प्राप्ते ब्रूमः ॥ इतिशब्देन मीमांसाप्रकारवाचिना विधिनिषेधयोमींमांस्यतं प्रतीयते । ततो विधिनिषेधविशिष्टा मीमांसा विधित्सितार्थस्तुत्या इत्यं महाभागी विधि-त्सितोऽर्थो ऽयं मीमांसया निर्णेतव्य इति स्त्यते। तसादेववाक्यवादर्थवादः॥

### षष्ट्राधिकरगामारचयति ॥

उन्नेयो ब्रह्मगानस्य निषेधो विहितस्तुतिः। विकल्पितो वा शून्यो ऽपि वपोत्खेद इव स्तुतिः ॥ ११॥ विध्यनन्वयतो इस्तोचं ब्रह्मोद्राता तथा सति। विषयेक्याडिकल्पो ऽच घोडशियहवन्मतः ॥ १२॥

आधाने वामदेव्यादिसाद्यां गानानि विहितानि। आधान एवेदमपरमाद्यायते। उपवीता वा एतस्याग्रयो भवन्ति यस्याग्न्याधेये ब्रह्मा सामानि गायतीति। उपण-च्दः सामीयं त्रूते। वीता विगताः कालविलसमन्तरेण परित्यक्ता इत्यर्थः। अनया निन्दया ब्रह्मणः सामगाननिषेध उचीयते। स निषेध उन्नातुर्विहितं वामदेव्यादि-सामगानं स्तीति। ननु ब्रह्मणः सामगानमप्रसक्तं ततस्त्रचिषेधो ऽत्यन्तमसंभावित-लाच्छश्रविषाणवच्छून्यः। न हि बन्ध्यापुची वा तडधी वा संभावियतुं शक्यते। त-था सित ताटूशेन निषेधेन क्यं स्तुतिरिति चेत्। वपोत्खेदविदिति बूमः। स आत्म-नो वपामुद्दित्यतेनात्यन्तासंभावितार्थेन यथा प्राजापत्यस्य तृपरस्याजस्य विधिः सूयते तहदिति प्राप्ते बूमः ॥ नेदं वामदेव्यादिसामविधीनां स्तोचं भवितुम-हेति विधीनामनेकावेन स्वस्वसंनिधिपिततेर्थवादैर्निराकाङ्क्वनेन च तदन्वयायो-गात्। का तहीस्य वाक्यस्य गतिरिति चेत्। उच्यते। ब्रह्मश्रन्शे ऽच विप्रवजाति-हारेणोज्ञातारं ब्रुते यस्य च गानं प्रसक्तं तस्मिचिषेधे सति विधिनिषेधाभ्यामेक-विषयाभ्यामुज्ञातुर्गानं विकल्यते ॥

सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

दीश्वितो न ददातीति प्राप्तं सर्वं निषिध्यते। अतिदिष्टपुमर्थे वा पुमर्थे वोक्तितो ऽियमः ॥ १३॥ उपदेशार्थवस्त्राय मध्यमो ऽन्यस्तु संनिधेः। एकवाकावलोभश्चेत पुमर्थे पर्युद्स्यताम् ॥ १४ ॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते। दीक्षितो न ददाति न जुहोति न पचतीति। तच यहानादिकं पुरुषार्थं यच क्रत्वर्थं तचापुपिद्षमितिदिष्टं च तत् सर्वं प्रतिषिध्यते। कृतः।
न ददातीत्यादिवचनस्य सामान्यरूपतादित्याद्यः पक्षः॥ उपिद्षस्यापि प्रतिषेधे
सित उपदेशो व्यर्थः स्यादिति ततो ऽतिदिष्टं पुरुषार्थं चेत्येतदुभयमेव प्रतिषिध्यते। क्रत्वर्थतेनोपिदिष्टं दानादिकमनुष्टेयमिति मध्यमः पक्षः॥ नित्यापिहोचदानादिकं पुरुषार्थतेन यत् प्रत्यक्षश्रुतावुपिद्षं ज्योतिष्टोमकाले ऽपि प्राप्तं यचातिदिष्टं दानादिकं तयोरूभयोर्भध्ये प्रत्यक्षोपिद्ष्टिनिषेधस्योपिद्ष्टमेव संनिहितमिति पुमर्थस्यवाच निषेधः। न च नित्यापिहोचदानादो विधिनिषेधयोः प्रवृत्या विकस्यः शङ्क्यः भिन्नविषयत्वात्। क्रत्वर्थो निषेधः क्रतुकाले तदनुष्टानं वारयित पुरुषार्थस्तु विधिः कालान्तरे तदनुष्टापयित। तस्मात् पुमर्थस्य निषेधः। यदि प्रतिषेधपक्षे वाक्यभेदः शङ्क्योत तिहं पुमर्थदानादित्यितिरक्तं क्रतुकाले ऽनुष्टेयमिति पर्युदासो ऽस्तु॥

## ऋष्टमाधिकरणमारचयति ॥

विकल्पितो बाध्यते वाहवनीयः पदादिभिः। सामान्यस्य विशेषेण प्रत्यक्षोक्तित्वसाम्यतः ॥ १५॥ लिङ्गचोदकवडाधो नास्ति तेन विकल्पितः। विशेषार्थे लक्ष्यणा स्यादतो मुख्येन बाध्यते ॥ १६॥

अनारभ्य श्रूयते यदाहवनीये जुद्धति तेन सो ऽस्याभीष्टः प्रीत इति । ज्योति-ष्टोमे श्रूयते पदे जुहोति वर्त्मीन जुहोतीति। राजसूये श्रूयते वल्मीकवपायामुत्सृज्य जुहोतीति। तथान्यच श्रूयते गाहेपत्ये पत्नीसंयाजान जुहोतीति। तचानारभ्यवादे होमसामान्यमनूद्याहवनीयो विहितः। प्रकरणनियमितैः पदादिवाक्यैस्तदनुब-हा विशिष्टा होमा विहिताः। गाहेपत्यवाक्येन होमविशेषमनूद्य गाहेपत्यो विहि-तः। तच पदादिहोमेषु सामान्यशस्त्रेण प्राप्त श्राहवनीयो विशेषशस्त्रप्राप्तैः पदादिभिः सह विकल्यते। कुतः। उभयोः प्रत्यक्षवचनयोः क्रवर्थतेन समान- बललात् । नवैन्द्या गाईपत्यमुपितष्ठत इत्यच यथा श्रुत्या लिङ्गं वाध्यते यथा वा चोदकातिदिष्टानां कुशानामुपिदिष्टैः श्रैकीधः तथा सामान्यस्य विशेषेण वाधो ऽस्तिति चेत् । न वैषम्यात् । लिङ्गं विलिखतलादुर्वलं । चोदकश्चानुमेयतया दुर्वलः । नतेवं सामान्यशास्त्रं विलखयते नाप्यनुमीयते ऽतो दौर्वल्याभावाद्विकल्प इति प्राप्ते बूमः ॥ होमसामान्यस्यानुवादकं यख्यास्त्रं तत्सामान्ये मुख्यलाडोमविश्यानुवादे लाश्चिणकतया दुर्वलं विशेषशास्त्रं तुष्यावृत्त्या विधायकत्वात् प्रवलम्। न च पदादिशास्त्रमिष होमसामान्यमेवानृद्य पदादिविधायकत्वेन समानवलं स्यादिति शङ्क्यं प्रकरणनियमितन्वेन विशिष्टविधायकस्य सामान्यानुवादायोगात् । तस्मात् प्रवलेन विशेषेण सामान्यं वाध्यते ।

#### नवमाधिकरणमारचयति ॥

सामिधेनीसाप्तदश्यं वैमृधादावपूर्वगीः। संगतिर्वोपकारस्य क्रृप्याद्यो ऽस्ताज्यभागवतः॥१९॥ सामिधेन्यश्चोदकाप्ताः साप्तदश्यं तु वैमृधे। पुनवीक्येन संहार्यमनारभ्योक्तिचोदितम्॥१৮॥

अनारभ्यासायते सप्तर्ण सामिधेनीरनुत्र्यादिति । तथा वैमृधेऽध्वरकल्पायां पणी चातुर्मास्येषु मिचिवन्दायामाययणेष्ट्यादी च पुनः साप्तद्र्यं विहित्तम् । यद्यप्यनारभ्याधीतानां प्रकृतिगामितं न्याय्यं तथापि श्रुतेन पाच्चद्र्ययेनाव-रुज्ञलािडकृतिष्वेव निविणते । तथा सित वेमृधादिषु विकृतिष्वनारभ्यवाद्प्राप्ताः सप्तद्ण सामिधेन्यः पाकरिणकेन विधिना पुनिवधीयमाना गृहमेधीयाज्यभागन्वत् कृप्तोपकारकत्वेनितकर्तव्यताकाञ्चां पूरयन्यश्चोदकं लोपयन्यो वेमृधादेरपूर्वकर्मतां गमयन्ति । साप्तद्र्यं लनारभ्यवाद्प्राप्तमनूद्यत इति प्राप्ते त्रुमः ॥ वेमृधादिषु सामिधेन्य आज्यभागवच विधीयन्ते । किंतु चोदकप्राप्तास्ता अनूद्य साप्तद्र्यं विधीयते । तच साप्तद्र्यं वेमृधादिप्रकरणेष्वासातिविधिभः कासुचिदेव विकृतिषु प्राप्तमनारभ्यवादेन तु सर्वासु विकृतिषु । तचानारभ्यवादो विलस्ते । प्रथमं विधियस्य साप्तद्र्यस्य सामिधेनीसंवन्धमववोध्यान्यथानुपपत्या क्रतुप्रवेशं परिकल्य प्रकृतौ पाच्चद्रयस्य सामिधेनीसंवन्धमववोध्यान्यथानुपपत्या क्रतुप्रवेशं परिकल्य प्रकृतौ पाच्चद्र्यस्य सामिधेनीसंवन्धमववोध्यान्यथानुपपत्या क्रतुप्रवेशं परिकल्य प्रकृतौ पाच्चद्र्यस्य स्वानि विलस्त । विल्रसः ।

प्राकरिणकैर्विधिभिः सामिधेनीसंबन्ध एव बोध्यः क्रतौ ति विशेषे च प्रवेशो न कल्यः प्रत्यक्षप्रकरणपाठेनैव तिल्ला । ततः साप्तदश्यस्य वैमृधादिविकृतिविशेष-संबन्धे सहसा प्रतिपन्ने सित ति विशेषात् संबन्धे न कल्पियतुं शक्यः । अनारभ्यवादस्तु वैमृधादिषु प्राप्तस्य नित्यानुवादो ऽस्तु । यहा प्राकरिणकिविधिवैमृधादिषु साप्तदश्यप्रापकः । अनारभ्यवादस्तु प्राप्तस्य पाञ्चदश्यस्य बाधकः सर्वथापि चनुधीकरणवदुपसंहारवचनतान्नाज्यभागवदपूर्वं कमे ॥

## दशमाधिकरणमारचयति॥

स्वाहेत्युक्तिर्दिविहोमे संहारः स्यान वाग्रिमः।
पूर्वन्यायान तन्मन्त्रे स्वाहाकाराविधित्वतः॥ १९॥
विधित्वेऽपि नियत्यै स्यान व्यत्यासवषदकृती।
होमान्तरे वषद्वारस्वाहाकारविकल्पनम्॥ २०॥

श्रनारम्य श्रूयते। वषद्वारेण स्वाहाकारेण वा देवेभ्योऽ इं प्रदीयत इति। दर्विहोमिविशेषे श्रूयते। पृथ्ये स्वाहाकारिश्वाय स्वाहेत्यादि। तत्र पूर्वाधिकरणे यथानारम्य विहितस्य साप्तदश्यस्य प्राकरिणकविधिनोपसंहारक्षयोपसंहारे सित होमालरेषु नास्ति स्वाहाकार इति प्राप्ते ब्रूमः॥ पृथ्ये स्वाहेति मन्त्रपाठो ऽयं न तव स्वाहाकारोऽनारभ्याधीतबाह्यणवाश्चेनेव विधीघते। न खलु यमादित्या अंशुमाण्यययक्तीत्यादियाज्यामन्त्रगता आदित्यादिश्वर्द्धाः कस्यचिद्धेस्य विधायका हृष्टाः। यथा सिद्धार्थवाची आदित्यश्वरो न विधीयते यथा वा क्रियावाचितेऽपि वर्तमानार्थे आण्याययक्तीति शब्दो न विधायकस्त्रथा वैदिकहिविविधयो दत्तमित्यस्त्रिष्टं वर्तमानाः स्वाहाश्वरो नोचारणं विद्धाति। तथा सत्युपसंहार्योपसंहारक्योरेकविषयत्वशङ्काया अपभावाचास्येवाच पूर्वत्यायः। ननु प्रकरणादिना मन्त्रस्य होमे विनियुक्ततात् स्वाहाकारिविधिरथोद्धास्यतः इति चेत्। एवमपि बाह्यणवाक्येन पक्षे प्राप्तः स्वाहाकारो नियम्यते। अस्मिन्दिवेहोमे स्वाहाकारेणेवाचं प्रदीयत इति। ततः पाद्यिको वषद्वारोऽथोच्चिवतेते। किञ्च पुरस्तात् स्वाहाकारा वा अन्ये देवा उपरिष्ठात् स्वाहाकृतयो ऽत्य इति बाह्यणोक्तवाक्येन स्वाहा पृथिव्या इत्यपि पाठः पश्चे प्राप्तोति। तच पृथिवे स्वाहेत्येव पठेदिति

नियम्यते । अर्थाद्यत्यासा निवर्तते । तस्मादिविधित्वविधित्वयारुपसंहाराभावेन होमान्तरेष्वनारभ्य विहितयोर्वेषद्वारस्वाहाकारयोर्विकल्यः सुस्थिता भवति ॥

## एकादशाधिकरणमारचयति॥

नातिदेशो ऽतिदेशो वा वहूचितयाद्ययोर्ने सः। विकृती पुनरुक्तत्वादेषो ऽङ्गान्तरवद्भवेत् ॥ २१ ॥ प्रकृतेर्विकृतीनां च साम्याय स्यात् पुनर्वेचः। साम्ये च गुणकामानां प्रवृत्तिः प्रकृताविव ॥ २२ ॥

एवं श्रूयते य एव विद्वानियं चिनुत इति। उपस्तम्भनं वा एतद्यक्षस्य यद-तियाद्या इति । अतियाद्यसंज्ञका यहा यज्ञस्योपष्टम्भकत्वाद्नुष्ठेया इत्यर्थः । अच चीयमानस्यायेरितयाद्याणां च विकृतिष्वितिदेशो नाह्मि। कुतः। पुनरुक्तिवैयर्थ्य-प्रसङ्गात् । विकृतौ ह्येवं पुनरुच्यते। अथातो ऽियमियष्टोमेनानुयर्जात तमुक्च्येन तमितराचे णेत्यादि । अयमर्थः । इष्टिकाचितमियमनु तिसंश्विते ऽग्री अपिष्टी-माद्यनुष्ठानिमति । तत्रायिष्टोमः प्रकृतिः । उक्थ्यादयो विकृतयः । यदि विकृ-तिषु होद्वाधितमियमितिदिशेत तदानीमुक्थ्यादिषु चोदकादेव तत्राप्तेः पुन-विधानम् नर्थकं स्यात् । अतियाह्याश्व विकृतिषु विधीयन्ते पृष्ठे गृह्णीयादुक्थ्ये गृ-ह्यीयात् । तसाधिधानार्थवस्त्राय विकृतावग्यितियाह्यातिदेशो नास्तीति प्राप्ते बूमः ॥ ऐन्द्रवायवादियहाणामङ्गान्तराणामुकथ्यादिविकृतिषु यथातिदेशो ऽभ्युप-गतस्त्रथापिचयनस्यातियाह्याणां चातिदेशः स्यात् । न ह्यखराः सकृत्रवृत्तश्ची-दकः कानिचिदङ्गान्यतिदिश्येतराख्युपेक्षत इति युक्तम्। अतिदेशप्राप्तानामपि पु-नर्विधानं प्रकृतिसाम्यार्थेम् । यथा प्रकृतावग्न्यतियाद्ययोः प्रत्यक्षविधिस्तया वि-कृतिष्वपीति तत्साम्यम् । न च साम्ये प्रयोजनाभावः गुणकामप्रवृत्तेस्तत्प्रयोज-नलात । श्येनचितं चिन्वीत स्वर्गेकाम इत्यादिना श्येनाकारादिगुणाफलभूत-स्वगीदिकामाः श्रुतास्ते चोपदिष्टमाश्रयमपेश्चनो तस्माद्यातो ऽग्निमिति वाक्येन प्रकृताविपष्टोमे कासुचिदुक्थ्यादिविकृतिषु चायिचयनलक्षाण आश्रय उपदि-श्यते ऽन्यासु वाजपेयादिविकृतिषूपदिष्टस्याश्रयस्याभावादितिदिष्टस्य चानाश्रय-लाहुणकामानां नास्ति प्रवृत्तिः । तसात् पुनर्विधानवैयर्थ्याभावादस्त्यतिदेशः ॥

हादशाधिकरणमारचयति॥

चतुर्विवा पुरोडाग्रेऽवदानं होमतोक्तितः। चतुर्मैवं सहाज्येन सिडस्याचानुवादतः॥ २३॥

दर्शपूर्णमासयोरासायते चतुरवत्तं जुहोतीति। तत्र किं पुरोडाशद्रव्यगतस्याव-दानस्य चतुःसङ्क्षा किंवा तत्र विसङ्क्षा चतुष्टुं तूपस्तरणाभिघारणार्थाभ्यामाज्या-वदानाभ्यां सह सम्पद्यत इति संश्यः। तत्र चतुरवत्तस्य वितीयाविभक्त्या होमकर्म-वमुच्यते न चोपस्तरणाद्यर्थस्याज्यस्य होमकर्मवमस्ति तस्मात् पुरोडाशावदानस्य-व चतुर्वारत्वमिति प्राप्ते बूमः॥ न तावद्व होमानुवादेन चतुरवत्तवं विधीयते हो-मस्याप्राप्तवात् नापि विशिष्टविधिगौरवप्रसङ्गात्। होममावविधाने चतुरवत्तत्व-मनुवाद्यं तचाज्यसहितस्यैव युक्तम्। विहेविषोऽवद्यतीति विधिना पुरोडाशाव-दाने विवस्यैव प्राप्तवात्। तस्मात्युरोडाशे विरवदानम्।

चयोदशाधिकरणमारचयति॥

उपांशुयाजे कि न स्यादवदानचतुष्टयम् । स्याद्या नास्त्युपसंहारान्नानूक्तिवाक्यतो ऽस्ति तत् ॥ २४ ॥

दर्शपूर्णमासयोः श्रुतं चतुरवत्तं नोपांशुयाजे । कुतः । साप्तदश्यवदुपसंहारात् । यथा साप्तदश्यमनारभ्याधीतं परिगणितासु मिचिवन्दादिविकृतिषु पुनः श्रूयमाणं तास्वेवोपसंहतमेवमुपस्तरणाभिघारणोपेते हिविषि श्रूयमाणं तचैवोपसंहतेव्यं त-थाच पुरोडाशसाचाय्ययोस्तत्पर्यवस्यित । उपांशुयाजस्य तूपस्तरणादिराहित्याचा-स्ति चतुरवत्तमिति प्राप्ते श्रूमः ॥ योऽयमुपसंहारवेनोदाहतो ऽवत्तविधः सोऽनुवाद इति पूर्ववोक्तम् । श्रत उपसंहारो न शङ्कितुं शक्यः । मा भूदुपसंहारस्तथा-पुपांशुयाजे चतुरवत्तं कथं सिध्यतीति चेत् । चतुरवत्तं जुहोतीति वाक्यादिति श्रमः । तसादुपांशुयाजे चतुरवत्तम् ॥

चतुर्दशाधिकरणमारचयति॥

सप्तपक्षाः पुरोडाशाभ्यामेवेत्यधिकारिखः। शेषः स्यात्रच्छुतेर्मैवं कात्क्रचैनित्यत्ववाधनात् ॥ २५॥ कमीन्तरिविधिमैंवं प्रत्यभिज्ञैवकारतः । णिजर्थस्य विधिमैंवमाफ्त्यात् स्वार्थवर्जनात् ॥ २६ ॥ कालस्यास्तु विधिमैंवं लक्ष्यायाः प्रसङ्गतः । ऐन्द्रायैकविधिमैंवं वैषम्याचैवकारतः ॥ २९ ॥ कालो लाक्ष्रिणको ऽष्यस्तु सार्थकायेति चेन्न तत् । स्तुत्या विध्येकवाक्यतात् सार्थकाचानुवादता ॥ २৮ ॥

दर्शपूर्णमासयोरिदमासायते । पुरोडाशाभ्यामेवासोमयाजिनं याजयेद्यावेता-वाग्रेयश्चेन्द्रायश्चेति । तत्र षट्पञ्चान् क्रमेणोपन्यासपूर्वकं निरस्य सप्तममवस्था-पयति । दर्शपूर्णमासाभ्यां स्वर्गकामो यजेतेत्यच यो ऽधिकारी श्रुतस्तस्यायं शेषः स्यात् । कुतः । तच्छुतेः । पुरोडाश्रसाधनकस्य यागस्य यः कर्ता ऽधिकारवाक्ये श्रूयते स एवाचासोमयाजिशन्देन विशेषितः श्रूयत इत्याद्यः पक्षः ॥ नैष युक्तः कात्स्यैनित्यलयो बाधप्रसङ्गात । तथा हि पुरोडागाभ्यामे वेत्येवकारेण सान्नाय्यो-पांशुयाजयोर्व्यवच्छेदः । तथा पुरोडाशहयस्याग्रेयश्चेन्द्रायश्चेति विशेषितत्वादग्नी-षोमीयस्यापि व्यवच्छेदः। ततः कात्स्यं वाध्येत। तथासोमयाजिनमेवेत्यन्वयः। त-दानीं सोमयागादूर्धं दर्शपूर्णमासव्यवन्छेदात् यावज्जीवादिवाच्यात् प्रापितं नि-त्यतं बाध्येत। तसाद्र्भपूर्णमासाभ्यामन्ये आयेयैन्द्रायकर्मणी विधीयेते इति डिती-यः पक्षः ॥ यावेताविति प्रसिद्धानुवादेन दर्शपूर्णमासावेव प्रत्यभिज्ञायेते पुरोडा-शाभ्यामेवेत्येवकारश्व कर्मान्तरपक्षे व्यर्थः स्यात्। तस्मात् प्रसिष्ठकर्मानुवादेन या-जयेदिति णिजर्थे ऋतिजं प्रति विधीयते । एवकारस्य प्रयोजनं सान्नाय्यादिनि-वृत्तिरिति तृतीयः पक्षः ॥ सो ऽयनुपपन ऋत्विग्गामिफलस्य कस्यचिदश्रवणा-त्। न च विश्वजिन्त्यायेन कर्ल्यायतुं शक्यं परार्थकर्मेणि प्रवृत्तस्यार्थप्राप्नेरेवासंभ-वात्। तसात् कालविधिरस्तु सोमयागात् प्राचीने काले पुरोडाशाभ्यामेव या-जयेन तु सानाय्येन सो ऽयं चतुर्थः पक्षः ॥ एषो ऽप्ययुक्तः । असीमयाजिशन्दस्य काले लक्ष्णावृत्तिप्रसङ्गात् । तसादैन्द्रायस्यैकस्य पौर्णमास्यामप्राप्तवेन विधि-रसु । आयेयसु पौर्णमास्याममावास्यायां च नित्यप्राप्तलादनूद्यत इति पञ्चमः पक्षः ॥ सो ऽप्ययुक्तः सकृत्प्रयुक्तस्यैकस्य लिङ्ग्रत्ययस्य विधितमनुवादतं चेति वैषम्यप्रसङ्गात् एवकारश्वाच व्यर्थः । तस्मादगत्या तल्लास्रणिकमभ्युपेत्यापि का-

लस्य विधिरस्तु तथा ह्यसोमयाजिनः सान्नाय्ये तावत् प्रतिप्रसवः श्रूयते तिह्ह संनयेदिति । यदा सोमयागो नास्ति तदापि संनयेदेवेत्यर्थः। तथा सित सोमया-ज्यसोमयाजिनोरुभयोरप्यमावास्यायां सान्नाय्यमैन्द्राग्रपुरोडाग्रेन सह भिन्नविषय-त्वाभावाहिकल्पितम् । सो ऽयं विकल्पितः पुरोडाग्रः सोमयागात् प्रागेव पश्चा-तु सान्नाय्यमेवेत्यभिप्रेत्य कालो विधीयते । तथा सत्येतच्छास्त्रं सार्थकं नान्यथेति षष्ठः पश्चः ॥ सो ऽप्ययुक्तः सान्नाय्येन तु सोमयाजिनमित्यस्य विधेः स्नावकत्वे स-त्येकवाक्यत्वलाभात् सार्थकत्वं चैवं सित भविष्यति । तस्मादनुवादो ऽयिमिति स-प्रमः पश्चो राह्यानः ॥

## पञ्चदशाधिकरणमारचयति॥

उपांशुयाजे यत्किञ्च्ह्यमाज्यमुतायिमः। विशेषानुक्तितो मैवं धीवाज्यस्य विधानतः॥ २०॥

उपांशुयाजमनारा यजतीत्यच द्रव्यविशेषस्यानुक्ततादैच्छिकं द्रव्यमिति चेत् ॥ मैवमाज्यस्य श्रुततात् । तावबृतामगीषोमावाज्यस्यैव नावुपांशु पोर्शमास्यां य-जित्ति हि श्रुतम् । न चेवमप्यनियतं किञ्चिदाज्यमिति शङ्क्यं ध्रोवस्य विहित-तातं । सर्वसी वा एतद्यज्ञाय गृद्यते यद्ध्रवायामाज्यमिति विहितम् । विध्यश्र-वर्गेऽपि ध्रोवाज्यस्य सप्रयोजनताय विपरिशामः कर्तव्यः ॥

## षोडशाधिकरणमारचयति॥

तच यः कोऽपि देवः स्थात् तान्त्रिको वायिमो भवेत्। अविशेषात् प्रकरणात् तान्त्रिकोऽच नियम्यते ॥ ३०॥

तचीपांशुयाजे या काचिद्देवता स्यात् विष्णुरूपांशु यष्टव्य इत्यादेर्थवादलेना-विधायक्तवाद्त्यस्य च देवताविधेरदर्शनात्। यागेन देवतामाचस्यैव कल्पनाच ॥ मैवम् । उपांशुयाजस्य दर्शपूर्णमासप्रकरणपितत्वाद्दर्शपूर्णमासतन्त्रमध्यपितत एव किथिद्देवः प्रत्यासत्त्योपांशुयाजे नियम्यते ॥ सप्तदशाधिकरणमारचयति ॥

कोऽपि देवस्तान्तिकेषु नियतो वा तदापि किम् ।
प्रजापतिरुताग्निः स्याद्मीषोमावृताथवा ॥ ३१ ॥
विष्णुर्येद्वाग्निमृत्नुत्र्य विकल्यं देवताचयम् ।
कोऽप्यचानियमान्मैवमुपांशुत्वादियन्त्रणात् ॥ ३१ ॥
प्रजापतिरुपांशुत्वाच तूष्णींभावयोगतः ।
ऋग्मिमृष्यत्ततो नैवं तथाज्यादेरपाठतः ॥ ३३ ॥
ऋग्मीषोमी तदुक्तेनीं तच कालविधानतः ।
विष्णुर्याज्यादितस्त्रच प्राजापत्योक्तिवाधनात् ॥ ३४ ॥
याज्याचैविध्यतः प्राप्ता विकल्पनोऽच देवताः ।
विधिशेषार्थवादेऽपि प्राप्तं चयममूद्यते ॥ ३५ ॥

तान्तिकदेवेषु नियामकाभावाद्यः कोऽपीति चेत्॥ न। वस्यमाणानामुपांशुला-दीनां नियामकलात् । यन्तिचित् प्राजापत्यं यद्धे क्रियत उपांश्वेव तत् क्रियत इति वचनादुपांशुलधर्मसाम्येन प्रजापतिर्देवतेति चेत्॥ न। प्रजापति मनसा ध्या-येदिति विधेसूण्णीभावस्येव प्रजापतिधर्मलात् । प्रथमयागदेवलेन मुख्यलाद्धि-देवतेति चेत्॥ न। उपांशुयाजक्रमे ऽियविषययाज्याद्यपाठात् । तावबूतामित्या-दिपूर्वोदाहतवाक्याद्यीषोमौ देवतेति चेत्॥ न। तस्य वाक्यस्य पौर्णमासीकाल-विधायकलात्॥ कस्याच्चित्वालायामुपांशुयाजक्रमे वैष्णवयाज्यापुरोऽनुवाक्ययोः पाठात् विष्णुर्देवतेति चेत्॥ न। तथा सित शाखान्तरप्रोक्तयोः प्राजापत्ययोयाज्या-पुरोऽनुवाक्ययोचाधः प्रसज्येत । तस्मान्नानाशाखासु पठिताभ्यां विष्णुप्रजापत्ययी-षोमविषययाज्यापुरोऽनुवाक्याभ्यां प्राप्तास्तिसो देवता विकल्पचने । स्रत एवो-पांशुयाजविधिशेषेऽर्थवादेऽयेतदेव प्राप्तं देवताचयमनूद्यते । विष्णुरुपांशु यष्टव्यो-ऽजामित्वाय प्रजापतिरुपांशु यष्टव्योऽजामित्वायाग्रीषोमावुपांशु यष्टव्यावजामि-लायेति । तस्माहेवताविकल्पो राज्यानः ॥

## ऋष्टादशाधिकरणमारचयति॥

दशीदिवी तस्य काली दशे एवान्य एव वा।

हिपुरोडाशमान्निध्यादाद्यो दर्शेऽियतोऽयतः ॥ ३६ ॥

विष्णुयाज्योक्तितो युक्तो मध्यमः पूर्शिमाविधेः।

स एव कालो याज्याया उन्कर्षः पूर्शिमादिने ॥ ३७ ॥

जामि वा एतद्यक्तस्य कियते यद्न्वची पुरोडाशावुपांशुयाजमन्तरा यजत्यजामित्वायेति । पुरोडाश्योमेध्ये स यागो विहितः पुरोडाशी च पौर्णमास्यामाग्रेयाग्रीषोमीयी अमावास्यायामाग्रेयेन्द्राग्री । ततो विपुरोडाशसिवधेः समानतात् दर्शः पूर्णिमा चेत्युभयमुपांशुयाजस्य काल इत्याद्यः पक्षः ॥ दर्शे प्रकृत्य
याज्याकाग्र आग्रेययाज्याया अधस्तावेणावयाज्यायाः पाठात् प्रकरणस्य संनिधितः प्रवलतात् दर्श एव काल इति मध्यमः पक्षः ॥ तावबूतामग्रीषोमावाज्यस्येव नावुपांशु पौर्णमास्यां यजितित पौर्णमास्यास्नत्कालनेन विधानाव्वाचिनकस्य विधेः प्रवलतात् पौर्णमास्येव कालः । तथा च वैष्णवयाज्या प्रकरणादुत्कृष्यताम् ।

## एकोनविंशाधिकरणमारचयति॥

पुरोडाशैक्ययुक्तायां पौर्णमास्यामयं न हि । स्याद्या नास्त्यन्तरेत्युक्तेर्रुष्टे कालेऽस्ति शङ्खवत् ॥ ३५ ॥

सोमात्रागगीषोमीयपुरोडाशरिहता केवलाग्रेयपुरोडाशयुक्ता पौर्णमासी भवति। स सोमेनेष्ट्रागीषोमीयो भवतीति वाक्येनागीषोमयोः सोमयागोत्तरकाललावगमात्। तस्मादुपांश्रुयाजो नास्ति। कुतः। उपांश्रुयाजमन्तरा यजतीति पुरोडाशहयान्तरालवन्त्रस्य गुणलेन विधानादिति प्राप्ते बूमः ॥ किं पुरोडाशावन्तरालकालस्य विशेषणभूतावुतोपलक्षणभूतौ। नाद्यः। अन्तरालकालवत् तिहशेषणयोः पुरोडाशयोरुपांश्रुयाजगुणलप्रसङ्गात्। न चैतद्युक्तम्। उपांश्रुयाजवत् तयोरिप स्वातंत्र्येणैव फलान्वयात्। हितीये तु शङ्खन्यायेनोपलक्षकस्यागीषोमीयपुरोडाशस्याभावेऽणुपलक्ष्ये काले यागोऽस्ति। यथा शङ्खध्वनिवेलायां राजसेवार्थं
प्रतिदिनमागन्तव्यमियुक्ते किसांश्रिदिने तं शङ्खं धमतः पुरुषस्याभावेनोपलक्षकस्य

ध्वनेरभावे ऽपि उपलक्षिते तस्मिन् काले सेवकः समागच्छति तथाचापि दृष्टच्य-म्। यदि तच कालोपलक्षकमन्यदेव व्यापारसूर्यगत्यादिकं संभाव्येत तद्येचापि संभवत्येवायेयपुरोडाश उपलक्षकः। तस्मादेकपुरोडाशायामपि पौर्शमास्यामस्तू-पांशुयाजः॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे दशमस्याध्यायस्याष्टमः पादः समाप्तश्च दशमो ऽध्यायः॥

#### ॥ श्रीगरोशाय नमः ॥

बाधाबाधिवचारेण प्रयोज्ये निश्चिते सिता।
प्रयोगस्य विचारी ऽच तन्त्ररूपो विचार्यते॥०॥
अनेन दशमैकादशयोरध्याययोः पूर्वोत्तरभाव उपपादितः॥

एकादशाध्यायस्याद्ये पादे प्रथमाधिकरणमारचयित ॥ षड्यागानां फलं स्वर्गः प्रत्येकं तन्त्रतो ऽथवा । ञ्राद्यः पृथक्फलार्थिवाच संघस्य फलोक्कितः ॥ १॥

दर्शपूर्णमासाभ्यां स्वर्गकामी यजेतेति श्रुतं फलमायेयादिभिः षिड्भर्यागैः प्रत्येकमभिसंबध्यते। कृतः। पृथगुत्पन्नतया परस्परिनरपेश्चाणां पृथगेव फलाकाक्षित्वादिति चेत्॥ न। तत्समूहवाचिना दर्शपूर्णमासश्चेत व्यवहृत्य संघस्यैव फलसंबन्धात्। तस्मात् स्वर्गस्तेषां फलं तन्त्रेण। तन्यते विस्तार्यते बहूनामुपकारो येन सकृत्रवर्तितेन तदिदं तन्त्रम्। तद्यथा बहूनां ब्राह्मणानां मध्ये कृतः प्रदीपस्तेषामुपकरोति न तनुलेपनभोजनादिवत् प्रतिपुरुषमावृत्तिलश्चणमावापमपेश्वते। एवं स्वर्गस्तन्त्रेण फलम्॥

हितीयाधिकरणमारचयति ॥

कार्यभेदो न वाङ्गानां सौर्यचिचादिविद्गदा । करणैक्यात्तदेकतं द्वारभेदो बहुत्वतः ॥ २ ॥

यानि प्रयाजाज्यभागाद्यङ्गानि तेषां सर्वेषां करणं प्रत्युपकारभेदः स्यात् । कृतः । कार्यभेददर्शनात् । यथा सीयं चरं निर्वेपद्वसवर्चसकामश्चित्रया यजेत पशुकाम इत्यादिषु परस्परनैरपेष्ट्येण विहितानां सीयादीनां बसवर्चसादिकार्यभेदस्तया प्र-याजाज्यभागादीनां परस्परनिरपेष्ट्याणां करणोपकारो भिद्यते । न चात्र पूर्वन्याये- न संघोपकारगमकं किन्तिदस्तीति प्राप्ते बूमः ॥ करणाकाङ्कानुसारेण सङ्गोपकारः कल्यः करणं च स्वयमेकं सत् स्वश्क्युडोधनलक्ष्यणमेकमेवोपकारमङ्गकृतमपेक्षते अङ्गबहुतं तु डारकार्यभेदेनोपपद्यते। यथा तराडुलकाष्ठस्थास्यादीनां कारकाणां डारभेद एवौदननिष्पादनलक्ष्यणं प्रधानकार्यमेकमेव तहदच डारभेदे ऽप्रुपकार एकः ॥

तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

उपकारः स एकेन कैश्विद्या निखिलेस्त । आकाङ्कापूरणादाद्यः फलाधिक्याय मध्यमः ॥ ३॥ कपोतवक्षीगपद्ये त्यागहेतीरभावतः । संभूय करणाकाङ्कां पूरयन्युपकारतः ॥ ४॥

योऽयं करणं प्रत्येक उपकारः पूर्वच निर्णीतः स एकेनाक्केन सिध्यति करणस्याक्षाकाङ्कायास्तावता पूरितलात्। यथा यामगतेः सवैः कर्तव्यं करदानमेक एव राजकुलसमागतः करोति कराकाङ्का च तावता निवर्तते तथाचापि द्रष्टव्यम्। यद्येतदङ्गमनुष्ठेयमिति विशेषनियामकं न स्यान्नहि विकल्पो ऽस्वित्याद्यः पक्षः॥
यथा यावन्ति काम्यकमीणि सौर्यचिचादीन्यनुतिष्ठति तावत् फलं प्राप्नोति तथाक्षभूयस्वेन फलभूयस्वसंभवादिन्छया कानिचिदङ्गान्यनुष्ठेयानि तैश्वातिश्यवानेकः करणोपकारो जायत इति मध्यमः पक्षः॥ यथा जिघत्सया खले वीजभक्षणाय कपोतपंक्तियुगपत् पतित तथा करणाकाङ्कां पूरियतुं समधानि सर्वान्यङ्गान्येकप्रयोगवचनपरिगृहीततया युगपत् प्राप्नानि तेषु केषाञ्चित् परित्यागे हेतुनीस्ति।तस्नात् सर्वाण्यङ्गानि संभूयेकस्योपकारस्य जननेन करणाकाङ्कां पूर्यन्तीति राष्टानः॥

वार्त्तिककारस्तु पूर्वाधिकरणस्य वैयर्थ्यं मन्यमानो ऽस्मिन्नेवाधिकरणे ऽन्तर्भा-वयामास ॥

चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

काम्यकर्मप्रयोगः किं सकृदेवासकृष्य वा । फलसिब्रेरादिमो ऽन्यो भूयः स्वेन्छानुसारतः ॥ ५॥ चित्रादिकाम्यकर्म सकृदेव प्रयोक्तव्यं तावतेव पश्वादिफलस्य सिङ्ठेः । यथा प्रयाजाद्यक्तं सकृदेवानुष्ठीयते तहदिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ विषमी दृष्टान्तः । करणस्या-क्षेष्ठ सकृदेवाकाङ्का इह तु पुरुषः स्वर्गपश्वादीन् भूयो भूयः कामयते। ऋतस्तदनु-सारेण प्रयोगावृत्तिः ॥

#### पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

ञ्जवद्यातः सकृत्वो वा सकृत्याविधिसिवितः । दृष्टा तगुडुलनिष्यत्तिस्तदन्तोऽभ्यस्यतामयम् ॥ ६ ॥

वीहीनवहन्तीत्यच संकृत्मुसलपातमाचेण विधिप्रयुक्तस्यापूर्व्वस्य सिडेनीस्य-चावृत्तिरिति चेत्॥ न। तर्राडुलिनष्यत्तेर्दृष्टप्रयोजनत्वेन तत्पर्यन्तस्याभ्यासस्याश्रुत-स्यापि कल्पनीयतात्। एवं तर्राडुलपेषणादाविप द्रष्टव्यम्।

#### षष्टाधिकरणमारचयति ॥

सर्वीषधावद्यातः किमावर्त्यः सकृदेव वा । स्रावर्त्यः पूर्ववन्मैवं दृष्टार्थस्यात्र वर्जनात् ॥ ९ ॥

अग्रिप्रकरणे श्रूयते। औदुम्बरमुळूबलं सर्वीषधस्य पूरियत्वावहन्यथैतदुपदधा-तीति। अचादृष्टमाचस्य प्रयोजनलात् सकृदेवावघातः ॥

#### सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

अङ्गे ऽभ्यासी न वा भूसाभ्यासी नाङ्गे पृथक् फलम् । अङ्ग्यावृत्त्यैव भूमातः प्रयोगे ऽङ्गं सकुड्रवेत् ॥ ৮॥

एकस्मिन् यागे प्रयाजाद्यङ्गं फलभूमार्थिनाभ्यस्यं कारीयेदिः काम्यस्य कर्मणो ऽभ्यासेन फलभूयस्वदर्शनादिति चेत्॥ न। अङ्गोपकृतस्य प्रधानस्य यत्फलं ततो ऽतिरिक्तस्य कस्यचिदभावात्।यदि फलभूमानमर्थयेत् तदा साङ्गं प्रधानमावर्तनी-यं न चाङ्गमाचावृत्या तत्, सिध्यति। ननूपकारभूयस्वमङ्गावृत्तिलक्षणं फलभूयस्वे पर्यवस्यति। यथा सस्यादिषु कर्षणाद्यावृत्तिकृतो भूयानुपकारः फलं वर्धयति त-ह्यदिति चेत्। न। तच दृष्टलादिह लदृष्टोपकारः शास्त्रादेव बोध्यः न च शास्त्रमुप- कारभूयस्वायाङ्गावृत्तिं कचित्र्ते । तसादेकस्मित्रयोगे सकृदेव प्रयाजाद्यङ्गा-नुष्ठानम् ॥

अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

कपिञ्चलेषु चित्वाद्या ऐच्छिकास्त्रित्वमेव वा। आद्यो बहुत्वसाम्याची चित्वेनैव कृतत्वतः ॥ ९ ॥

अश्वमेधे वसनाय अपिक्षलानालभेतेति वित्वनुष्ट्वादिसंख्यानां सर्वासां वहुत्वसाम्यादिन्छया या आचिब्रहुत्वसंख्या स्वीकार्येति चेत्॥ न। चित्वेनैव शास्त्रा- र्थस्य कृततात्। यो हि चतुष्ट्वादिसंख्यामुपादत्ते तेन न तदन्तभूतं चित्वं वर्जयितुं शक्यं चित्वमुपाददानेन तनन्तभूतं चतुष्ट्वादिकं वर्जयितुं शक्यते। अतो ऽवश्यंभाविन्वेन प्रथमभावित्वेन लाघवेन च चित्व उपात्ते शास्त्रार्थसिष्ठौ ततो ऽधिकपिक्षिहिं- सायां प्रत्यवेयात्। तस्मान्तित्वमेवोपादेयम् ॥

नवमाधिकरणमारचयति॥

उत्तरास्तिम्न एव स्युयावत स्वं वाच पूर्ववत । तिम्न एव हविःकात्स्न्यापूर्वयोविधितो ऽन्तिमः ॥ १० ॥

सान्नाय्यदोहं प्रकृत्य श्रूयते । वाग्यतिस्तमो दोहियता विसृष्टवागनन्वारभ्य तृष्णीमृत्तरा दोहयतीति । तच तिसृभ्य उत्तरा गावो यजमानस्य यावत्यः सिन्ति तासां मध्ये किपञ्चलन्यायेन उत्तरास्तिम्न एव गावो दोहनीया इति प्राप्ते बूमः ॥ नास्यैतां राचिं पयसाग्रिहोचं जुहुयात् कुमाराश्च न पयो लभेरिन्निति विद्यमानस्य पयसो हिवध्वं विधीयते । न चाच कमाराणां पयसो निषेधस्तथा सित दृष्टार्थतः परित्यागेनादृष्टार्थत्वं कल्येत कुमाराश्च नेत्येवं चश्च्दश्चािपश्च्दार्थवाची प्रयुज्यमानस्तदा व्यर्थः स्यात् । किंच वहु दुग्धीन्द्राय देवेभ्यो हिविरित्यस्मिन्निप मन्त्रे हिवधां बाहुल्यं प्रतीयते । तेन प्राप्तं सर्वोत्तरादोहनमनृद्यापूर्वमनन्वारम्भणमाचं विधीयते । तसाह्रिधेयकिपञ्चलविषम्याङ्गविबीह्रस्यार्थं सर्वो उत्तरा दोहनीयाः ॥

दशमाधिकरणमारचयति ॥

प्रत्यक्तिकार्याएयक्तानि तन्त्रेणोताक्तिनो यतः। एकेकस्योपकार्यतं तस्मात् प्रत्यक्त्यनुष्ठितिः॥ ११॥ विधानवदनुष्ठानं सकृदेवोपकारकम्। तदेशकालकर्तृणामेकालाचर्तकादिवत्॥ १२॥

पौर्णमास्यां नौएयायेयादीन्यङ्गीनि प्रयाजाज्यभागैरुपकायीणि तेष्वेक्षेकस्या-ङ्गिन उपकारापेक्षित्वात् । प्रतिप्रधानमङ्गानि पृथ्यनुष्ठेयानि । इति प्राप्ते ब्रूमः ॥ यथा समिधो यजतीत्यादिविधानं सकृदेव प्रवृत्तं न त्वायेयादिचयोद्द्योन पृथक् प्रवर्तते तथानुष्ठानमपि सकृदेव प्रवर्तते प्रवृत्तं सत् चयाणामुपकाराकांङ्कां पूर-यति । यथा बहूनां पुरतो नृत्येन नर्तकः सर्वेषामीत्मुक्यं युगपन्निवर्तयित त-इत् । तस्मादायेयादिषु देशकालकर्तृणामेकत्वादङ्गानां तन्त्रेणानुष्ठानम् ॥

एकादशाधिकरणमारचयति ॥

कृष्णग्रीवडये तन्त्रं पृथग्वा देवतेकातः।

तन्त्रं सौम्यव्यवायेन कालभेदात् पृथग्भवेत् ॥ १३ ॥

काम्यपशुकारां श्रूयते। आयेयं कृष्णयीवमालभेत सीम्यं वभुमायेयं कृष्णयी-वं पुरोधायां स्पर्धपान इति। अयमर्थः। ममेव पौरोहित्यमस्तु नान्यस्येत्येवं स्प-धोंपेतो यथोक्तवर्णोपेतं पशुचयमालभेतेति। तचाद्यन्तयोः कृष्णयीवयोः पश्ची-र्दवतैक्यात्। तन्त्रेणानुष्ठानमिति चेत्॥ न। सीम्यपशुना व्यवधाने सित कालेक्या-संभवेन तन्त्रासम्भवात्। तस्मादावापः॥

॥ इति जैमिनीयन्यायमालाविस्तर एकादशस्याध्यायस्य प्रथमः पादः ॥

वितीयपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयित ॥ आग्रेयादिप्रधानस्थे देशे काले च कर्तरि। भेदः स्यादयवा तन्त्रमङ्गलाह्व्यदेववत् ॥१॥ उत्पत्तिविधिशेषलाङ्गेदः स्यादेकशन्दतः। विधेः प्रयोगशेषलादभेदेन तु तन्त्रता ॥२॥

दर्शपूर्णमासयोर्दशकालकर्तारो विहिताः। समे दर्शपूर्णमासाभ्यां यजेत पौणैमास्यां पौर्णमास्या यजेतामावास्यायाममावास्यया यजेत दर्शपूर्णमासयोश्वतार ऋत्विज इति । एते देशकालकर्तारो ऽङ्गलाह्रव्यदेवतावदुप्पत्तिविधिशेषाः
सन्तः प्रधानेष्वाग्रेयादिषु प्रतिप्रधानं भिद्यन्त इति प्राप्ते ब्रूमः ॥ दर्शपूर्णमासाभ्यां स्वर्गकामो यजेतेत्येकेन शब्देनाग्रेयादीनां पृथगुत्पन्तानामपि परस्परसिहतानामेव फलसाधनतेन विधानादेकः प्रयोगी गम्यते। तमेकप्रयोगापादकमेकं दर्शपूर्णमासशब्दमुपजीव्य देशादिविधानाद्देशादयो ऽपि प्रयोगशेषा एव न तूत्पत्तिशेषाः। तसादेकसिनग्रयोगे देशादीनां तन्त्रेण संवन्थः ॥

**डितीयाधिकरणमारचयति** ॥

अङ्गे ये के ऽपि देशाद्याः किंवा ते देवतादिवत् । अनन्वयात् के ऽपि मैवं प्रयोगेण परिग्रहात् ॥ ३॥

प्रयाजाद्यङ्गेषु ये के ऽपि देशकालकतीरः प्रतीष्टि कर्तव्याः । कुतः । श्रनन्व-यात् । यथा प्रधानान्वितयोर्द्रव्यदेवतयोरङ्गेष्वन्वयो नास्ति तथा देशादीनाम-पीति प्राप्ते बूमः ॥ प्रयोगशेषत्वं देशादीनां न लाग्नेयादिविधिशेषत्विमत्युक्तं प्रयोग्ण च प्रधानवदङ्गान्यपि परिगृद्धन्ते । तस्माद्य एव देशाद्यः प्रधानानां त ए-वाङ्गानामपि ॥

तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

संघभेदे तन्त्रमङ्गं न वा कमैंकातो ऽियमः। न मुख्यकालभेदोक्त्या प्रयोगस्य पृथक्कतः ॥ ४॥

इष्टी विद्यमानानां षर्णां यागानां हाववान्तरसंघी दर्शश्च पूर्णमासश्च। चा-तुर्मास्येषु चलारः संघाः वैश्वदेववरुणप्रधाससालमेधशुनासीरीयाः। एताहशे विषये संघातानेकावे ऽपि कर्मैक्यात् प्रयोगैक्येनाङ्गानां तन्त्रेणानुष्ठानं युक्तं न च पौर्णमास्यमावास्ययोः कालभेदेनाङ्गभेदः शङ्क्यः पशुवदभेदोपपत्तेः । वपया प्रातःसवने प्रचरित्त पुरोडाश्चेन माध्यन्दिने ऽङ्गिसृतीयसवन इति वपापुरोडाश्च्रहृद्याद्यङ्गप्रचाराणां कालभेदे ऽिष पश्वङ्गानां प्रयाजानां यथा नास्यावृित्तस्तः द्वापीति प्राप्ते बूमः ॥ नाचाङ्गतन्त्रं युक्तम् । कुतः । दर्शपूर्णमासकर्मण एकफल्साधनतेन स्वरूपत एकते ऽिष दर्शप्रयोगात् पूर्णमासप्रयोगस्य पृथक्कात् तच पृथक्कं वाचित्रकात्तालभेदादवगस्यते पशुदृष्टान्तस्तु विषमः । न हि मुख्यस्य पशुयागस्य भेदो विहितो ऽस्ति वपादीनां तु प्रयाजाद्यपेक्षया मुख्यते ऽप्यस्ति मह-वैषम्यम । प्रयाजादिभ्यो वपादयो मुख्यास्तेभ्यो वपाद्यवयेभ्यो ऽवयवी पशुर्मुख्यः । अवापि प्रयाजादिभ्य आयेयादयस्त्रयो मुख्यास्तेभ्यो ऽपि तेषां संघो दर्शो मुख्यस्तस्य च दर्शस्य कालभेदो विधीयते अमावास्यायाममावास्यया यजेतित । तच दर्शयागस्थानीयस्य पशुयागस्य कालभेदो विधीयते चेत् भवेत्त-दा साम्यं न क्वं विधीयते किं तु वपादिप्रचारस्यव कालभेदो विधीयते चेत् भवेत्त-दा साम्यं न क्वं विधीयते किं तु वपादिप्रचारस्यव कालभेदो विधीयते चेत् भवेत्त-स्येण मुख्यस्यव दर्शस्य पूर्णमासयागस्य च कालभेदोक्त्रया प्रयोगभेदे सित प्रयोगभेदे सित प्रयोगभेदे सित प्रयोगभेदोण प्रयाजादीनामावृित्तिरित । एवं वेश्वदेवादिषु दृष्ट्यम ॥

चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

श्रङ्गान्यध्वरकल्पायां प्रातःकालादिवर्तिषु । चिषु संघेषु तन्त्रेण स्युर्भेदेनाथवायिमः ॥ ५॥ उषस्यशेषनिर्वापात्तद्दाराङ्गापकर्षणात् । प्रातर्निर्वापवेशेषान्मुख्यकालाय भिन्नता ॥ ६॥

काम्येष्टिष्वध्यस्वस्पा नाम काचिदिष्टिस्तच प्रातःकाले चयाणां यागाना-माग्राविष्णवसारस्वतबाईस्पत्यानां संघः पठितः । मध्याह्रापराह्न्तयोरिष तथैव पठितः । अष्टाकपालेकादशकपालडादशकपालेराग्राविष्णवो विशेषितः इतरस-मानम् । तच चिषु संघेषु प्रयाजाद्यङ्गानां तन्त्रम् । कुतः । पुरा वाचः प्रवितो-र्निर्वपेदिति संघस्य यागस्याशेषनिर्वापस्य राचौ सुप्तजनानां प्रवोधपूर्वकष्या-पारात् प्राचीन उषःकाले ऽपकर्षे सित निर्वापवदङ्गान्तराणामपक्षस्य प्रति- भानादिति प्राप्ते बूमः ॥ श्रायाविष्णवं प्रातरष्टाकपालं निर्वपेदिति सामान्येन वि-हितो यः प्रातःकालीनो निर्वापः स एव संनिहितलात्पुरा वाच इति विशिष्यते। तस्मादुत्तरसंघनिर्वापो ऽपि मुख्यललाभाय तत्तत्कालयोः कर्तव्यः। तह्नप्रयाजा-दीनामपि भेदेनानुष्टानम् ॥

### पन्त्रमाधिकरणमारचयति ॥

प्राजापत्यवसानां किं भेदस्तन्त्रमुतायिमः। प्रभेदाद्देवपाककालेक्याच्छिततो ऽन्तिमः॥ ९॥

वाजपेये सप्तर्शमुं प्रजापितदेवताकेषु पशुषु तक्षेदानुसारेण वसाहोमो भिद्यत इति चेन्न ॥ प्रजापितरेक एव सप्तर्शानां पशूनां देवता तथा पाको ऽपि सहैव क्रियते प्रदानस्थापि पाक उपलक्षणं प्रदाने ऽपि साहित्यमिस्त कालश्चेको या-ज्यार्थचीन्तस्य तत्कालनेन चोदकातिदेशात् शक्यते च सहहोमस्तस्माजन्त्रम् ॥

#### षष्टाधिकरणमारचयति ॥

ऐकादिशनाङ्गे तन्त्रं वसाहीमे ऽय भिन्तता। तन्त्रं शकावतो भेदः प्रधानाधे चैभेदतः ॥ ७॥

ऐकादिशिनेष्वाग्रेयसारस्वतसौम्यादिपशुषु वसाहोमस्य सह कर्तुं शक्यतात् तन्त्रिमिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ देवताभेदेन प्रधानभेदात् तच याज्याधेचीन्तकालानां भिन्नतेनानुष्टानयौगपद्यासंभवाद्वेदः ॥

## सप्तमाधिकरणमार्चयति ॥

यूपैकादिशिनीयूपाहुतेर्भेदो ऽय तन्त्रता। समीपभेदादाद्यो ऽन्यः सामीपं दृष्टिगं यतः ॥ ९॥

यूपैकादिशन्यां चोदकप्राप्ता यूपाहुतिः प्रतियूपं भिद्यते । कुतः । यूपस्यान्ति-के ऽियं मिष्यत्वा यूपाहुतिं जुहोतीति तिं विधानात् सामीयानां च भेदादिति प्राप्ते बूमः ॥ न तावदत्यन्तसामीयं संभवित यूपदाहप्रसङ्गात् । ऋतो यावता व्यव- धानेन यूपा दृष्टिगीचरा भवन्ति तावतो देशस्य समीपत्वमभ्युपेयम् । देशेकासं-भवादाहुतेस्तच तन्त्रता ॥

## अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

विमप्स्ववभृषे मुख्यमाचं साङ्गमुतायिमः । मुख्यवेनान्वयान्मैवं प्रयोगेण तदन्वयात् ॥ १०॥

इदं श्रूयते। अप्स्ववभृषेन चरन्तीति। तत्र वारुण एककपालो ऽवभृषणन्दवा-च्यत्वान्मुख्यं कमे। तेन मुख्येनापामन्वयः श्रूयते। अतो द्रव्यदेवतावदपां मुख्यमा-चाङ्गत्वात् प्रधानस्येवाप्स्वनुष्ठानम्। आधाराज्यभागादीन्याहवनीये ऽनुष्ठेयानीति प्राप्ते ब्रूमः॥स्याद्प्येवं यद्यप्स्ववभृष इत्येतावदेव श्रूयेत। इह तप्पु चरन्तीतिश्रव-णादवभृयप्रयोगेणापामन्वयात् साङ्गं प्रधानमप्तु कर्तव्यम् ॥

#### नवमाधिकरणमारचयति ॥

मारुत्याः साधमष्टाभिरंङ्गे तन्त्रं भिदायवा। प्रयोगैकततस्तन्त्रं भेदो देशस्य भेदतः॥ १९॥

वरुणप्रधासेष्वाग्रेयादीनि नव हवीं वि विहितानि। तेषु मारुतीमामिक्षां प्रतिप्रस्थाता दक्षिणे विहारे ऽनुतिष्ठति इतराणि लष्टावध्वर्युरुत्तरे विहारे ऽनुतिष्ठति।
तेषामष्टानां प्रयोगेक्यात्तन्त्रेणाङ्गान्युभयवादिसंमतानि। तथा तान्येव मारुत्या
अपीत्यचापि तन्त्रं प्राप्तम्। कुतः। वरुणप्रधासान्तःपातित्वेन प्रयोगेक्यात्। ननवव विहारभेद आसातः पृथगग्री प्रणयतः पृथग्वेदी कुरुत इति। सो ऽयं पृथगनुष्ठानाभावे व्यर्थः स्यात्। मैवं हविरासादनमाचे तद्वेदोपयोगात्। अष्टावध्वर्युरुत्तरे विहारे हवीं धासादयित मारुतीमेव प्रतिप्रस्थाता दक्षिणिसिन्निति
तिह्यानात्। तस्मात्तन्त्रमिति प्राप्ते ब्रूमः॥ देशभेदात्रयोगभेदे सत्यङ्गानुष्ठानमिष
भिद्यते। न च तद्वेदस्य हविरासादनमाचार्यता युक्ता तदासादनस्य दृष्टहोमार्थतापित्यागेनादृष्टार्थलकल्पनाप्रसङ्गात्। न च प्रयोगभेदेनैवासादनभेदस्यापि सिक्वी वचनमन्थकं स्यादिति वाच्यम्। अव्यवस्थया प्रयोगप्राप्ती तद्वावस्थार्थलात्।
तस्माद्वेदेनाङ्गानुष्ठानम्॥

दशमाधिकरणमारचयति ॥

कर्तृभेदो न वा तच भेदः स्यादङ्गभेदवत् । पञ्चर्तिग्वचनान्मेवं इयोरुक्ता व्यवस्थितिः ॥ १२ ॥

तच पूर्वोक्ते विषये प्रयोगभेदादाघाराद्यङ्गभेद इव होतृब्रह्मादीनां कर्तृृशामिष भेद इति चेत् ॥ मैवं वाचितकपञ्चसंख्याविरोधात । अध्ययुप्रतिप्रस्थातृहोतृब्रह्मान्यीधः पञ्चित्रं चातुमास्येषु विहिताः । चातुमास्यानां यञ्जकतूनां पञ्चित्रं इति । यद्याग्नेयाद्यष्टके मारुत्यां च होचादिभेदः स्यात् तदा पञ्चसंख्या वाध्येत । ननु पञ्चसंख्यासिद्यर्थमाग्नेयाद्यष्टके प्रतिप्रस्थाता प्राप्नुयात् मारुत्यां चाध्ययुः प्राप्त इति चेत् । सत्यम् । प्राप्नावेव तावुभावुभयच व्यवस्था तु वचनाङ्गविष्यति । तत्तु वचनं पूर्वचोदाहतम् । तस्मानास्ति कर्तृभेदः ॥

एकादशाधिकरणमारचयति ॥

तचेव पत्नीसंयाजादी तन्त्रं भिन्नतायवा। तन्त्रमग्नीकातो मेवं कर्तृभेदानिवारणात् ॥ १३॥

तचैवायेयाद्यष्टके मारुत्यां च गाईपत्ये होतव्येषु पत्नीसंयाजादिषु तन्तं युक्तम् । कृतः । गाईपत्यस्यैकत्वात् । न ह्याहवनीयवद्क्षिणे विहारे गाईपत्यः पृथगस्ति त-स्मात्तन्त्वमिति प्राप्ते बूमः ॥ न तावदच पूर्वोक्तः कर्तृभेदो निवारियतुं शक्यते । त-था सत्यध्यपुर्णा हुताः पत्नीसंयाजाः प्रतिप्रस्थातृकर्तृकायां मारुत्यां कथमुप-कुर्युः । तस्मादध्यपुंः प्रतिप्रस्थाता च गाईपत्ये पृथक् पत्नीसंयाजाञ्चहुयाताम् ॥

## हादशाधिकरणमारचयति ॥

पर्ययिकरणे त्याग आलम्भो ब्रह्मसामनि। कर्मशेषनिषेधश्च कर्मान्तरिविधर्भवेत् ॥ १४ ॥ किं वोत्कर्षो ऽवशिष्टस्य ह्यारण्योक्तिवदादिमः। अहष्टवाक्यभेदाप्रेर्द्रैष्याभावेन चान्तिमः ॥ १५ ॥

वाजपेये सप्तदश प्राजापत्यान् पशून् प्रकृत्य श्रूयते । तान् पर्यायकृ-तानुत्सृर्जात । ब्रह्मसाम्न्यालभत इति । सप्तदशसु पशुषु पर्यायकरणे ऽनुष्ठिते स- त्युत्तरकालभावी कर्मशेष उत्तर्गशन्देन निषिध्यते। अश्वमेधे पर्ययिकृतानारस्यानुत्सृजतीत्यच कर्मशेषनिषेधस्य प्रतिपन्नतादचापि तथात्वेन सप्तदश पश्वः पर्यप्रिकरस्यान्ताः समाप्याः। आलभतिना च ब्रह्मसामकाले कर्मान्तरं विधीयत इति
प्राप्ते ब्रूमः॥ कर्मान्तरविधी सप्तदश्पशुजन्यादृष्टाद्विन्नं किन्निदृदृष्टं कल्प्येत वाक्यभेदश्व प्राप्तुयात्। किन्न ब्रह्मसाम्न्यालभत इत्यच द्रव्यदेवतयोरश्रवस्य कर्मान्तरिविधः मंभवति। तस्मात् पर्ययिकरस्यानन्तरमेव कार्यस्य सप्तंदश्पशूनामालभादिशेषस्य ब्रह्मसामकाले उत्कर्षो विधीयते। तथा सत्यर्थप्राप्तपर्ययिकरस्याननारभाविकर्मशेषव्यापारोपरम उत्सर्गशन्देनानूद्यते॥

चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

उद्योत्सर्गः किमुन्तर्षस्यागो वाद्यो ऽच पूर्ववत् । अन्वहचित्वयोरत्तमाहपञ्चत्योर्विधौ ॥ १६ ॥ वाक्यभेदाडिणिष्टानामन्येषां कर्मणां विधिः । तस्मादारण्यवन्धेषत्याग उत्सर्ग इषताम् ॥ १७ ॥

श्रस्यहीनेषु पन्नशारतीयनामकः कश्चित् पन्नाहिवशेषः । स पन्नसु वर्षेष्वनुष्ठेयः । तन प्रथमे वर्षे विशाखानश्चनुक्तायाममावास्यायां सप्तदश स्त्रीपश्चः
सप्तदशोश्चाणश्च विहितास्तेषु सर्वेषु पर्यप्रिकृतेषु प्रोश्चितेषु च सत्तु स्त्रीपश्चामालम्भं पुंपश्चनामुल्सर्गे चामाय पुनिर्द्वतीये तृतीये चतुर्थे च वत्सरे तथैवानुष्ठानमाम्नाय पश्चादाम्नायते नीस्त्रीनेकैकिस्मिन्नहत्यालभेरन् पन्नोत्तमे ऽहनीति ।
तन वत्सरचतुष्टयगतासु चतमृषु श्रमावास्यासु यो ऽयं पश्चनामुल्सर्गस्तन कर्मशेषत्यागो न भवति किंतूत्कषेः । नीस्त्रीनिति वाक्येनालम्भस्याभिधानात् । यथा
पूर्व प्राजापत्यानामालम्भोत्कर्षस्त्रथाचापि युज्यत इति प्राप्ते बृमः ॥ नीस्त्रीनेकैकस्मिन्नहत्यालभेरिन्नत्यच पर्यियकरणानन्तरभाविनं प्राप्तमालम्भमनूद्येकाहत्वाचवगुण्योर्विधी वाक्यं भिद्येत तथा पन्नोत्तमे ऽहन्नित्यचोत्तमाहत्वपन्नत्वयोर्विधी
वाक्यभेदः । तस्मात्रनुण्डयविशिष्टानामन्येषां कर्मणां विधिरभ्युपेयः । तथा सत्यारस्थपशुन्यायेन सप्तदशोश्चाणः पर्यियकरणप्रोष्ठशाभ्यां समापनीयाः ॥

चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥

द्शपेये चाभिषेचनीये तन्त्रं भिदायवा। क्रयसाहित्यतस्तन्त्रं कालभेदेन भिचता ॥ १६॥

राजमूये दशपेयाभिषेचनीयसंज्ञको ही सोमयागी। तयोरङ्गानुष्ठानं तन्त्रेण कार्यम्। कृतः। क्रयसाहित्यात्। सह सोमी क्रीणात्यभिषेचनीयदशपेययोरिति श्रूयते। तथा सत्यभिषेचनीयस्य यदा सोमकयः तदा दशपेयस्यापि सोमे केत्रव्ये सित क्रयात् पूर्वभाविनां दशपेयाङ्गानामपक्षात् तन्त्रं स्यादिति प्राप्ते ब्रूमः॥ भिन्नकालीनयोरभिषेचनीयदशपेययोरङ्गानां भेदो युक्तः। संसृपाख्याभ्यो दशभ्य इष्टिभ्य कर्ष्वमपराह्मेत् दशपेयस्योपक्रमस्ताभ्यः प्राचीने ऽत्यन्तव्यवहिते काले ऽभिष्वनीयः। न च क्रयसाहित्यमस्ति। सद्यो दीक्षयन्ति सद्यः सोमं क्रीणन्तीति दशपेये क्रयस्य सद्यःकालक्विधानात्। सह सोमाविति वचनेन क्रयार्थोपसंवादे साहित्यं विविद्यतम्। तसादुभयोरङ्गानां भेदः॥

#### पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

निष्कासावभृषे विप्रकर्षो ऽय प्रतिपादनम् । उतार्थकर्मे पशुवदाद्यो ऽवभृषशन्दतः ॥ १९ ॥ कर्मान्तरं तदापि स्यात्प्रतिपत्तिः प्रयाजवत् । प्राधान्यायार्थकर्मे स्यात् तचावभृषधर्मकम् ॥ २० ॥

चातुमीस्ययागेषु वरुणप्रधासेषु वारुणीमामिक्षां प्रकृत्येदमास्रायते । वारुण्या निष्कासेन तुषैश्वावभृथमवयन्तीति । अचायं प्रयोगप्रकारः । वरुणप्रधासेषु नव हवींषि तेष्वष्टमं हविवीरुण्यामिक्षा नवमं हविः काय एककपालः वारुण्यामानिक्षायां यविषष्टिनिर्मितं मेषमवद्धाति । तत आमिक्षासंयुक्तं मेषं सर्वमवदाय हुना तत एककपालेन प्रचर्य भागडलिप्तेन वारुण्यामिक्षायां निष्कासेन यवतुषै-श्वावभृथमनुतिष्ठतीति । तच संश्यः । किं वारुण्यामिक्षाया एकमंशं यवमयमे-षसहितं पूर्वे प्रदाय पश्चादेककपालप्रचारादृर्धे निष्कासरूपांशान्तरेण तुषैः प्रच-

रितव्यमित्येवं प्रचारस्य विप्रकर्षः । उत कमीन्तरम् । तचापि किं प्रतिपित्तिकमें स्राहोस्विद्येकमेंति । तच विप्रकर्षे इति तावत्राप्तम् । कुतः । पशो तयादृष्टलात् । प्रातःसवने वपया प्रचयं तृतीयसवने हृदयाद्यङ्गेः प्रचार इति सवनीयपशो यथा प्रचारविप्रकर्षः तद्दवापीत्याद्यः पक्षः ॥ तथा सत्यवभृषश्चर्वेयर्थ्यं स्यादतः कर्मान्तरमिति पक्षान्तरम् ॥ तदाप्पामिस्राह्विः शेषस्य निष्कासस्यास्मिन् कर्मणि हिवद्वायोगात् प्रयाजशेषन्यायेन प्रतिपित्तः स्यात् । यथा प्रयाजशेषेण हवींष्य-भिघारयतीत्यच शेषं संस्कृतमिभघारणं तथाचापि निष्कासः संस्कृतयत इति प्राप्ते ब्रूमः ॥ तस्मिन् पक्षे निष्कासस्य संस्कार्यद्रव्यतेन प्राधान्याचिष्कासमिति विभिक्त्यत्ययः स्यात् । स्रतो ऽवभृषस्य प्राधान्यायार्थकर्मत्वमेष्टव्यम् । यदि चातुमी-स्येषु नास्त्यवभृषः तदा तद्यमीतिदेशाय तन्नामनिर्देशोक्तिरन्यदीयद्रव्यशेषस्यापि कर्मान्तरे विनियोगो वाचनिकः । तस्माद्येकर्मे ॥

#### षोडशाधिकरणमार्चयति ॥

प्रायणीयस्य निष्कासे यो निर्वापो ऽर्थकर्म तत्। निष्कासप्रतिपत्तिर्वोदयनीयस्य संस्कृतिः ॥ २१ ॥ उताद्यः पूर्ववन्नैवं मुख्यस्य प्रकृतत्वतः। मध्यो ऽस्तु नोपयोक्तव्यसंस्कारस्य गुरुवतः ॥ २२ ॥

ज्योतिष्टोमे श्रूयते। प्रायणीयस्य निष्कास उदयनीयमभि निर्वपतीति। स्त्रच पूर्वन्यायेन निष्कासद्रस्यकमुद्यनीयसमानधर्मकमर्थकर्मत्याद्यः पद्यः ॥ मुख्यस्यै-वोदयनीयस्य प्रकृतलाङ्किनप्रकरणास्नातावभृष्यभौतिदेशवत् उदयनीयधर्माति-देशासंभवानार्थकर्मत्वम् । तिर्हे निष्कासप्रतिपत्तिरिति मध्यमः पद्यो ऽस्तु ॥ सो ऽपि न संभवति उपयुक्तसंस्कारादुपयोद्यमाणसंस्कारस्य गरीयस्वात् । तस्मादु-दयनीयस्य संस्कारः ॥

॥ इति जैमिनिन्यायमालाविस्तर एकादणाध्यायस्य वितीयः पादः॥

तृतीयपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयित ॥ वेद्यादिर्मुख्यकाले स्थात्स्वकाले वेतराङ्गवत् । मुख्यकाले न पूर्वेद्युरित्याद्युक्तेः स्वकालतः ॥ १॥

वेदिर्वेद इध्मा वर्हि रियादेः संपादन रूपमङ्गानुष्ठानं प्रधानस्थैव काले कर्तव्यं प्रया-जाद्यङ्गेषु मुख्येन सह देशकालक वैकास्य निर्णिति वादिति चेत् ॥ न कालादिभेदस्य वाचिनकवात् । पूर्वेद्युरमावास्यायां वेदिं करोतीत्यादिः कालभेदः । ऋष्ट्ववभृ-येन चरनीत्यादिः देशभेदः । ऋगौ सौनामएयां च दक्षिणाभेदात् कर्तृभेदः । वड-वा दक्षिणेति सौनामएयां श्रुतम् । तसाद्वेद्यादौ स्वस्वकालादयो दृष्टव्याः ॥

द्वितीयाधिकरणमारचयति ॥

प्रतिकर्मे पृथक्कार्यमाधानं यदि वा सकृत्। अन्याङ्गवत् पृथङ्मेवं स्वकालनसमनतः॥२॥

वसन्ते ब्राह्मणो ऽग्निमार्घीतेति विहितमाधानं प्रयाजाद्यङ्गवत् प्रतिकर्म पृ-यक्कार्यमिति चेत्॥ न। आधानस्य स्वातन्त्र्येण वसन्तादिकाले विहिते तत्त्रत्कर्मका-लेषु पृथगनुष्ठानायोगात् । स्वकाले ऽनुष्ठितस्य सर्वकर्मेणि संवन्धः समानः । न च प्रकरणेन विशेषो नियन्तुं शक्य आधानस्यानारभ्याधीतत्वात् । आहवनीये जुहोतीत्यादिवाक्येन वैष्टिकपाशुकसौमिकदार्विकहोमेषूपयोगः साधारणः प्रति-पाद्यते । तस्मात्रन्त्रेणानुष्ठेयम् । यद्यपाधानं नेष्ठ्यादिकर्मणां साक्षादङ्गं तथापि पृथक्पलाभावादाहवनीयादिद्वारा कर्मोपकारवाचाङ्गत्वमभ्युपेत्येयं चिन्ता ॥

तृतीयाधिकरणमारचयित ॥ अपीषोमीयमुख्येषु यूपो भिन्नो ऽय तन्त्रता। उपदेशातिदेशाभ्यां भिन्नो नो कालभेदतः ॥ ३॥ ज्योतिष्टोमे पश्चो ऽग्रीषोमीयसवनीयानूबन्ध्यास्त्रयो विहिताः। तेषु यूपभेदो युक्तः । कुतः । ऋषीषोमीये प्रत्यक्षवचनेन तदुपदेशादितरयोश्वीदकाभ्यामितदे-शादिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ न तावदग्रीषोमीयपशोः काले यूपस्योत्पिक्तः किंतु ततः प्रा-गेव यूपोत्पित्तकालः । दीक्षासु यूपं छिनित्त कीते राजनीति तत्कालिवधानात् । तत आधानवत् सर्वार्थतं संभवति। यथा स्वकाले संपन्नमाधानं तत्तवाक्यविशेषे-स्तेषु तेषु कमेसु तथा स्वकाले छेदनादिना निष्पन्नो यूपः प्रत्यक्षचोदकोक्तिभ्यां तच तच विनियोज्यः । तस्मात् तन्त्रेण यूपः संपाद्यः ॥

# चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

संस्कारास्त्रश्र्णाद्याः किं भिन्नास्तन्त्रेण वायिमः। पशुकालनतो मैवं यूपन्वापादका यतः ॥४॥

तश्चणपर्यूहणादयो यूपसंस्काराः पशुकालीनलात् नियोजनादिवत् चिषु पशुषु भेदेन कर्तव्या इति चेत्॥ मैवम्। छेदनवत्तश्चणादीनामपि यूपकालीनलात्।
न खलु यूपो नाम किश्चल्लोके प्रसिद्धः पदार्थो ऽस्ति येन तस्य छेदनमाचेण
तिद्धिः कृतार्थः स्यात् किं तिर्हे छेदनतश्चणादिना यूपसंज्ञामाश्चित्येव विधीयते। तथा सित यैश्छेदनतश्चणादिसंस्कारैर्यूपलमापाद्यते ते सर्वे छेदनकाल एवानुष्ठेयाः। तस्मान्निष्विप पशुषु यूपछेदनवत्तश्चणपर्यूहणादयस्नन्नेणानुष्ठेयाः॥

#### पञ्चमाधिकरणमार्चयति ॥

स्वरुभिन्नो ऽयवैकः स्याद्स्वकाललतो भिदा। प्राथम्यमेकशकले तन्त्रं स्याद्विशेषतः ॥ ५॥

शक्तः स्वरुरियुच्यते स च भिचेषु पशुषु भिन्नः संपाद्यः। कुतः। श्रस्वकालन्तात्। न हि यूपस्येव स्वरोः कश्चिम्नातिस्विकः कालः श्रूयते। ततः स्वरुणा स्विधितिना वा पशुमनक्तीत्पञ्चनकालीनत्वादञ्चनवद्वेद इति प्राप्ते ब्रूमः॥ यः प्र-थमः परापतेत्त स्वरुः कार्यं इति श्रुतम्।प्राथम्यमेकस्मिचेव शकले युक्तंस च शक- लो यूपकालीनः पशुविशेषसंबन्धे हेतुमलभमानो यूपवत्तन्त्रेण सर्वेषु पशुषूपक-रिष्पति ॥

## षष्टाधिकरणमारचयति ॥

अहर्गणे विषाणायास्यागो ऽहोः किं विकल्यते। किंवा नियम्यते ऽन्ये ऽहि स्यादाद्यो वाधसाम्यतः ॥ ६॥ कण्डूयनं न हस्तेन श्रुतमधीतु तद्भवेत्। श्रुतवाधाद्वरं तस्य वाधो ऽतो ऽन्ये नियम्यताम् ॥ ९॥

कृष्णविषाणया कगडूयते। नीतासु दिक्षणासु चालाले कृष्णविषाणां प्रास्थनतीति ज्योतिष्टोमे श्रुतं प्रासनमहर्गणे दिचिराचादी चोदकप्राप्तम्। तच प्रथमे चरमे वाहीत्येवं विकल्यते। कृतः। उभयच बाधसाम्यात्। यदि प्रथमे ऽहि प्रास्येत्तदानीमुत्तरेष्वहःसु चोदकप्राप्तं दिक्षणानयनात्राचीनं विषाणया कगडूयनं बाध्येतः। चरमे ऽहि तत्रासने पूर्वेष्वहःसु दिक्षणानयनादूर्धं हस्तेन कगडूयनं चोदकप्राप्तं बाध्येतः। तस्मात्समबललेन विकल्प इत्येवं प्राप्ते ब्रूमः॥ न हि हस्तेन कगडूयनं किज्वच्छुतं किंतु विषाणायां त्यक्तायामणीत्यायते। कामं तस्य बाध्येतः। श्रुतं विषाण्या कगडूयनमवाधितं चरमे ऽहि प्रासनं नियम्यते॥

### सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

नानावीजेषु यागेषु वाग्विसर्गश्च पूर्ववत् । शङ्किते तडिधौ न स्याद्विधिले तदुत्ररम् ॥ ৮ ॥

राजसूये नानावीजयुक्ता यागाः श्रुताः। श्रयये गृहपतये पुरोडाश्मष्टाकपालं निर्वपति कृष्णानां वीहीणां सोमाय वनस्पतये श्यामाकं चरुमित्यादिना। प्रकृतौ प्रणीताप्रणयनकाले नियमिताया वाचो हविष्कृदाहानकाले विसर्गः श्रुतः स चाच चोदकप्राप्तः। तच प्रथमे चरमे वा हविषि हविष्कृदाहानकाले वा-

ग्विसर्गो विकल्पित इति पूर्वः पक्षः। अनेयं पूर्वपिक्षणो उभ्यधिका शङ्का। हस्तेन क्राडूयनं न विहितं वाग्विसर्गस्तु विहित इति। तचेदमुत्तरम्। विहितस्य वाङ्गियमस्यावधिलेनायं हिवष्कृदाद्घानकालीनो वाग्विसर्गो ऽनूद्यते रागप्राप्तलान्वासी विधीयत इति। तसात्रासनविद्यसर्गो ऽपि चरमकाले नियम्यते॥

#### अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

पशुकाले पुरोडाशकाले वा वाग्विसर्जनम् । तन्त्रितादादिमो ऽन्यः स्याद्याग्यमात् कर्तृसंस्कृतिः ॥ ९ ॥

यद्यपि पशौ हिवष्कृदाह्यानं नास्ति तथापि कृत्वाचिन्तेयं तत्र पशौ हिवष्कृ-दाह्यानकाले वाग्विसर्जनीया । कृतः । पशोस्तिन्तित्वात् पशुपुरोडाशस्य प्रसंगि-तेन पशावनुष्ठितेरेवाङ्गेरूपकारसिडेरिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ वाग्यमो नादृष्टार्थः किंतु तत्कर्तृसंस्कारार्थः । तथा सित पुरोडाशे तदभावे सत्यसंस्कृतकर्ता तदनुष्ठानं प्रस-ज्येत । तस्मान्नियतां वाचं पुरोडाशस्य हिवष्कृदाह्यानकाले विसृजेत् ॥

## नवमाधिकरणमारचयति ॥

किमियमोकः सर्वान्ते मुख्यान्ते वायिमो यतः। योगे सर्वार्थता मैवं मुख्यार्थो ऽसौ तदन्तिमः ॥ १०॥

अप्रिचयने योगिवमोकावग्रेः श्रुतौ । अग्रिं युनन्मीति मन्त्रहोमो योगः । इमं स्तनिमिति मन्त्रहोमो विमोकः । स च साङ्गप्रधानविषयः सर्वप्रयोगानो कर्त्तव्यः । योगस्य सर्वार्थतेन मध्ये तिह्नमोकासंभवादिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ पञ्चभिर्युनिक्ति पाङ्को यज्ञो यावानेष यज्ञस्तमाप्तोतीत्यनेन मोचने यज्ञप्राप्तिवचनेन योगस्य प्रधानार्थत्वावगमात् प्रधानकर्मणो उन्ते विमोकं कुर्यात् । तदेवाधिकरणम् वार्विककारमतेनारचयति ॥

व्यत्यस्ती तावुभी पश्चावृत्यस्नाविशिषतः।
सर्वार्थतं गुणे भाति सर्वान्ते ऽतो विमोचनम् ॥ ११ ॥
प्रधानान्ते विमोक इति यो भाषे सिज्ञान्तः स एवाच पूर्वः पश्चः। ऋषिं युनिज्ञ श्वसा घृतेनेति जुहोत्यिपिमेव तद्युनस्तीति। एतद्योगस्योत्पित्तवाक्यम्।

पञ्चिभर्युनक्तीति गुणविधिः। तच न तावदुत्पत्ती प्रधानगामी योगः इत्यस्यार्थस्य गमको विशेषो ऽस्ति। गुणविधिशेषे ऽपि यज्ञश्रन्थो न प्रधानमाचलमाचष्टे किंनु साङ्गम्। तस्माद्योगस्य सवै।र्थनात् विमोको ऽपि सवीनो कर्तव्यः॥

## दशमाधिकरणमारचयति ॥

उपसन्कालसुब्रह्मस्या गर्से भिद्यते न वा। प्रधानभेदाङ्गेदः स्यात् कालभेदान्न भिद्यते ॥ १२ ॥

अहर्गणेषूपसत्कालीनं मुबद्धायाद्धानं प्रधानभेदाद्विद्यत इति चेच पूर्वकाली-नतया यूपन्यायेन तन्त्रतात् ॥

#### एकादशाधिकरणमारचयति ॥

सुत्याकालीनमाह्यानं तन्त्रं स्याद्विद्यते ऽथवा। यूपाहुतिनयात्तन्त्रं सुत्याकालतया भिदा ॥ १३॥

अहर्गणेषु प्रथममुत्यासंनिधी कृतमिष सुत्रसायाद्वानं सर्वेष्वहःसूपकरोति। यथा यूपेकादिशन्यां दृष्टिगोचरे देशे क्रियमाणाज्याहुतिः सत्यथ्यथादेकयूपसिन्धिः सर्वेषामुपकारस्तवदिति प्राप्ते बूमः ॥ अन्यसुत्याकालीनेनाद्वानेनाच नास्त्युपकारः कालविशेषस्यापि तत्रयोजकत्वादन्यथा यहादीनामिष तन्त्रत्वापत्तेः। तस्मादा-द्वानं भिद्यते ॥

#### हादशाधिकरणमारचयति ॥

देशपावर्तिजो ऽन्यस्मिन् प्रयोगे उन्य उतैन्छिकाः। भुक्त्यर्थपर्णवत् ते ऽन्ये वासीवत् ते स्युरैन्छिकाः॥ १४॥

समे यजेतेत्युक्तो देशः । जुद्धादीनि पाचाणि । अध्वर्युप्रमुखा ऋत्विजः । ते चै-कस्मिन् प्रयोग उपयुक्ता निरिष्टकालाच प्रयोगान्तरमहैन्ति । इष्टाचिर्गता निरि-ष्टाः कुत्सिताः । निरिष्टा निरिष्टकाः पुनः प्रयोगानही इत्यर्थः । यथा भोजन उ-प्रयुक्तं कदलीपलाशादिपर्णं प्रक्षाल्यापि न पुनः शिष्टाः तत् स्वीकुर्वेन्ति तथा-चायन्ये देशादयः प्रयोगान्तरे संपाद्या इति प्राप्ते ब्रूमः ॥ यथा वस्तं पूर्वेदिने प्रावरणायोपयुक्तमपि दिनान्तरे निरिष्टकं न भवति शिष्टास्त्रश्वासो दिनान्तरे स्वी-कुर्वेन्ति तहदचापि द्रष्टव्यम्। इदं निरिष्टकमिदं नेत्यच शिष्टाचार एव प्रमाणं शि-ष्टाच्य देशादि नियंमेन न त्यजन्ति। तसादैच्छिकाः ॥

चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

मा भूद्र्यत्विनयमः पाचे तन्त्रं किमैच्छिकम्। नियतं वायिमो देशवन्मैवं प्रतिपन्नितः॥ १५॥

देशपावर्तिजां साधारएयेनान्यलिनयमे निवारिते सित पुनः पाचेषु नियमानियमसङ्गावश्चिन्यते । प्रथमप्रयोगे यान्युपयुक्तानि पाचाणि तान्येव प्रयोगानारेष्विति नियमो नास्ति उतास्तीति संशयः । यथा देशे कर्तृषु च त एवेति
नियमो नास्ति ऐक्छिकस्योक्तलात् तथा पाचेष्वपीति चेत्॥मैवम् । आमरणं पाचाणां धारणीयलात् । आहिताग्निमग्निर्मिदिहन्ति यञ्चपाचेश्चेति प्रतिपन्निविधानेनामरणं धारणमेव गम्यते । ननु पाचेरिति तृतीययार्थगुणभावावगमाद्थेकमेदं न तु प्रतिपन्तिः । तथा सित पाचान्तरिरिप दाहसिडेने धारणनियम इति चेनीवम् । दक्षिणे पाणो जुहूमासादयतीति द्वितीयया प्रतिपाद्यलावधारणात् ।
पूर्वेषामेव धारणम् । तसात् सर्वेषु प्रयोगेषु पाचाणां तन्तम् ॥

चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥

किं पौर्णमासमारभ्य यहाधानमियं धृतिः। प्रकृत्यर्थतयाद्यः स्यान्मरणानियमात्परः ॥ १६ ॥

अनारभ्याधीतानां पाचाणां प्रकृतिगामितया पौर्णमासीमारभ्य धारणमिति प्राप्ते बूमः ॥ आधानकाले पवमानेष्टिषु चोदकप्राप्तनात् पाचाण्याधानमारभ्य धारियतव्यानि । अन्यथा आधानपौर्णमास्योर्मध्ये यजमानस्य कदाचिन्मरणे पाचाभावेन दाहाभावप्रसङ्गात् । तस्मादाधानमारभ्य धारणमित्यपरः पक्षो ऽभ्युप्तान्तव्यः ॥

पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

प्राजापत्यप्रचारः विमार्भवे शस्त्रिसोमतः ।
जर्धे वा विकृतौ वोत परस्तात् सर्वसोमतः ॥ १७ ॥
आर्भवे चोदकादुः आसित्रियां तदनन्तरः ।
श्रुतिवाधस्तदा तस्मानृतीयो विकृतित्वतः ॥ १८ ॥
पश्वो न हि सोमस्य विकारा अविशेषतः ।
उक्ततात् सर्वसोमानामुपरिष्टात्रचर्यते ॥ १९ ॥

वाजपेये सप्तदश्याजापत्यपशुप्रचारस्य काले चतुर्धा संशयः । तच तावदयं प्र-योगक्रमः। तृतीयसवने प्रथममार्भवः पवमानः। ततो वैश्वदेवयहपर्यन्ताः शस्त्र-वनाः सोमाः । ततो ऽशस्त्रिषु अवशिष्टेषु सोमयहेषु प्रचीर्गेष्विपष्टीमसास ज-र्धमुक्थ्यादयः सोमविकारा इत्येवं स्थिते प्राजापत्यपशूनामार्भवकाले प्रचारः। कुतः। प्रकृतौ तस्य पशुप्रचारकालनेन चोदकप्राप्तलादित्याद्यः पश्चः॥ उपरिष्टात्सी-मानां प्राजापत्यैश्वरनीति वचनेन सोमयहप्रचारादृष्टीः काली विधीयते । यदि प्रातःसवनमाध्यन्दिनसवनसोमेभ्य ऊर्धिलमार्भवकालस्यास्तीति योज्येत तदा चोदकेनैव तत्कालप्राप्तेर्वचनमनर्थकं स्यादतस्तृतीयसवनसोमानामुपरीति वक्त-व्यम् । यदि तत्र सर्वेसोमानामुपरीति विवस्थेत तदा चोदकप्राप्तः कालो विकृ-ष्यते। ततः प्रत्यासत्त्रये शस्त्रिणां वैश्वदेवयहानानां सोमानामुपरीति वितीयः पक्षः ॥ उपरिष्टात्सोमानामित्यविशेषप्रवृत्ता श्रुतिः कतिपयसोमोर्ध्वतविवद्यायां वाध्येत। तस्मान्छस्तवतां तद्रहितानां च सोमानामुपरिष्टादियष्टीमे यज्ञायिज्ञय-सासा संस्थिते स प्रचारः कार्यः तस्य विकृतिकाललात् प्राजापत्यपशूनां च विकृ-तिरूपलादिति तृतीयः पद्मः॥ सोमविकाराणामेवायं कालः पश्वस्तु न सोमवि-काराः। तसादविशेषवचनानुसारेण प्राकृतानां वैकृतानां च सर्वेषां सोमानामुप-रिष्टात् प्राजापत्यपशुप्रचार इति सिङ्घानाः ॥

षोडशाधिकरणमारचयति॥

सवनीयपुरोडाशे देवोत्कर्षो न विद्यते । ऋस्ति वा पश्वनङ्गतान्नान्वयाभावतो ऽस्ति सः ॥ २० ॥ ज्योतिष्टोमे सवनीयपशुस्तन्त्री सवनीयपुरोडाशः प्रसङ्गी। तस्मिन् पुरोडाशे देवता आद्याताः भृज्जिबन्द्राय हरिवते धानाः पूष्यक्ते करम्भिमत्यादिना। तच देवतावाचिनां हरिविदन्द्रपूष्यविदन्द्रादिपदानामुक्तर्षो विषयः तस्य चैवं संभावनाय सवनीयपशोस्तावदनुयाजा उत्कृष्यने। आग्रिमारुतादूर्ध्वमनुयाजिश्वरन्तीत्यनुयाजानामाग्रिमारुतशस्त्रादधस्तनं स्वकालं निवार्योर्धकालस्य विहितत्वादुकृष्ठेष्वनुयाजेषु तदुत्तरकालीनः मूक्तवाको ऽ धादुकृष्यते तस्मिश्च मूक्तवाको देवतावाचीनि पदानि प्रयोक्तव्यानि। प्रसङ्गिनः पुरोडाशस्य पृथक्मूक्तवाको नास्ति। ततः
पश्चन्धमूक्तवाकोत्कर्षेण पुरोडाशमंबन्धिदेवतावाचिपदोक्तर्षः संभावितः। स
चोक्तर्षो नास्तीति तावत्राप्रम्। कुतः। तासां देवतानां पश्चनङ्गवत्॥ मैवम्। सूक्रवाकमन्तरेण पृथगुचारितानां देवतापदानामन्वयाभावात् सूक्तवाके तस्यन्वयः। तथा हि अग्रिमद्य होतारमवृणीतायं यजमान इत्यस्मित्याशुके मूक्तवाके भृज्जबिन्द्रायहरिवते धाना अयं यजमान इत्यस्यन्वयः। तसादुक्तर्षो ऽस्तीति राडानः॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तर एकाद्शाध्यायस्य तृतीयः पादः ॥

चतुर्थपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयति ॥ सोमापौष्णादिके तन्त्रमङ्गानामृत भिन्नता । तन्त्रं फलैक्चतो मैवं दक्षिणाकर्तृभेदतः ॥ १ ॥

राजसूये श्रूयते। सोमापीण एकादशकपाल ऐन्द्रापीणश्रहः पीणश्रहः श्यामो दक्षिणेति। श्रामावैष्णव एकादशकपाल ऐन्द्रावैष्णवश्रहवैष्णवस्त्रिकपालो वामनो दक्षिणेति। तत्र इयोस्त्रिकयोस्तन्त्रेणाङ्गानुष्ठानम्। कृतः। कृत्सस्य राजसूयस्य फलैकलेन तदेकदेशयोरनयोरिप फलैकलात्। न च दर्शपूर्णमासयोरिवाच कालभेदो ऽस्ति येनापवादः शङ्क्योतेति प्राप्ते ब्रूमः॥श्यामवामनयोदेश्विणयोभेदेन ताम्यामानतानां कर्तृणां भेदादङ्गानि भिद्यन्ते ऽ

हितीयाधिकरणमारचयति ॥

राजसूये प्रक्रमस्थकतारो नियता न किम्। नियता वा दक्षिणानां भेदादनियता अमी ॥२॥ अनेकसमुदायात्मराजसूयाय ते वृताः। आदौ तेन नियम्यन्ते विशेषे दक्षिणाभिदा ॥३॥

राजसूयस्य प्रक्रमे ये कर्तारस्त एवासमाप्तेने नियम्यन्ते दक्षिणादिभेदेन कर्तृभेदस्य पूर्वमुक्तवात् । तथा च यया दक्षिणया ये परिक्रीतास्ते तदीयकमानुतिछन्तु इतरिसन्कर्मणि दक्षिणान्तरेण ते वान्ये वा परिक्रीयन्तामिति प्राप्ते ब्रूमः ॥
अनेन राजसूयसंज्ञकेन कर्मसमुदायेन मां याजयेत्येवमादौ यजमानेन वृत्तवात्
आसमाप्तेस्त एव कर्तारः । ईहण्येव वरणं न्याय्यं समुदायस्यैकफलवात् प्रतिकमे पृथ्यवरणे गौरवात् कदाचिह्नरीतव्यानामलाभे विद्यप्रसङ्घाच । कर्चैक्ये ऽिप
कर्तृत्वधमैविशेषे दक्षिणाभेद उपयुज्यते । पूर्वकर्तृताधिष्ठानभूता एव वामनेन
क्रीताः सन्त आयाविष्णवादिचिकं कुर्युः । अयुतेन क्रीताः सन्तो ऽिमषेचनीयिमति कर्तृत्वधमैविशेषः । तस्मान्नियताः ॥

तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

अवेशवङ्गतन्त्रतं भेदो वा लिङ्गतो ऽियमः। नोत्पत्ती दक्षिणाभेदाल्लिङ्गं वाह्यप्रयोगगम् ॥ ४॥

राजसूयप्रकरणे श्रूयते दिशामवेष्टयो भवन्तीति। ताश्चावेष्टय उत्पित्तवाक्येरेवमाम्नायने। श्रायेयमष्टाकपालं निर्वपित हिर्एयं दक्षिणेन्द्रमेकादशकपालमृष्मी
दक्षिणा वैश्वदेवं चर्र पिशङ्गी पष्टौही दक्षिणा मैचावरुणीमामिक्षां वशा दिक्षणा वार्हस्मत्यं चर्र शितिपृष्ठो दक्षिणेति। तास्ववेष्टिषु तन्त्रेणाङ्गानामनुष्टानम्।
कुतः। तिल्लङ्गात्। यदि बाह्मणो यजेत वार्हस्मत्यं मध्ये निधायाहुतिमाहुतिं हुत्वा तमभिघारयद्यदि राजन्य ऐन्द्रं यदि वैश्यो वैश्वदेविमिति। तच मध्ये निधानं
प्रयोगैक्ये लिङ्गं तदैक्याच तन्त्रमिति प्राप्ते ब्रूमः॥ उत्पित्तगतेन दक्षिणाभेदेन प्रयोगभेदावगमादङ्गानां भेदः लिङ्गं तु विहःप्रयोगविषयम्। श्रुस्ति च प्रयोगडयम्। राजसूयप्रकरणपाठादन्तःप्रयोग एकः। न च प्रकरणादुक्षवैः कर्तृ शक्यः

राजमूयाङ्गभूतदिग्व्यास्थापनिमित्तोन्मादपिरहारह्पेणार्थवादेन तत्संबन्धावग-मात्। तथा च श्रूयते। ईश्वरो वा एष दिशो ऽनून्मदितोः। यं दिशो ऽनु व्या-स्थापयिना। दिशामवेष्टयो भवन्ति। दिस्त्रेव प्रतितिष्ठत्यनुन्मादायेति। राजसू-याडहिःप्रयोगस्तु एतयान्नाद्यकामं याजयेदिति विहितः। न चासौ राजसूयानः-पाती यदि ब्राह्मण इत्यादिना वर्णसंयोगावगमात् राजसूये च ब्राह्मणवैष्ययोर-निधकारात्। तस्माडहिःप्रयोगे तन्त्रमन्नःप्रयोगे भेद इति निर्णयः॥

# चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

पवमानेष्टिहिवषां तन्त्रं भेदो ऽथवायिमः। साध्यदेशाद्यभेदाची काम्ये भेदोक्तितो ऽन्तिमः॥ ५॥

श्राधानप्रकरणे पठ्यते। श्रमये पवमानायाष्टाकपालं निर्वपेदसये पावकाया-सये श्रुचय इति। तेरेतेईविभिः साध्यस्याग्रेरेकलाद्देशाद्यभेदाचाङ्गानां तन्त्रमिति प्राप्ते बूमः॥ यः कामयेतोत्तरं वसीयान् स्यामिति तस्याग्रये पवमानाय निरू-प्याथ पावकाय श्रुचये चोत्तरे हविषी समानविद्देषी निर्वपेदिति वचनात् का-स्यप्रयोगे प्रथमस्य हविषो ऽङ्गभेदः उत्तरयोस्तन्त्रं नित्यप्रयोगे तु चयाणां त-न्त्रम्॥

#### पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

बादणाहे सदीस्रोपसदहे दिनमानकम्।

गतनयं बादण वा षट्चिंगबायिमो यतः ॥ ६॥

एकैककर्मणो ऽह्रो ऽस्य ज्योतिष्टोमविकारता।

एकैकं तदनुष्ठानं दिनानां पञ्चविंगतिः॥ ७॥

श्रह्रां बादणता श्रुत्या मध्यपस्रस्तदापि किम्।

कार्या बादण साद्यस्ताश्रुष्कानामृत चिकम्॥ ६॥

एकैकस्यैव यागस्य विकृतत्वादिहादिमः।

श्रमुख्यकालाङ्गबाधाचतुष्कं भिद्यते विधा॥ ९॥

दीक्षा उपसदः सुत्याः प्रत्येकं बादश श्रुताः । साङ्गस्य बादशाहस्य षट्चिंशद्दिवसा मनाः ॥ १०॥

बादशाहस्यैकेकमहः पृथक्कमे तिसंश्व सदीश्वस्य सोपसत्कस्य समुत्यस्य ज्योतिष्टोमस्य विध्यन्तो ऽतिदिष्टः। श्वितिदिष्टानामुपसदां दीश्वाणां च प्राकृतसंख्यावाधनात पृथग्डादशलं श्रुतं ततो दीश्वोपसद्यं चतुर्विशतिदिनानि मुत्यार्थमेकं
दिनिमिति पञ्चविंशितः। ईहशस्य कमेविशेषस्य श्रद्धां बादशिभरावृित्विभः शतवयं स्यादित्याद्यः पश्चः॥ तथा सित श्रद्धां बादशलं श्रूयमाणं वाध्येत तस्माद्द्यादश्च दिवसा इति मध्यमः पश्चः॥ तदापि दीश्वोपसद्यामुपेतस्यैकेकस्याद्दः साङ्गज्योतिष्टोमविकारवात्तसर्वं सद्य एव कार्यमित्येकः पश्चः। प्रकृतौ दीश्वोपसदोमुख्यकालात्रागेवानुष्टितत्वादिहापि तथेवानुष्ठानं प्राप्तम्। तच्च मुख्यकाले ऽनुष्ठाने वाध्येत । तस्मादङ्गडयस्य प्रधानस्य च बादश दिनानि विभज्यानुष्ठानिर्मित
पश्चान्तरम् । बादश दीश्वा बादशोपसद इत्यङ्गयोर्मुख्यवत् पृथग्बादशत्वश्रत्या
षदिचंशिदिति सिक्वानः॥

#### षष्टाधिकरणमारचयति ॥

सवनीयादिकं तत्र सकृत्स्याद्मिद्यते ऽथवा। प्रयोगेक्यात्सकृत्मैवं मुख्यकाले विधानतः ॥ ११ ॥

तच द्वादशहे सवनीयपश्वादिकमङ्गं दीक्षादिवत् सकृदेवानुष्ठेयम् । कुतः । द्वा-दशहेन प्रजाकामं याजयेदिति प्रयोगेकावावगमादिति चेत् ॥ मैवम् । दीक्षादीना-मन्यस्मिन् काले ऽनुष्ठेयावात् । सवनीयादिकं तु मुख्यकाले ऽनुष्ठेयम् । अतो मुख्य-कालानां भेदाद्विद्यते ॥

#### सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

उपसन्ताल श्राह्मानं बादशहे विकारभाक्। न वाद्य उपलस्थलादनाहां प्रकृताविव ॥ १२ ॥ सुत्यागमनमानस्य विवस्ना प्रकृती ततः। विकारमन्तरेणान तिसध्येन्नेन तन्त्रता ॥ १३ ॥ उपसत्काले यसुत्रसण्याह्नानं प्रकृताविस्त तद्द्वादशहे चोदकप्राप्तमः । तस्य मुख्यकालादन्यः काल इति कृता तन्तं पूर्वं निर्णीतमः । इदानीमन्यो ऽच ऊहरूपो विकारस्वन्त्रावापपर्यवसायी विचार्यते । विकृतौ प्रथमोपसिद्दिनमारम्य चयोदशे ऽद्द्वि प्रथमसुत्या चतुर्दशे ऽद्दि वितीयसुत्येत्येवं क्रमेण चतुर्विशे ऽद्दि चरमसुत्या भवित तथा च प्रकृतौ चतुरह इति संख्याविशिष्टेनाहः शब्देन सुत्याया उपलिक्षतत्वादचापि बादशानां सुत्यानामहः शब्देनोपलक्षणीयत्वे सित ति विशेषणीभूतचतुः संख्यास्थाने यथोचितं चयोदशचतुर्दशादिसंख्यानामूहनीयत्वेन विकाणीभूतचतुः संख्यास्थाने यथोचितं चयोदशचतुर्दशादिसंख्यानामूहनीयत्वेन विकाणीभूतचतुः संख्यास्थान स्थादिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ प्रकृताविन्द्रस्य सुत्यागमनमाचं विविद्यतम् । चतुरहतं वर्थप्राप्तमनूद्यते । उभयविवक्षायां सुत्यामागच्छत्येवंविधं विकारमन्तरेण चतुरहे सुत्यामागच्छत्येवाहाने ऽपि चतुरहशच्दस्याविविध्तान्थेतात् सुत्याकारेण बादशनामेकत्वादशेषसुत्यागमनं सिध्यति । तस्मादूहरूप-विकारभावात् पूर्वोक्ततन्त्रं सुस्थितम् ॥

#### अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

प्राजापत्येषु कुम्धारेभेंदो नो वाङ्गभेदतः। भेदो मैवं विशेषाङ्गश्रपणादौ प्रभुत्वतः ॥ १४॥

वाजपेये सप्तदशप्राजापत्यपशुषु कुम्भ्या हृदयशूलस्य वपाश्रपण्याश्च भेदः स्यात् तत्रत्पश्चङ्गानां भिन्नवात् ॥ मेवम् । पश्चङ्गानां बहुते ऽपि प्रौढकुम्भ्यादेईष्टार्थे श्रपणादौ प्रभुत्वात् । तस्मात्रन्त्रम् ॥

### नवमाधिकरणमारचयति ॥

किमैकाद्शिनेष्वस्य कुम्भ्यादेभिक्ता न वा। असंदेहाय भेदो न लिङ्गादेवास्य सिश्चितः ॥ १५॥

भिन्नदेवताकेष्वेकादिशिनेषु पशुष्वेककुम्भीपाके सित किमझं कां देवतां प्रत्यु-पाकृतस्य पशोः संबन्धीति संदेहे सित प्रदानं संकीर्येत । तस्मात् कुम्भ्यादेरावाप इति चेत् ॥ मैवम् । चिह्नतरणमात्रेणैव संदेहापगमसिङ्घी लाघवात् । तसाद-वापि तन्त्रम् ॥

# दशमाधिकरणमारचयति ॥

तत्रन्त्रं हेयमुत नो चिहूं नास्ति वसास्वतः। हेयं नो प्रतिपत्तित्वात् साङ्कर्येणापदोषतः ॥ १६ ॥

एकादिश्मनेषु कुम्स्यादेर्यसन्तं निणीतं तत्परित्याज्यम् । कुतः । अङ्गानामिव वसानां चिह्नकरणासंभवेन साङ्कर्यप्रसङ्गादिति चेत् ॥ न । वसाहोमस्य प्रतिपित्तिकर्मनेन दृष्यं प्रति प्रयोजकाताभावेन तह्रव्यश्रपणार्थं कुम्भीभेदप्रयोजकातस्य दूर्रापेतातात् । न चाच द्रव्यसाङ्कर्यं दोषाय भवति । व्यवस्थापकप्रमाणाभावात् । ननु तहेवताविषययाज्यार्धचीन्तेषु भिन्ना होमाः पूर्वं निणीताः । वाढम् । तथै-वार्धचीन्ते तङ्क्यताम् । किमायातं द्रव्यसाङ्कर्ये । तस्मात् कुम्भ्यादेस्तन्तं न त्या-ज्यम् ॥

#### एकादशाधिकरणमारचयति ॥

भिन्नजातिषु कुम्भ्यादेस्तन्त्रं भेदो ऽथवायिमः । पूर्ववत् पाकवैषम्ये साहित्यासंभवाद्मिदा ॥ १७ ॥

एकजातिषु पशुषु यथा कुम्भ्यादेस्तन्त्रं पूर्वीक्तं तथाचापीति चेत् ॥ न । ऋवे-रङ्गानि सहसा पच्यन्ते ऋजाङ्गानि तु विलचेन । ततः साहित्यासंभवात् कुम्भ्या-देर्भेदः ॥

## हादशाधिकरणमारचयति ॥

तन्त्रं चतुष्कपालानां भेदो वा तन्महस्त्रतः । कुम्भीवत् तन्त्रता मैवं भेदः स्यात् प्रकृताविव ॥ १८ ॥

इदं श्रूयते। यावतो ऽश्वान् प्रतिगृह्णीयाज्ञावतो वारुणांश्वतुष्कपालान् नि-वैपेदिति। यथा प्राजापत्येषु कुम्भ्या महस्त्रेन तन्त्रं तथाचापि तन्त्रमिति चेत्॥ मैवं प्रकृतौ प्रतिपुरोडाशं कपालभेदेन तन्नेदस्यैव चोदकप्राप्तेः। किञ्चात्यन्तविशा- लेषु कपालेषु चतुर्षे पुरोडाशानां शतेषु व्यवस्थापितेष्वेकस्थैव कपालस्थैकदेशे पुरोडाशस्थैकस्य समाप्तेने को ऽपि पुरोडाशश्चतुष्कपालः सिध्येत्। तस्मात् प्रति-पुरोडाशं कपालचतुष्कभेदः॥

# चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

ञ्चवघातार्थमन्त्रः किमसकृत् सकृदेव वा। प्रहारभेदादावृत्तिः कम्मैंक्येन सकृद्रवेत् ॥ १९॥

अव रक्षो दिवः सपत्नं वध्यासिमत्यवहन्नीत्यवघाते विहितो मन्त्र आवर्तनी-यः। अवघातस्य प्रहार्ष्ट्पत्वात् । प्रहाराणां च भिन्नत्वादिति प्राप्ते ब्रूमः॥ तग्रुडु-लिनिष्पत्तिपर्यन्तत्वेनािक्षप्तप्रहाराभ्यासयुक्तस्यावघातस्यैककर्मत्वात् तच विनियु-क्तस्य मन्त्रस्यावघातोपक्रमे सकृदेव पाटः॥

# चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥

नानावीजेषु तन्मन्तः सकृहासकृद्यिमः। विशेषायहणान्मैवमवघातस्य भेदतः॥ २०॥

राजसूये नानावीजेष्टी वीजानामवघातस्याङ्गभूतो मन्त्रो ऽयमेतदर्थ इति वि-शेषस्यागृद्धमाण्लात् सकृदादी प्रयोज्य इति चेत् ॥ मैवम् । अवघातानां भि-चलेन समन्त्रलाय प्रत्यवघातं मन्त्रस्यावर्तनीयलात् ॥

## पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

निर्वापादिषु तन्मन्त्राः सकृद्धेदेन वायिमः। द्रव्यकर्मैकातो मैवं संस्कारस्य पृथक्कतः॥ २१॥

दर्शपूर्णमासयोनिवीपविह्लिवनवेदिस्तरणाज्ययहणेष्वावृत्तयः श्रुताः । चतुरो मुष्टीचिवेपितः अयुजो मुष्टीन् लुनातिः चिधातु पञ्चधातु वा वेदिं स्वृणाति । च-तुर्जुद्धां गृह्द्वातीति । तेषु निवीपादिमन्त्रा विहिताः । देवस्य ता सिवतुः प्रसवे । ऽश्विनोवीहुभ्यां पूष्णो हस्ताभ्यामयये जुष्टं निवेपामीति । विहेर्देवसदनं दामीति। जर्णमदसं ता स्वृणामीति। शुक्रं ता शुक्रायां धासे धासे देवेभ्यो यजुषे यजुषे गृ- ह्मामीति च।तन्मन्ता द्रव्येक्यात् कर्मेक्याच वीद्यवघातन्यायेन सकृत्याठा इति प्राप्ते ब्रूमः ॥ समन्त्रकप्रथममुष्टिनिवीपेण ये संस्कृतास्त्रगडुलास्तेभ्यो ऽन्ये मुख्यन्तरिन-वीपेण संस्काया अतस्त्रत्संस्कारिसङ्घये नानावीजन्यायेन मन्त्रावृत्तिः । एवं ल-वनादिषु योज्यम् ॥

#### षोडशाधिकरणमारचयति।

वेदिप्रोक्षणमन्त्रः किमावर्त्यः सकृदेव वा।

आद्यः स्यात् प्रोक्षणिनलात् संस्कार्यैकलतः सकृत् ॥ २२ ॥

वेद्यास्तिः प्रोक्षणं विहितम्। तच मन्त्र आसायते। वेदिरसि बर्हिषे लेति। त-च चिःप्रोक्षणिक्रयाया आवृत्या तन्मन्त्रस्याप्यावृत्तिरिति चेत्॥ मैवम्। संस्का-र्यवेद्या एक्तवेन समन्त्रकप्रथमप्रोक्षणेन तत्संस्कारसिडी पुनर्मन्त्रवेयर्थ्यात्। प्रो-स्रणावृत्तिस्तु वाचनिकीति वेषम्यम्॥

### सप्तदशाधिकरणमारचयति ॥

एककालीनबह्रङ्गकराडूमन्त्रे भिदा न वा। ऋङ्गभेदान्मन्त्रभेदो निवृत्त्यैकत्वतो न सः ॥ २३॥

ज्योतिष्टोमे कृष्णविषाण्या कर्ण्ड्यत इति प्रोक्तसाधनोपेते कर्ण्ड्यने सुपिष्प-लाभ्यस्वौषधीभ्य इत्यादिको ऽयं मन्त्रो विहितः। तच युगपद्वहुष्वक्षेष्व्यस्वायां क्ष्युं प्रत्यक्षमभ्यस्यमाने कर्ण्ड्यने मन्त्राभ्यासः कार्यः। कृतः। कर्ण्ड्यत्यानामङ्गानां भिन्नवादिति प्राप्ते ब्रूमः॥ न ह्यङ्गणेषो मन्त्रो येन तद्भेदमभ्यस्येत् किन्तु क्ष्युं विवृत्तये यत् प्राप्तकर्ण्ड्यनं तदेव कृष्णविषाणाविणिष्टलाकारेण विधीयते। विधीयमास्य तस्य कर्ण्ड्यनस्य शेषो ऽयं मन्त्रः तेन च कर्ण्ड्यनेनात्मिन निर्दुः खल्वन्त्रस्य संस्कार जलाद्यते। तच संस्कार्यात्मन एकवात् सकृत्यन्त्रपाठेन तत्सिद्धेनेवधातवन्मन्त्रस्यावृत्तिः। कर्ण्ड्यनं तु दृष्टप्रयोजनपर्यन्तं प्रत्यङ्गं नानावीजाव-धातवदावत्येताम्। तस्मात् सकृदेव कर्ण्ड्यनमन्त्रः॥

ऋष्टादशाधिकरणमारचयति ॥

स्वप्रादिमन्त्र ञ्चावर्त्यो नो वाद्यो ऽस्वनारायतः। कृत्बोद्देशे प्रवृत्तवाबिमित्ताभेदतः सकृत् ॥ २४ ॥

दीिक्षतस्य स्वप्ननद्युत्तरणवृष्टिक्केदनामेध्यदर्शनिर्मित्तकास्तत्तन्मन्त्रजपाः पिठ-ताः। त्वमये वतपा असीत्यादिः स्वप्नमन्तः। देवीरापो ऽपां नपादित्यादिर्नदीतर-ग्रमन्त्रः । उन्दतीर्वेलं धत्तेत्यादिर्वृष्टिक्केदनमन्त्रः । अवडं मन इत्यादिरमेध्यदर्शनम-न्तः। यदि निद्रामध्ये प्रवोधेरत्पैर्थ्यवधीयेत नदी च बहुस्रोतोयुक्ता डीपैः वृष्टिश्व विच्छेदैरमेध्यानि च देशैः तदा तैरन्तरायैर्निमित्तेषु भिद्यमानेषु नैमित्तिका मन्त्रा आवर्षा इति प्राप्ते ब्रूमः ॥ राचिगतां कृत्सां निद्रामुद्दिश्य मन्त्रविधानाचिमित्त-मेकम् । एविमत्तरचापि योज्यम् । तस्मानास्यावृत्तिः ॥

एकोनविंशाधिकरणमारचयति ॥

प्रयाणे प्रत्यहं मन्त्रो भिन्नो नो वाच विश्रमैः। प्रयाग्भेदाङ्मिनो नो गत्येक्यादानिवृत्तितः ॥ २५॥

भद्रादिभ श्रेय इत्यादिः प्रयाण्मन्तः। तस्य दीक्षितस्य विश्वमभेदेन निर्गमनभेदा-द्वेद इति प्राप्ते ब्रूमः ॥ निर्गमनादारभ्य पुनः प्रवेशपर्यन्तं विश्वमव्यवधाने ऽपि प्र-योजनैक्यादेकमेव प्रयाणं ततो न मन्त्रावृत्तिः ॥

विंशाधिकरणमारचयति ॥

त्न्त्रेणीपरवे मन्त्रो भिद्यते वा बहुक्तितः। तन्त्रं बहुक्तिः पूजार्था भिन्नो ऽ सौ खेयभेदतः ॥ २६ ॥

सन्ति ज्योतिष्टोमे पीठपादचतुष्टयाकारा बाहुमात्राः खाता उपरवनामका-श्वलारो गर्ताः। तदीयखननमन्त्रे बहुवचनं श्रूयते। रश्लोहणो वलगहनो वैष्णवान् खनामीति। तच प्रत्युपरवं मन्त्रावृत्तौ नोपपद्यते। तस्मात्तन्त्रमिति प्राप्ते ब्रूमः॥ एकस्मिन्निप बहुवचनं पूजार्थमाचार्यादिष्विव प्रयोक्तुं शक्यम् । खेयासूपरवा भिचाः ततः खननभेदेन तदङ्गभूतो मन्त्र आवर्तनीयः ॥

एकविंशाधिकरणमारचर्यात ॥
हविष्कृदादिमन्त्राणां सवनीयादिगामिनाम् ।
तन्त्रं न वा सहवार्षे तन्त्रं नो कालभेदतः ॥ २९ ॥

सवनीयेषु पुरोडाशेषु हिवब्कृन्मन्त्रश्चोदकप्राप्तः। प्राजापत्येषु पशुब्विधगुप्रेषमन्तः। कृष्णप्रीवयोः पश्चोरनुवाक्यामनोतामन्त्रो। हिवब्कृत्देहोति हिवब्कृन्मन्तः। देखाः शमितार इत्यिधगुप्रेषमन्तः। अये नय सुपथेति पुरो उनुवाक्या। तं स्रये प्रथमो मनोतेति मनोतामन्तः। एते चतुर्विधा मन्ताः स्वस्विवषये तन्त्रेण पठनीयाः। तथा सित सवनीयपुरोडाशानां सहोपक्रमो उनुगृह्यते। एवमुदाहरणान्तरेष्विप। तच प्राजापत्याः पश्चवः कतुपशुभिः सहोपकान्ताः। अतो विविधेष्विप पशुषु तन्त्रम्। कृष्णप्रीवौ च सहोपकान्तो। अतस्त्रयोः पुरो उनुवाक्यायास्तन्त्रम्। तथा मनोतामन्त्रस्यापीति प्राप्ते बूमः॥ सवनचयगतानां पुरोडाशानां तावत् कालभेदः सुसिद्धः। कतुपश्चः प्रातरारभ्यन्ते प्राजापत्यास्तु पर्यप्त कृता-ष्यिरं विलस्य ब्रह्मसामकाल आलभ्यन्ते। इयोः कृष्णप्रीवयोर्मध्ये सीम्यः पशुरा-लभ्यते। ततः सर्वच कालभेदेनानुष्ठानभेदात् तदङ्गभूतमन्त्राणामावृत्तः॥

इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तर एकादशस्याध्यायस्य चतुर्थः पादः । समाप्तश्चेकादशो ऽध्यायः ॥

#### श्रीगरोशाय नमः

तन्त्रं इयोदेशकावादेकादश उदीरितम् । प्रसङ्गो ऽन्योदेशकावाज्जघन्यः सन्नयोच्यते ॥ ॰ ॥

अभ्यहितं पूर्विमिति न्यायमाश्रित्य तन्त्वप्रसङ्गप्रतिपादक्योरेकादश्वादश्याध्या-ययोः पूर्वोत्तरभाव उपपादितः। तन्त्वप्रसङ्गयोर्लेख्य्यभेदो ऽप्यनेन सृचितो भव-ति। उभयोद्देशेन सकृदनुष्ठानं तन्त्रम्। अन्योद्देशेनान्यदीयस्यापि सहानुष्ठानं प्र-सङ्ग इति तद्वेदः। तस्य प्रसङ्गस्य प्रतिपादके बादशाध्याये प्रथमाधिकरणमार-चयति॥

> पश्चर्यानुष्ठितेनीस्ति पुरोडाश उपक्रिया। अस्ति वा विध्यभावाची ह्यर्थनस्वस्तु लोकवत् ॥ १॥

अयीषोमीयपशे यानि चोदकप्राप्तानि प्रयाजादीन्यङ्गान्यनुष्ठितानि तैः पशुपुरोडाश उपकारो नास्ति । कृतः । उपकारबोधकस्य विधेरभावात् । चोदकस्तु दर्शपूर्णमासवत पशुरनुष्ठेय इत्येवं रूपत्वात् पशावेव तदुपकारं बोधयित । ननु पशुपुरोडाशस्यापीष्टिविकृतित्वात् तचापि चोदको ऽस्तीति चेत् । वाढम् । अत्रायव भिन्नचोदकवलात् पुरोडाशोपकाराय प्रयाजाद्यङ्गानि पृथगनुष्ठेयानीति प्राप्ते ब्रूमः ॥ यद्यपि पश्चर्षेः पुरोडाशस्योपकार इत्येतादृशं शास्त्रं नास्ति तथाप्ययमुपकारोऽर्थप्राप्तो निवारियतुं शक्यते । यथा प्रदीपस्य वेदिकार्थ निर्मितस्यार्थसिष्ठं मार्गप्रकाशकत्वमनिवार्य तथा पश्चतन्त्वमध्ये ऽनुष्ठीयमानस्य पुरोडाशस्य पश्चर्षेरङ्गेरूपकारः केन वार्येत । तस्मादन्यार्थेरसूपकारः ॥

**डितीयाधिकरणमार्चयति** ॥

आज्यभागी पुरोडाशे न स्तः स्तो वा ऽस्य चोदकः। लुप्तस्ततो न तौ मैवं प्रयोगांशस्य लोपनात् ॥२॥

तौ न पश्चौ करोतीतिनिषेधादाज्यभागयोः पश्चावभावेन पुरोडाशे प्रसङ्गसिष्ठिनीस्ति । ततस्तौ विचार्यते । तच पुरोडाश आज्यभागौ न स्त इति तावत् प्राप्तम् । कुतः । पुरोडाशविषयस्य चोदकस्य लुप्तवात् । अन्यथा प्रयाजादीनामपि पुनर्नुष्ठानापन्नेरिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ न तावत् पुरोडाशे चोदको लुप्पते वाधकाभावात् पृव्वीक्तप्रसङ्गसिष्ठस्तु प्रयोगवचनमेव वाधते न चोदकम् । अन्यथा प्रयाजादीनां पुरोडाशाङ्गलाभावेन प्रसङ्गसिष्ठरप्यवक्तव्यतात् । ननु प्रयोगवाधे ऽप्याज्यभागौ न स्त इति चेत् । न । आज्यभागौ प्रति वाधिकायाः प्रसङ्गसिष्ठेरभावात् । ततः प्रसङ्गसिष्ठाङ्गविषयप्रयोगांशस्यैव वाधादवाधितेन प्रयोगवचनांशेनाज्यभागान्वनुष्ठाप्येते । यथा देवदत्ते यद्यदत्तयानमारूढे देवदत्तयानं निवर्तते न तु वस्त्राल-ङ्करणादिवाधनम् ॥

तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

सोमे वेद्यां कृतायां यदिष्टिप्रकृतिकं भवेत । तच कार्येष्टिकी वेदिने वा वेदिस्तु सीमिकी ॥ ३॥ प्रचाराय हिवःसादनाथा कार्येष्टिकी पृथक्। मैवं सादनमयच कर्तुं शक्यं ततो न सा ॥ ४॥

साङ्गप्रधानहिवःप्रचाराय कृतायां सौिमक्यां महावेद्यामेवेष्टिप्रकृतिकहिवषां सादियतुं शकातात् पृथगैष्टिकी वेदिने कार्या ॥

चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

सोम्यचर्वादिहोमः किं सीमिकैरैष्टिकैरत । कार्यसिद्धो सोमिकैः स्यादवैगुख्यादिहैष्टिकैः ॥ ५॥

सोमे यहचमसेषु प्रयुक्तेषु प्रवर्तमाने सीम्यचरी सवनीयपुरोडाशेषु च सीमिकैर्य-हचमसैर्होमः। कुतः।तेहीतुं शक्यलेन कार्यसिद्धेरिति चेत्॥मैवं। वैगुख्यप्रसङ्गात्। जुहू सुवादिभिः वर्तव्यस्य होमस्य यहादिभिवैंगु एयं स्यात् । विद्यन्ते सोमे प्रयुक्ता ऐष्टिकसुवादयः । तस्मादवैगु एया घेमेष्टिकेहों मः ॥

## पज्जमाधिकरणमारचयति ॥

श्रयः पशुपुरोडाशः शामिने ऽयावशोदिते। शालामुखीयनामाद्यः पशुतन्त्रगतन्त्रतः ॥ ६॥ श्रपणं विहितं गार्हपत्ये सो ऽच प्रयुज्यते। प्राग्वंशपूर्वभागे ऽच होमवैगुख्यहानये॥ ९॥

अग्रीषोमीयादिपशुः शामिने ऽग्री श्रयते। ततः पश्रतन्त्रमध्यपाती पशुपुरो-डाशो ऽपि तनेव श्रपणीय इति चेत्। मैवम्। प्रकृतौ पुरोडाशश्रपणं गाईपत्ये वि-हितं स च गाईपत्यः सोमे प्रयुक्तः प्राचीनवंशशालाया अन्तः पूर्वभागे प्रवर्त-मानस्य शालामुखीयनामा विहितस्य पूर्वप्रसिद्धाहवनीयस्थोत्तरवेदिनिष्पत्तेरूधी गाईपत्यतात्। तसादवैगुण्याय तच श्रप्रयितव्यम् ॥

#### षष्टाधिकरणमारचयति ॥

शालामुखीयवही किं श्रथतां की ग्रडपायिने। किंवा प्राजहिते वही चोदकप्राप्तितो ऽग्निमः॥ ७॥ प्राग्वंशे पश्चिमो वहिभैवेत प्राजहितो ऽच सः। अग्निहोचेति नासाप्तो नासाप्तो लिङ्गतो वली॥ ९॥

कुग्रडपायिनामयनगते ऽियहोचे यच्छूपणं तच्छालामुखीये कर्तव्यम् । कुतः । चोदकेन प्राप्तत्वात् । तथा हि प्रकृतिभूते ऽियहोचे गाईपत्ये श्र्यणं विहितं शाला-मुखीयश्र पूर्वमाहवनीयो ऽिप सोमे गाईपत्यः संपन्नः शालामुखीय एवो ऽत ऊर्ध गाईपत्य इति श्रुतेः । स च बादशाहगवामयनपरंपरया चोदकेनाच प्राप्तः । तस्मान्नच श्रपणिमिति प्राप्ते त्रूमः ॥ प्राचीनवंशे पश्चिमवहेः पूर्वप्रसिद्धमुख्यगाई-पत्यस्य प्राजहित इति पूर्वाचार्यसंज्ञा स च प्राजहितो ऽियहोचनाम्बाचातिदिः स्यते नामातिदेशश्र शीघबुिबहेतुतया लिङ्गातिदेशात् प्रवलः तिह्यङ्गपरंपराति-देशात् प्रवल इति किमु वक्तव्यम् । तस्मात् प्राजहिते श्रपणम् ॥

#### मप्रमाधिकरणमारचयति ॥

हविधानोर्ध्वकाले किमोषधार्यमनोऽन्तरम् । नास्यस्ति वा न शक्तलाद्देशभेदादिनान्तिमः ॥ १०॥

ज्योतिष्टोमे हविधाननामकयोः शक्तरयोः प्रवर्तनादूर्ध्वमीषधद्रव्यकानां पुरोडा-शानां निर्वापाय तयोरेव शक्तत्वाच शक्तरान्तरमन्वेष्यमिति चेत् ॥ न। देशभेदात्। महावद्यां मन्त्रपूर्वकं प्रवर्त्य हविधानमग्रद्धे हविधानाख्ये शक्तरे स्थापिते निर्वा-पस्तु गाईपत्यात् पश्चिमे देशे। किंचास्त्यच तृतीयं शकरम्। अनांसि प्रवर्तय-न्तीति बहुवचनोक्तेः। तसाद्धकरान्तरे निर्वापः॥

#### अष्टमाधिकरणमार्चयति ॥

दीश्चाजागरणं प्रायणीयादी तद्भवेच वा। अदृष्टार्थे ततस्त्रान्याच रश्चार्थेवती ऽन्यदा ॥ ११॥ दीश्चाकालादन्यकाले यद्यपि प्रायणीयादिकं तथाप्यदृष्टार्थे जागरणं प्रसङ्गात् सिध्यतीति चेत्॥ न। तस्य रश्चार्थेवात्। ततः कालान्तरे पृथक्कार्यम् ॥

#### नवमाधिकरणमारचयति ॥

विहास्मेदे निर्वापमन्तादेखन्त्रता न वा। तन्त्रं हयोः स्मृतेः सिडेरुत्तमोक्त्रा पृथम्भवेत् ॥ १२ ॥

वरुणप्रधासेष्वध्वर्युप्रतिप्रस्थाचीर्विहारभेदे ऽपि मन्त्रेष्वेकेनैव पठ्यमानेषूभ-योर्थस्मृतिसिद्धस्तन्त्रमिति चेत् ॥ न । निर्वपामीत्युत्तमपुरुषार्थस्य पाठमन्तरे-ण स्मृत्यभावात् । तसादुभयोः पृथक् पाठः ॥

#### दशमाधिकरणमारचयति ॥

अन्वाधानं दीस्रणीयादिषु स्याचास्ति वास्ति तत्। चोदकाचास्ति सौमिक्यविहारेण धृतत्वतः ॥ १३ ॥ दीस्रणीयादिष्वन्वाधानं कर्तव्यं चोदकप्राप्तनादिति चेत् ॥ न । अधिधारणा- र्थमन्वाधानं तच धारणं दीक्षणीयादिभ्यः प्राचीनेन सौमिकेनैव विहरणेन सि-इम् । तस्पादन्वाधानं नास्ति ॥

## एकादशाधिकरणमारचयति ॥

वतोपायनमेष्वस्ति न वा चोदकतो ऽस्ति तत्। उपेतस्यापित्यागे विरोधाचास्ति तत्पुनः ॥ १४ ॥

सत्यवचनवतचयादिसंकल्परूपं वतं सीमार्थं पूर्वमुपेतं तच्चासीमसमाप्तेने प-रित्यक्तव्यम् । तच पुनरूपायनं विरुध्यते । अग्ने वतपते वतं चरिषामीत्ययमुपा-यनमन्तः । न हि चर्यमाणे वते चरिषामीति प्रयोगः संभवति । तस्मात् प्रसङ्ग-सिद्धं वतम् ॥

## हादशाधिकरणमारचयति ॥

परिप्रहाय देवानामन्वाधानं भवेच वा। ऋसिङ्कताङ्गवेन्मैवं वैश्वदेवेन सिङ्कितः ॥ १५॥

धारणार्थमन्वाधानं प्रसङ्गात् सिध्यतु नाम देवतापरियहार्थं लसिखलात् पुनः कर्तव्यम् । अन्वाधानमन्त्रस्य देवतापरियहार्थंतमपि दर्शपूर्णमासयोराम्रायते । ममाग्ने वर्चो विहवेष्विस्त्रत्यियं गृह्यातीति ॥ नैतद्युक्तम् । देवतापरियहस्याप्यचिद्यमानलात् । तथा च श्रूयते । आग्नावेष्णवमेकादशक्यालं निवेपेदीसिष्यमाणो ऽियरवमो देवानां विष्णुः परमो यदाग्रावेष्णवमेकादशक्यालं निवेपित देवता एवोभयतः पिगृह्य दीस्तित इति । प्रधानदेवतानामेवाच परिग्रहो नाङ्गदेवतानामिति चेत् । एवमपि विश्वदेवतापरिग्रहेण सर्वदेवपरिग्रहः सिध्यति विश्वश्वरस्य सर्वश्वरूपयीगलात् । तस्मान्न पृथगन्वाधानम् ॥

## चयोदणाधिकरणमारचयति ॥

पत्नीसंनहनं कार्यं चोदकादिति चेन्न तत्। वन्धवासोधारणयोर्योक्तृवन्धेन सिडितः ॥ १६ ॥ यद्यदृष्टाय वन्धो यदि वासोधारण दृष्टप्रयोजनं तदुभयमि सौमिकेन योक्तु- बन्धेन सिध्यति । योक्तेण पत्नीं संनद्यतीति सोमे विधीयते । तस्मात् प्रसङ्गात् सिद्धं पत्नीसंनहनम् ॥

चतुर्दशाधिकरणमारचयित ॥ श्रारायाश्वनमचास्ति चोदकप्राप्तितो यदि । वृत्यर्थलेन तिसडं सोमप्रोक्तात् पयोवतात् ॥ १७ ॥ स्पष्टो ऽर्थः ॥

पञ्चदशाधिकरणमारचयित ॥
यजमानगता भक्षा न सन्यारण्यवद्यदि।
न वृत्यर्था इमे किंतु कर्तव्याः प्रतिपन्तये ॥ १८ ॥
इडाप्राशिचभक्षाणां प्रतिपन्यर्थेन्वं षष्ठे निरूपितम् ॥

षोडशाधिकरणमारचयित ॥ अन्वाहार्यो ऽच दातव्यो न वाद्यः सोममाचगाः। गवादिदक्षिणा यसान्नानत्यन्तरवर्जनात् ॥ १९ ॥ गौश्वाश्वश्वेत्यादिदक्षिणाः प्रधानस्यैव न लङ्गानां दक्षिणाः सोमस्येत्यिभधा-नात्। अत दृष्टिषु चोदकप्राप्तो ऽन्वाहार्यो दातव्यः॥ मैवं सोमप्रयोगमध्यपाति-नीषु पृथगानत्यभावात्। तसान्न देयः॥

सप्तदशाधिकरणमारचयित ॥

ञ्चालिग्भक्षा निवर्तेरन् यद्यन्वाहार्यवच तत्।

याजमानवदेतेषां कार्यकात् प्रतिपन्नये ॥ २०॥
इदं च प्रतिपत्त्यर्थतं दशमाध्याये विश्वतम् ॥

अष्टादशाधिकरणमारचयित ॥ नैतासु वरणं होतुरस्ति वानत्यभावतः। नास्यन्वाहार्यवडर्मकृत्वादचेष्टिवज्जवेत् ॥ २१ ॥

यथैतास्विष्टिषु पृथगानत्यभावाद्ग्वाहार्यो नास्ति तथा होतुर्वरणमि नास्ती-ति चेत्॥ न। वरणस्य धमीर्थत्वात्। दर्शपूर्णमासेष्टाविष धमीर्थमेव वरणं वर-णात्रागिष सामिधेनीषु होतुः प्रवृत्तत्वात्। न हि प्रवृत्तस्य पुनरानितः कर्तथ्या। तस्मात् प्रकृताविवाचाषि धमीर्थमेव वरणं कार्ये न त्वानत्यर्थेन सौमिकवरणेनास्य प्रसङ्गसिद्धिः॥

एकोनविंशाधिकरणमारचयति ॥

ञ्जातिथ्यादिगते वहिष्पुश्चणादि पृषङ्क वा। ञ्जाद्यो ऽतन्त्रप्रसङ्गत्वाच प्रसङ्गानिवारणात् ॥ २२॥

यदातिथ्याया वहिस्तदुपसदां तदग्रीषोमीयस्येति श्रुतम् । तच्च वहिस्तयाणां सा-धारणिमिति चतुर्थे निरूपितम् । तिसन्साधारणे वहिषि प्रोक्षणादिसंस्कारः प्र-तिकर्म पृथगनुष्ठेयः । कुतः । तन्त्रप्रसङ्गयोरचासंभवात् । न तावत् तन्त्रमस्ति द-श्रीयागचयवदेककालीनलाभावात् । नापि प्रसङ्गः । एकस्य तन्त्रमध्ये ऽन्ययोरप-दितत्वादिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ वहिष एकत्वात् सकृत्रोक्षणादिभिः संस्कारे पुनः प्रो-खणाद्यपेक्षा नास्ति ते च प्रोक्षणादयः प्राथम्यादातिथ्यायां कार्याः । तत उपस-तस्वग्रीषोमीये च प्रसङ्गसिडिनं वारियतुं शक्यते ॥

विंशाधिकरणमारचयति ॥

तत्र स्तरणमन्त्रस्य प्रसङ्गो यदि वा भिदा। आद्यः प्रोक्षणवन्मैवं देशस्तरणभेदतः ॥ २३॥

तिस्वातिथ्याविधि जर्णेमदसं ता स्तृणामीति यः स्तरणमन्त्रस्तस्यापीषोमी-ये प्रसङ्गिसिङ्कः स्यात् प्रोक्षणादौ तद्दर्शनादिति चेत् ॥मैवम्। ञ्चातिथ्यायाः प्रा-ग्वंशो देशो ऽग्रीषोमीयस्योत्तरवेदिः। ततो देशभेदेन स्तरणभेदे सति तत्संनिपाति-नो मन्त्रस्याप्यावर्तनीयतात् ॥ एकविंशाधिकरणमारचयति॥

संनाहे हरणे मन्त्रावावत्यों किं न वायिमः। पूर्ववचेदशं कार्यं प्रकृती तदभावतः॥ २४॥

श्चातिथ्यादेशे संस्कृतं वर्हिः संनद्धायीषोमीयदेशे यदानीयते तदा संनहने हर-यो चेन्द्राय्ये संनहनं वृहस्पतेर्मृश्चा हरामीति यो मन्त्री तो स्तरणवदावर्तनीयावि-ति चेत्॥ न। प्रकृतौ लवनदेशादानयने कार्ये तो मन्त्री दृष्टी न तु गाईपत्यादा-हवनीयं प्रत्यानयने। श्चतो ऽचापि प्राग्वंशादुत्तरवेदिं प्रत्यानयने तो मन्त्री न चो-दकात्माप्रतः॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे द्वादशाध्यायस्य प्रथमः पादः॥

**डितीयपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयति** ॥

सवार्थो वैदिकार्थो वा विहारः शक्तिमस्ताः।

ञ्राद्यः प्रत्यक्षवचनैर्निराकाङ्क्षततो ऽन्तिमः ॥ १ ॥

विहारो गाईपत्यादिस्तिविधो ऽियः स च शक्ततास्त्रीिककदहनपचनवैदिकायि-होचादिव्यवहाराई इति चेत्॥ मैवम्। गाईपत्ये हवीं वि श्रपयिन्त दिश्चणाया-वन्वाहार्ये पचन्याहवनीये जुद्धतीत्येताहशैः प्रत्यक्षवचनैर्निराकाङ्काणां गाईप-त्यादीनां लौकिकार्थेवायोगात्। तसादिमहोचादिवैदिकार्थो विहारः॥

वितीयाधिकरणमारचयति ॥

सवनीये पुरोडाशो ऽतिदिष्टो नोत विद्यते।

अन्यैः पिधानतो न स्याद्देवसंस्कृतये भवेत् ॥ २ ॥

अमीषोमीयपणी विहितो यः पुरोडाणः स च्छिद्रपिधानार्थः। सुषिरो ह वा एतर्हि पशुर्याहे वपामुन्खिद्ति वीहिमयः पुरोडाणो भवत्यपिहित्या अच्छिद्र-

ताया इति श्रुतेः । स च पुरोडाशः सवनीये पशी चोदकप्राप्तो ऽपि न कर्तव्यः । सवनीये विहितैरेव पुरोडाशेस्ति छिद्रिपधानात् । श्रुनुसवनं सवनीयाः पुरोडाशा निरुपने ऽपिहित्या श्रि छिद्रताया इत्युक्तवादिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ पुरोडाशस्य पशु-देवतासंस्कारार्थेलं दशमस्य प्रथमपादे निरूपितम् । पिधानवाक्यं लथेवादः । त-साचोदकप्राप्तः पुरोडाशः कार्यः ॥

# तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

सवनीये पुरोडाशे स्यादाहू तिई विष्कृतः। न वातिदेशात् स्यान्मैवं पश्चाद्धानात् प्रसक्तितः॥३॥

पशो कृतेन हिवष्कृदाद्धानेन पुरोडाशादिष्विप प्रसक्तत्वाचास्याद्धानम् । य-द्ययोषधार्थे हिवष्कृदाद्धानं पशो नास्ति तथायेषा कृत्वाचिन्ता ॥

# चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

अस्याहूतिश्वरी सीम्ये नास्ति वा पशुपाकतः। निवृत्तत्वादस्ति मैवमनिवृत्तेः पुरोत्थितेः ॥ ४॥

तृतीयसवने ये सीम्यचवीदयस्तेषु हविष्कृदाह्यानं पुनः कतैष्यम् । सकृदाहूता-यास्तस्याः पशुपाके निष्पचे सित निवृत्तलादिति चेत् ॥ मैवम् । प्रकृती पत्नी-संयाजेभ्य ऊर्धे हविष्कृतः पत्न्या उत्थानवाक्येन पशाविष ततः पूर्वे निवृत्य-भावात् । तस्मात् तत्कालीनेषु सीम्यचवीदिषु नास्ति पुनराह्यानम् ॥

#### पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

निशि यझे दर्शतन्त्रं नोतास्त्येतच दार्शिके। तन्त्रमध्ये विध्यभावादस्त्यशात्त्रहिधानतः ॥ ५॥

अयये रक्षोच्चे पुरोडाशमष्टाकपालं निर्वपेद्यो रक्षोभ्यो विभीयादिति विधाये-दमास्नातम् । अमावास्यायां निशि यजेतेति । एतस्मिन्यञ्जे दर्शयागस्याङ्गतन्तं न प्रसञ्चते । कुतः । दर्शकर्मणस्नन्त्रमध्ये ऽस्य रक्षोच्चस्य विध्यभावात् । यतु अमा-वास्यायामिति पदं तत्कालपरं कर्मपरने लक्ष्यणपत्रे ः। अतो न वाक्यात् तन्त्रमध्ये विधिः प्रकरणं तु भिद्यते काम्येष्टिकाग्रङ एतस्य पाठादिति प्राप्ते ब्रूमः ॥ मा भूडा-क्येन वा प्रकरणेन वा तन्त्रमध्ये विधिः । तथाप्यमावास्याकाले दर्शकर्मणः प्रका-न्तनेन निशि क्रियमाणो यागो ऽर्थवशाद्दर्शकर्मतन्त्रमध्यपाती भवति । तस्माद-वास्ति प्रसङ्गसिद्धिः ॥

#### षष्टाधिकरणमारचयति ॥

आरम्भणीया सौर्यादी नोत स्थान प्रयोगवत्। क्रत्यथा न प्रयोगाथा क्रतारम्भे ततो भवेत् ॥ ६॥

दर्शपूर्णमासयोः प्रथमप्रयोगस्यैवोपक्रम आरम्भणीया न प्रयोगान्तरस्येति न-वमे निर्णितम् । आदौ कृतस्य कर्तृसंस्कारस्य यावज्जीवं पर्याप्तलात् यथा न प्र-योगान्तर आरम्भणीया तथा यावज्जीवलक्षणप्रकृतिकालमध्यपातिनीनां सौ-यादिविकृतीनां नास्ति तदपेश्चेति प्राप्ते बूमः ॥ क्रवर्था हि सा न तु प्रयोगा-र्था । क्रवन्तराणि सौर्यादीनि ततः प्रयोगान्तरे वैषम्यात् सौर्यादौ सा कर्तव्या । न यावज्जीवकालः प्रकृत्यङ्गं कर्तृधर्मत्वेन द्वितीये निर्णीतत्वात् । अतो नोक्तरश्चो-मन्यायो ऽच प्रसर्ति । तस्मान्नास्यच प्रसङ्गः ॥

#### सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

या पञ्चदशराचस्य मुबस्रायाद्यकालगा। आग्नेयी स्यात किमेन्द्री वा प्रथमाहानुगुरायतः ॥ ७ ॥ आग्नेयी प्रथमं चाहो विरोधानुदयाद्वलि। न बह्नुयहादैन्द्री कुलार्थत्यागनीतितः ॥ ७ ॥

 स्रानुगुर्येनायेयी सर्वत्र कार्येति प्राप्ते ब्रूमः ॥ बहूनामह्रामनुयहायैन्द्री कार्या । त्यजेदेकं कुलस्यार्थे इति न्यायेन बहुत्वमिप प्रावस्यकारणम् ॥

इदमेवाधिकरणं वार्त्तिककाराभिमतेनोदाहरणेनारचयित ॥
सप्तयागसमूहस्य वृधन्वत्यावृचावृत ।
वार्चेझ्यावाज्यभागार्थे प्रथमत्वाहधीन्द्रयोः ॥ ९ ॥
दर्शिधमातिदेशेन प्राप्त आद्यो ऽन्तिमो यतः ।
घृतं मध्वाप इत्येषां बहूनां बिलतोचिता ॥ १० ॥

काम्येष्टिकाखे श्रूयते । अपये दाचे पुरोडाश्रमष्टाकपालं निर्वपेदिन्द्राय प्र-दाचे पुरोडाश्रमेकादश्रकपालं दिध मधु घृतमापो धानास्तत् संसृष्टं प्राजापत्यं प-श्रुकाम इत्येतेषां सप्तयागानां प्रयोगेक्यादाज्यभागी तन्त्रेणानुष्ठेयो । तेष्वेन्द्रयाग ऐन्द्राप्तविकृतिः । दिधयागः सान्नाय्यविकृतिः । तदुभयानुसारेण दर्शधमीतिदेशा-दाज्यभागयोः पुरो ऽनुवाक्ये वृधन्वत्यावृची प्राप्नुतः । मधु घृतमाप इत्येतद्र्य्यका-स्त्रयो यागा उपांशुयाजविकृतयस्तन्त्रितयानुसारेण पूर्णमासधमीतिदेशाडार्च-ध्यावृची प्राप्नुतः । तचेन्द्रयागः प्राजापत्ययागात्पृवं पिठतः दिधद्यं च मधुघृतो-दक्षद्रयोभ्यः पूर्वं पिठतम् । अतः प्रावस्यावृधन्वत्याविति प्राप्ते बूमः ॥ यद्यपि ध-मी मुख्यस्य प्रथममवगम्यते तथापि भूयसामनुग्रहाय पश्चाडाध्यते । तस्माडा-चैध्यो ॥

#### ऋष्टमाधिकरणमारचयति ॥

श्रायावैषावसारस्वतयोरिन्छाय मुख्यगम् । श्राद्यो नियामकाभावादन्यः प्रायम्यतो भवेत् ॥ १९ ॥

श्रायावैष्णवमेकादशकपालं निर्वपेत् सरस्वतीमाज्यस्य यजेतेति श्रूयते। त-चायावैष्णवस्येन्द्रायविकृतित्वेन सारस्वताज्यस्य चोपांशुयाजविकृतित्वेनाज्यभा-गमन्त्रविकल्पो नियामकाभावादिति चेत्॥ मैवम्। श्रायावैष्णवस्य प्रथमपिठ-तत्वेन मुख्यताक्रजमनुष्ठानं युक्तम्॥

#### नवमाधिकरणमारचयति ॥

य इच्चा पशुनेत्यादी दीक्षा काले ऽय सोमकः। आद्यः प्राथम्यतो मैवं प्रधानस्य बलिलतः ॥ १२॥

य इद्या पशुना सोमेन वा यजेत सो ऽमावास्यायां पौर्णमास्यां वेति श्रूयते।
तवाङ्गभृताया दीक्षणीयेष्टेः प्रधानभृतायाः सुत्यायाश्वेतमेव पर्वदिनं वचनाङ्गासते तच विरुद्धम्। एका दीक्षा तिस्र उपसदः पञ्चमी प्रसुत इति। उपसिद्धस्तयोमध्यव्यवधानावगमाञ्चन पूर्वोक्तायाविष्णवन्यायेनेष्टेः प्रथमपितत्वाद्दीक्षणीयेष्टिः
पर्वण्यनुष्ठेया तदनुसारेण दिनान्तरेषु सुत्याया उन्कर्ष इति प्राप्ते ब्रूमः॥ प्रधानत्वात्
सुत्येव दर्शे ऽनुष्ठेया तदनुसारेण श्रेषभूता दीक्षा दिनान्तरे ऽपकृष्यते ॥

#### दशमाधिकरणमारचयति ॥

पश्चर्षपरिधी स्वीयधर्मी यहा हिधर्मता। मुख्यत्वादादिमी ऽन्यः स्याचियोजनविधानतः ॥ १३ ॥

पशुमत्सु चातुर्मास्येषु परिधी पशुं नियुज्ञीतेति श्रूयते। तच मार्जनादयः परिधः स्वकीयधर्माः। त एव मुख्यतात्तस्मिन्ननृष्टेयाः न तु प्रोद्यणादयो यूपधर्मा-स्तेषां परिधं प्रत्यमुख्यतादिति प्राप्ते बूमः॥ यथापिपरिधानार्थेलेन मार्जनादीनां परिधिधर्माणामनुष्टानं तथा यूपकार्ये नियोजने परिधिविधानेन यूपधर्माणां प्रो-श्रुणादीनामपनुष्टानं युक्तम्। ततो डिधर्मवम्॥

## एकादशाधिकरणमारचयति ॥

विरोधि तक्षणाद्यच कार्यं नो वा यतो यजो। यूपासिक्सतः कार्यं न तदूपोपमर्दनात् ॥ १४॥

लक्सहितत्वशयानतादयः परिधिधमीः । तेषां विरोधिनस्तक्षणोच्छ्यणादयो यूपधमीस्ते च यागे प्रत्यासना यागनिष्पादकस्य पशोरङ्गेः यूपे वर्तमानतात् ।त-क्सहिततादयस्तु न।यागस्य निष्पादकं हविः हविषामाधारो ऽियः । अप्रेरङ्गं परि-धिः परिधौ च वर्तमानतात् । तस्मात्तक्षणादयः कार्या इति प्राप्ते ब्रूमः ॥ तक्ष-णादिना परिधिस्वरूप उपमर्दिते सति कुच पशुनियोजनं क्रियेत।तस्मान कार्याः ॥ बादशाधिकरणमारचयति ॥

सवनीयपुरोडाशाः प्रातःसवनगास्त्रयः । सवनीयपशोस्त्रच तन्त्रितं किं विकल्यते ॥ १५ ॥ पशोरेवोत नियमो हेतभावाहिकल्यते । पुनः प्रैषात् स्वरुपासात् पशोरेव हि तन्त्रिता ॥ १६ ॥

यदीयतन्त्रमध्ये ऽषांनारं स तन्त्री ऋषांनारं प्रसङ्घि । तथा सित प्रातःकालीनसवनीयपुरोडाशानां सवनीयपशिश्व मध्ये तन्त्रित्वमस्यैवेति नियमे हेतुनीस्ति
उभयच प्रत्यक्षाङ्गोपदेशाभावाचीदकप्राप्तेश्व समानतात् । माध्यन्दिनतृतीयसवनगतानां पश्चतन्त्रमध्य उपक्रमात् प्रसङ्गित्वमेव न तु तन्त्रित्वमिति निश्चेतुं शक्यते । पशोः प्रातःकालीनानां चोपक्रमे ऽपि पीर्वापर्यं न द्वायते । तस्माडिकस्पेन तन्त्रित्वम् ॥ एवं प्राप्ते ब्रूमः । सवनीयपशी चोदकप्राप्ते मेचावरुणप्रैषमंचे पाठिविकारः प्रत्यक्षमाद्यायते । ऋयं यजमान इति पाठस्थायं सुतासुती यजमान इति विशेषितत्वात् । तथा सोमान्ते स्वरोः प्रतिपित्तः प्रत्यक्षमाद्यायते ।
संस्थिते यद्ये प्रस्तरं प्रहरित स्वरं चायद्यवेशसायेति । तस्मात् पशुस्तन्त्री पुरोडाशानां तृपक्रमात्यश्वाद्वावित्वाभावे ऽपि समाप्तिपूर्वभावित्वनिश्चयेन मध्यपातित्वात् प्रसङ्गितम् ॥

चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

प्रकृतिर्विकृतिवी स्यात्तन्त्रिणी प्रकृतिर्यतः । नित्या सा उपदिष्टाङ्गा मैवं कामबल्लिवतः ॥ ९७ ॥

य इच्चा पशुनेत्यादिशास्त्रात् प्रकृतिविकृत्योर्नित्यकाम्येच्च्योः पर्वेष्येवानुष्ठेय-तया सहप्रयोगे सित यावज्जीवकर्तव्यत्वादङ्गोपदेश्युक्तत्वाच प्रवला प्रकृतिदेशे-पूर्णमासेष्टिस्तन्त्रिणा । जीवनमध्यपातित्वाचोदकप्रवृत्तेरुपदेशापेख्यत्वाच दुर्वेला सौर्यादिविकृतिः प्रसङ्गिनीति प्राप्ते ब्रूमः ॥ कामस्य शीघ्रप्रवर्तकत्वादनुष्ठाने प्रव-ला विकृतिरेव तन्त्रिणी। यद्यपि विकृतिरेकाहकाला प्रकृतिग्रेहकाला तथापि स-हप्रयोगं कृत्वापि चिन्तितम् ॥ चतुर्देशाधिकरणमारचयति॥

बहिराययणे किञ्चत् प्रसूनं वा बहुत्वतः। प्राथम्याचायिमो मैवमलोपात्कांस्यभोजिवत् ॥ १६ ॥

एन्द्रायवैश्वदेवद्यावापृथिवीया यागा आययखेशी प्रयुज्यन्ते। तचैन्द्रायवैश्वदे-वयोविहिमीचं चोदकप्राप्तं तस्रकृती विहिर्विशेषस्यानुक्ततात। द्यावापृथिव्ये तु स्व-प्रकृत्यनुसारेण प्रसूनं विहरितिदिश्यते। प्रसूनं पृष्पितं लूनशेषान्मूलात्पुनरूपचं वा। तचाययणे यत्किचिइहिंमीचं कर्तव्यमेन्द्रायवैश्वदेवयोरनेकत्वेन प्राथम्येन च तदानुगुर्यस्य न्याय्यतादिति प्राप्ते बूमः॥ विहर्गत्तरस्वीकारे द्यावापृथिव्ये प्रमाण्-प्राप्तप्रसूनत्विनयमो लुणेत। प्रसूनस्वीकारे चैन्द्रायवैश्वदेवयोर्ने किच्चिद्धुप्यते। तस्मादलोपाय कांस्यभोजिन्यायेन प्रसूनमेव कर्तव्यम्। शिष्यस्य कांस्यभोजनव-तमस्ति गुरोस्तु तन्नास्ति। तयोः सहभोजने यथोपसर्जनमपि शिष्यमनुसृत्य वतम-लोपयितुं कांस्यमादियते तथाचापि दृष्टव्यम्॥

पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

द्यावापृथिव्यस्तन्त्री स्थात् सर्वे वा तन्त्रिणो ऽियमः। प्रेषन्यायात् प्रसृतस्य तन्त्रित्वापादकत्वतः ॥ १९ ॥ प्रसूतत्वं नोपदिष्टमिवरोधात् समाश्रितम् । तन्त्रित्वनियतौ शक्तं नातः सर्वे ऽच तन्त्रिणः ॥ २० ॥

यथा मैचावरुणप्रेषमन्त्रविकारः पश्चसंबन्धी सन् पशोस्तन्त्रित्मापादयित त-या प्रसूनलं द्यावापृथिव्यसंबन्धितात् द्यावापृथिव्यस्य तन्त्रित्मापादयतीति प्राप्ते बूमः ॥ उक्तप्रेषमन्त्रविकारः प्रत्यक्षश्रुतः इदं प्रसूनत्ममितिदृष्टताच्च तन्त्रितामा-पादियतुं क्षमम् । न च प्राबल्याभावे कथं तदाश्रयणिमिति वाच्यम् । ऐन्द्रापा-दिना सह विरोधाभावमाचेण तदाश्रयणात् । तसादेकस्य तन्त्रित्विन्यमाभावे-नायेयादिवत् सर्वे ऽप्यच तन्त्रिणः ॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे हादशस्याध्यायस्य हितीयः पादः ॥

तृतीयपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयित ॥

त्वरवाससोरष्टराचे विकल्पो नियमो ऽथवा ।

समुचयो वा नामातिदेशसाम्याद्विकल्पते ॥ १ ॥

मुख्यतेन त्वरोव स्याद्वास एव बहुत्वतः ।

योग्यतेन व्यवस्थाया उभयोः स्यात्ममुचयः ॥ २ ॥

श्रष्टराचे विश्वजित्रयममहः । तस्मिन् प्रकृतिभूतादेकाहाडिश्वजितः परिधानार्था वत्सत्वक् प्राप्तोति। नामा तथातिदेशात् । श्रवभृयादुदेत्य वत्सत्वचं परिधन्न इति प्रकृतौ विधानात् । ततो ज्योतिनीमको अभिष्ठवः षडहः । तच प्रकृतेर्ज्यौतिष्टीमादहतं वासो नामातिदिश्यते । ततो अभिजिद्ष्यमहः । तचापि चोदकाहासः प्राप्तोति । तच हयोनीमातिदेशयोः समबलताद्ष्यस्वहःसु तग्वासो वेच्छया विकल्पत इत्याद्यः पश्चः ॥ प्रथमाहानुरोधेन त्योवत्यपरः पश्चः ॥ इतरेषामहां वहुत्वेन प्रवलतया वास एवत्यपरः पश्चः ॥ कोपीनत्वे वासो योग्यं तक्कु प्रावर्णे योग्या । तसात् सर्वानुयाहकत्वेन समुचयेनाच प्रसङ्गो अपोद्यत इति राह्यानाः ॥

हितीयाधिकरणमारचयति ॥

स्वाधर्म्यमनुनिर्वापेष्वस्ति नो वा बहुत्वतः। अस्ति मैवं तन्त्रमध्ये विहितलात् प्रसङ्गिता ॥३॥

अभी श्रूयते। अभीषोमीयस्य पशुपुरोडाशमनु देवसुवां हवींषि निर्वपतीति। तत्र हिवधामष्टानां बहुलेन पुरोडाशाह्मलवस्त्रात्तिल्लम्। ततः स्वधमा एव ते ऽनुष्टेयाः। न तु पुरोडाशप्रसङ्गसिङ्गरित चेत्॥ मैवम्। प्रत्यक्षेण पुरोडाशतन्त्र-मध्ये विधानेन प्राप्तस्य प्रसङ्गिलस्य युक्तिमाचेण वारियतुमशक्यलात् स्वाधम्ये नास्ति॥

तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

ऋजुत्वादय आघारे विकल्पन्ते न वा ऽियमः। एकार्थत्वाददृष्टार्थभेदात् संभवतो ऽन्तिमः ॥ ४॥

द्शैपूर्णमासयोरास्रायते । ऋजुमाघारयति संततमाघारयतीति । तेषामृजुला-

दीनामाघारोपकारद्वारा कार्यस्थैकत्वाद्विकस्य इति चेत् ॥ मैवम् । दृष्टद्वारनेदाभा-वे ऽप्यदृष्टद्वारनेदात् सहानुष्टानसंभवाच विकस्पो न ॥

चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

समुचयो यववीद्योविकल्पो वात्र पूर्ववत् । आद्यो मैवं नैरपेक्षादृहृष्टाभेदतो ऽन्तिमः ॥ ५॥

अष्टदोषितदानिविकल्पपिरिहाराय प्रयोगवचनानुयहाय च समुच्चयः स्याहज्वा-घारधर्मविदिति चेत्। मैवम् ॥ अहष्टस्य कल्पियतुमशक्यलात्। तर्द्धस्तु हष्टभेद इति चेत्। एकं पुरोडाशिनष्पादनमन्तरेणान्यस्य कार्यस्यादर्शनात्। न च पेषणादौ हषदुपलयोरिव समुच्चयः शङ्कनीयः। तहत् परस्परसापेक्षलाभावात्। अत एव वीहिभियेजेतेत्यच निरपेक्षाणां वीहीणां यागसाधनलं विधीयते। एवं यवैर्यजेते-त्यचापि। तस्माहिकल्पः ॥

पन्तमाधिकरणमारचयति ॥

विश्वानरे पाणिकृते साहित्यं वा विकल्पनम् । साहित्यं स्याददृष्टाय विकल्पः स्यात्समाधये ॥ ६ ॥

विहितयोर्दर्शपूर्णमासयोः कदाचिदननुष्ठाने प्रायिश्वः श्रूयते। विश्वानरं डादशकपालं निर्वपेदमावास्यां वा पौर्णमासीं वातिपात्य। अग्रये पिषकृते पुरोडाशमष्टाकपालं निर्वपेद्यो दर्शपूर्णमासयाजी सबमावास्यां वा पौर्णमासीं वातिपातयेदिति। अच पूर्ववहृष्टप्रयोजनाभावाद्दृष्टार्थमुभयं समुच्चित्यानुष्टेयमिति
चेत्॥ मैवम्। यज्ञवैगुर्ण्यसमाधेद्देष्टप्रयोजनत्वाद्त्योन्यनिरपेश्चयोजीहियवविद्यक्तस्पः।एवमृग्यजुःसामविहितस्याननुष्ठानात् निषिष्ठस्याचरणाद्वा यद्यज्ञवैगुर्ण्यं तस्य
वैगुर्ण्यमाचस्य समाधानाय निरपेश्चाणि प्रायिश्चत्तानि विहितानि। भूः स्वाहेति
गाईपत्ये जुहुयात्। भुवः स्वाहेति दिश्चणागी जुहुयात्। सुवः स्वाहेत्याहवनीये
जुहुयात्। भूभुवः सुवः स्वाहेत्याहवनीये जुहुयादिति। तान्येतानि विकल्यन्ते।
प्रत्येकं वेगुर्ण्यसमाधानश्चमत्वात्॥

## षष्टाधिकरणमारचयति ॥

भिन्नस्तनादिहोमादेविंकस्पो वा समुचयः। विकल्पः पूर्ववन्मैवमदोषविहितत्वतः ॥ ९ ॥

यञ्जपानभेदेन हिवद्रैव्यस्कन्दनादिनिमिन्नेषु श्रूयते । भिन्ने जुहोतीत्यादि । तन वैगुर्यसमाधानार्थेलात् पूर्वविद्वलस्य इति चेत् ॥ मैवम् । दोषसंयोगमनुपन्य-स्य भेदनादिनिमित्रमुपजीव्य विहितलात् । अतो नैमित्रकानामनेकेषां प्रयोगव-चनपरिगृहीतलेन समुचयः ॥

## सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

श्चनध्याये मन्त्रपाटः कतौ नास्त्यस्ति वा न सः। तत्पाठस्य निषिद्धलादस्ति तचानिषेधतः ॥ ७ ॥

पर्वेणि नाध्येयमिति निषिडत्वादनध्याये क्रतुप्रयोगे मन्त्रपाठी नास्तीति चेत्॥ न। निषेधस्य यहणाध्ययनविषयतेन कतुप्रयोगे तिन्षेधाभावात । तसात् क्र-तावनध्याये इप्यस्ति मन्त्रप्रयोगः ॥

#### ऋष्टमाधिकरणमारचयति ॥

स्वरो मन्त्रे भाषिकः किं स्यात् प्रावचनिको ऽथवा। त्रासणोक्तेरादिमो ऽन्यस्तदुक्तेलस्यणनाः ॥ ९॥ तत्तक्ताखीयबाद्यणस्वरो भाषिक इत्युच्यते । तदुक्तमाचार्यैः । छन्दोगा बह्रचाश्वेव तथा वाजसनेयिनः। उचनीचस्वरं प्राहुः स वै भाषिक उच्यते ॥ इति।

सो ऽयं भाषिकः कतौ मन्त्रेषु प्रयोक्तव्यो ब्राह्मणेनोक्तत्वात् मन्त्रविनियोगस्य लिङ्गेन सिडलात्। स्वरिवशेषविधानाय बाह्मणे मन्त्र उपादीयत इति प्राप्ते बूमः ॥ न हि बासणे मन्त्रः पठ्यते । किंतु पठनसिबस्वराद्युपेतं मन्त्रकाएउसमु-त्यवं मन्त्रमुपलक्षयितुं तदुपलक्ष्यसमर्थानि मन्त्रोपक्रमसदृशानि कानिचिदक्ष-राग्युचार्यन्ते । इमामगृभ्णन्र्यनामृतस्येत्यश्वाभिधानीमादत्त इति । एवमेवाभि-प्रायं द्योतियतुं क्वचिन् क्वचिन्छन्दान्तरेगोपलस्यते । तद्यथा साविनागि जुहो-

ति प्रमृत्या इति । यच लिङ्गिसिङ्घो विनियोगस्तच ब्राह्मणमनुवादकमस्तु । त-स्मात् प्रावचनिकः स्वरः कतौ प्रयोक्तव्यः ॥

### नवमाधिकरणमारचयति ॥

बासगोत्पन्नमन्त्रस्य चैस्वर्यं भाषिको ऽथवा । आद्यो ऽन्यमन्त्रवन्मेवं स्वरान्तरिवसर्जनात् ॥ १० ॥ इसीत्ययं मन्त्रो बासग् एवोत्पन्नः । तं प्रोहेद्वानस्पत्यो ऽसीत्य

वानस्पत्यो ऽसीत्ययं मन्त्रो बाह्मण एवोत्यवः। तं प्रोहेहानस्पत्यो ऽसीत्याचा-नात्। न चास्य मन्त्रस्य कश्चित्पावचनिकः स्वरो ऽस्ति तस्माङ्गाषिकः स्वरः॥

### दशमाधिकरणमारचयति ॥

यदा कदाचिन्मन्त्रानो वा कमीनियमाङ्गवेत्। आद्यो मैवं कृत्सजन्यसृतेरङ्गलतो ऽन्तिमः॥ ११॥

इषे वितिमन्तः शाखाछेरे करणं। इमामगृ-णिक्ति रशनादाने। इत्यादिमन्ते-षु बहुधा संशयः। किं मन्त्रादी कर्म कर्तव्यमुतागृ-णन्शनामृतस्येत्येवंविधस्य कर्मप्रकाशकमन्त्रस्योद्यारणकाले किंवा यस्य कस्यचित् पदस्य काल आहोस्वि-न्मन्त्रान्ते ऽथवा तथापि किन्त्रकालं विलक्ष्येति। तच नियामकाभावाद्यदा क-दाचिदिति प्राप्ते बूमः॥ कृत्क्रमन्त्रजन्यार्थस्मरणं कर्मणो ऽङ्गम्। तच्च समाप्तेः पूर्व नोदेति विलक्षे तूत्पन्नं स्मरणं विनश्यति। ततः परिशेषात् मन्त्रान्ते कर्म संनिपतेत्॥

## एकादशाधिकारणमारचयति ॥

मन्त्रादौ किं वसोधीरा मन्त्रान्ते वाच संस्थिते। आद्यहोमेषु सान्तत्याद्वादशान्तेषु तद्युतिः॥ १२॥

अयो किंचित्कर्म विहितम्। संततां वसोधारां जुहोतीति। तत्र सान्तत्यमवि-च्छित्वतम्। तच्च कर्ममन्त्रयोः सहोपक्रमे सत्युपपद्यते। तस्मान्मन्त्रादी कर्मसंनिपात इति प्राप्ते त्रूमः॥ तस्मिन्वसोधाराख्ये कर्मणि द्वादश द्वादशानि जुहोतीति श्रुतम्। द्वादशिममन्त्रवाच्यैः संपाद्यमेकमाद्वतिस्वरूपं द्वादशम्। तद्यथा वाजश्व मे प्रस- वश्व मे प्रयतिश्व मे प्रसितिश्व मे धीतिश्व मे क्रतुश्व मे स्वरश्व मे ख्रीकश्व मे श्र-वश्व मे श्रुतिश्व मे ज्योतिश्व मे सुवश्व म इत्येतैई।दश्भिमेन्त्रवाक्येरेकाहुतिहीं-तव्या। ईहशा उत्तराहुतयः प्राणश्व मे ऽपानश्व म इत्यादिभिर्निष्पाद्यनो। एतेषु च होमडादश्केषु मध्ये मध्ये विल्रह्माभावः सान्तत्यं न तु मन्त्रकर्मणोः सहोप-क्रमः। तसात् पूर्वन्यायेन मन्त्रान्ते कर्मसंनिपातस्य नास्त्रि कश्चिडिद्यः॥

## ह्यादशाधिकरणमारचयति ॥

श्राघारे मन्त्रसाहित्यं धारा वा संतता ऽियमः। कर्मैकलाचाज्यधारानैरन्तर्यस्य संभवात् ॥ १३॥

संततमाघारयतीत्यच पूर्ववदाहुतिनेरन्तयं न संभवति। आहुतेरेकतात्। अन्तो मन्त्रसाहित्यस्यैव संततशब्दार्थत्वात् मन्त्रादो कर्मापक्रम इति चेत्॥ मैवं श्रा-र्यमाणाज्यविन्दुनेरन्तर्यस्य संततशब्दार्थत्वसंभवात्। न च प्रयाजाद्याहुतिष्व-पि नेरन्तर्यमस्त्रीति शङ्क्यम्। तच विच्छिद्य विच्छिद्य विन्दुपाते ऽपि कर्मवैक-त्याभावात्। अच तु न तथेति वैषम्यम्। तथा सत्याघाराय यदाज्यं जुहां गृहीतं तत् सर्व शनैरविच्छेदेनाहवनीये पातयेदिति संततशब्दार्थः। यदि मन्त्रकर्मणोः सहोपक्रमः स्यात् तदानीमनेन मन्त्रेणेति तृतीयाश्रुत्युक्तं पूर्वकालल-स्रणं मन्त्रस्य करणतं हीयेत। तस्तात् पूर्ववन्मन्त्रान्ते कर्मसंनिपातः॥

## चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

पूषाद्येकार्थमन्त्राणां साहित्यं वा विकल्पना। आद्यः शक्यत्वतो मैवं मन्त्रान्ते संनिपाततः ॥ १४ ॥

पुरोडाश्विभागे चयो मन्ताः श्रुताः। पूषा वां विभजतु भगो वां विभजत्वर्य-मा वां विभजत्विति। तच समुचित्यानुष्ठातुं शक्यत्वात्समुचय इति चेत्॥ मैवम्। प्रथममन्त्रान्ते कर्मणः संनिपाते सित मन्त्रान्तरे प्रयोजनाभावात्। तसाद्विकल्पः। व्रीहियवयोर्निणीतस्यैव विकल्पस्यायं प्रपञ्चः॥ चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥

चतुभिरिश्रिमित्यच विकल्पो वा समुचयः।

विकल्पः पूर्ववन्मैवं समूहे करणलतः ॥ १५॥

अयौ श्रूयते । चतुर्भिरिभ्रमादत्त इति पूर्वोक्तविभागमन्त्रवत् प्रतिमन्त्रं पृथ-क्ररणलं नास्ति चतुःसंख्यया समूहे करणल्यप्रतीतेः। तस्मान्मन्त्रानो कर्मसंनि-पातस्य वाधेनैव समुचयः स्थात् । न च पूर्वस्थैनैकस्य मन्त्रस्थानो संनिपातो न स्यादिति शङ्कनीयम् । वाचिनकसंख्यया न्यायसिङस्य तस्य बाधितलात् ॥

पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

प्रथमन्त्रौ समुच्चेयौ विकल्यौ वा चतुष्ट्ववत्। आद्य उक्तिइयान्मैवं समुच्चित्यनुदीरणात् ॥ १६ ॥

उरु प्रथस्वेति पुरोडाशं प्रथयति । उरु नी यज्ञपतिः प्रथतामिति पुरो-डाशं प्रथयतीति बास्रागेन पुरोडाशप्रथने डी मन्त्री विनियुक्ती तस्य च मन्त्र-विनियोगस्य मन्त्रलिङ्गेनैव सिंडलाह्रासणगतं वचनहयं चतुःसंख्यावत् समुचये पर्यवस्यतीति चेत्॥ मैवम्। तस्मिन्वचनद्वये मन्त्रयोः परस्परनैरपेस्थप्रतिभासेन समुचयस्यायुक्तलात्। अतो लिङ्गिसिड एवार्थो ऽनूद्यत इति वीहियवविड-कल्पः ॥

षोडणाधिकरणमारचयति ॥

उद्दिवेत्युच्छ्रयस्वेति विकल्पो वा समुचयः।

विकल्पः सारकवैकादाकारान्यनतो ऽन्तिमः ॥ १७ ॥

यूपस्योच्छ्रयणे करणभूत एष मन्त्रो ऽध्यर्पुणा पठ्यते। उद्दिवं स्तभानान्तरिक्षं पृण पृथिवीमुपरेण हंहेति। उच्छीयमाणाय यूपाय प्रेषितेन होता मन्त्रः पठ्य-ते। उच्छ्रयस्व वनस्पते वर्षान् पृथिया अधीति। अनयोर्मन्त्रयोर्यूयोच्छ्रयण-सारणमेकमेव कार्यम्। तसाडिकल्प इति चेत्॥ मैवम्। करणमन्त्र उच्छूयणं करोमीत्येवं सारयति । हौत्रसु क्रियमाणमुच्छ्यणमनुवदस्वधर्यीर्यूपोच्छ्यणं क- र्तव्यमित्येवंविधां सृतिं जनयति । तत्र सार्यस्योच्छ्रयणस्यैकावे ऽपि कर्तव्यमित्य-स्य करोमीत्यस्य च सृतिप्रकारस्यान्यतात् कार्येक्याभावेन समुचयः ॥

सप्नदशाधिकरणमारचयति ॥

उच्छ्रयस्व समिडस्येत्यादीनां किं विकल्पनम् । समुचयो वा कार्येक्यादाद्यो ऽनुस्यूतये ऽन्तिमः ॥ १৮ ॥

उच्छ्यस्वेत्यृगेका। सिमइस्य श्रयमाण इति हितीया। ऊर्ध्व ऊ षु ण इति तृतीया। ऊर्ध्व नः पाहीति चतुर्थी। ता एताः क्रियमाणमनुवद्नयो होचा प- द्यन्ते। तासां यूपोच्छ्यणकर्तव्यतास्मारणस्य कार्यस्थैकत्वाहिकल्प इति चेत्॥ मैवम्। प्रथममन्त्रेणोत्पद्मायाः स्मृतेरुत्तरोत्तरमनुस्यूतेः पृथक्प्रयोजनतात्। त-स्मात् समुद्ययः॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे द्वादशाध्यायस्य तृतीयः पादः ॥

चतुर्थपादस्य प्रथमाधिकरणमारचयित ॥ सारस्वतीमनूच्येति विकल्पो ऽथ समुच्चयः। जपैक्यादादिमो ऽन्यः स्यात् प्रकारस्य विभेदतः॥१॥

दीश्चितस्य वाङ्ग्यमनात् पूर्वे जपाय मन्त्राः श्रूयन्ते । सारस्वतीमनूच्य वाग्य-नत्योति । एवमायावैष्णवीबाईस्पत्ये उदाहार्ये । श्चत एव सूचकारः । श्चयवैके-षामायावैष्णवीं सारस्वतीं बाईस्पत्यामुक्तमामनूच्य वाग्यन्तव्येति । तचानुवचन-शच्दाभिधेयस्य जपकार्यस्येकत्वाद्विकस्य इति प्राप्ते ब्रूमः ॥ जपस्यादृष्टार्थतेन प्र-कारभेदे सति कार्यनानातात् समुचयः । एवं जपमन्त्रवत् स्नुत्याशीरभिधानमन्त्वे-ष्विप सजातीयैः समुचयो दृष्टव्यः ॥ हितीयाधिकरणमारचयति॥

इदं वाटिइयोः किं स्थात् साहित्यं वा विकल्पनम् । साहित्यं पूर्ववन्मैवं देवताबोधनैक्यतः ॥ २ ॥

ऐन्द्राबाईस्पत्ये कर्मणि इदं वामास्ये हिवः प्रियमिन्द्राबृहस्पती इत्यादिके या-ज्यापुरोऽनुवाक्ये डिविधे आसाते। तयोः सारस्वत्यादिवत् समुचय इति चेत्॥ मै-वम्। दृष्टप्रयोजनस्य देवताबोधनस्यैक्तवात्। तस्माडिकल्पः॥

# तृतीयाधिकरणमारचयति ॥

पुरोऽनुवाक्यया याज्या विकल्या वा समुचयः। पुरेवाद्यः समाख्यानाइचनाच समुचयः॥३॥

देवताप्रकाशनकार्यस्थैकत्वाद्याज्ययोर्थथा विकल्पः तथैवेकयुग्मगतयोरिति चेत् ॥ मैवं पुरोऽनुवाक्येति समाख्याया उत्तरकालीनयाज्यामन्तरेखानुपपत्तेः । किंच पुरोऽनुवाक्यामनूच्य याज्यया जुहोतीति प्रत्यक्षेण हविःप्रदानकार्यभेदो-क्तिपुरःसरं साहित्यं विधीयते । तस्मात् समुचयः ॥

# चतुर्थाधिकरणमारचयति ॥

क्रयणेषु विकल्पः स्यात् साहित्यं वायिमो यतः। कार्यैक्यमानतेर्लाभाद्दशोक्तेश्व समुचयः ॥ ४॥

श्रजया क्रीणाति हिरायेन क्रीणाति वाससा क्रीणातीत्यादिना बहूनि सोम-क्रयसाधनानि द्रव्याययास्रातानि । तेषां कार्येक्याडिकल्प इति चेत् ॥ मेवम् । ब-हुभिर्द्रव्यैर्विकेतुरानतेः सीलभ्याद्द्यभिः क्रीणातीति संख्योक्तेश्व समुचयः ॥

### पञ्चमाधिकरणमारचयति ॥

गुदोपयजने किं स्याहिकल्पो ऽष समुचयः। आद्यः स्यादर्थकर्मताच शेषप्रतिपत्तितः॥ ५॥

अयीषोमीये गुदेनोपयजतीति श्रूयते । ऐकादिशिनेषु तचोदकपाप्तम् । तचो-पयजनस्यार्थकर्मतं गुदेनेति तृतीयाश्रुत्या प्रतीयते । तस्य चार्थकर्मण एकेन सि- इत्वादेकादशानां गुदानां विकल्प इति चेत् ॥ मैवम् । प्रयाजशेषन्यायेन तृतीया-श्रुतेर्विपरिणामे सति शेषप्रतिपन्निसंस्कारिवधानात् । तसात् समुचयः ॥

## षष्ठाधिकरणमारचयति ॥

एका देया समुच्चेयं विकल्पं वाद्य श्रानतेः। सौलभ्यादिनामो नैरपेस्थान्संख्यान्तरादिष ॥ ६॥

श्राधाने श्रूयते। एका देया षड्देया द्वादश देया इत्यादि। तच सोमक्रयन्याये-नानतेः सीलभ्यात्ममुचय इति चेत् ॥ मैवम् । संख्यानां बीह्यादिवत् परस्परनै-रपेष्ट्यावगमात् । समुचये श्रूयमाणाभिः संख्यान्तरस्य दुर्वारताच । तस्माद्विकस्पो न तु समुचयः ॥

### सप्तमाधिकरणमारचयति ॥

समुचयो जाघनीनां न वाद्यो गुदवन्न तत्। प्रकृतौ नियमादर्थकमीतो ऽच तथात्वतः ॥ ७ ॥

ऐकादिशनिदिगणेषु जायन्या पत्नीसंयाजनं चोदकप्राप्तम् । तच प्रतिपित्तक-मैलाज्जाधनीनां गुदानामिव समुचय इति चेत् ॥ मैवम । दर्शपूर्णमासयोः प-त्नीसंयाजरूपे ऽर्थकर्मग्याज्यजाधनीद्रव्ये विकल्पेन विहिते ते चोभे अयीषोमी-यपशौ चोदकेन प्राप्ते । तच जायन्यां प्राप्तायां पुनरिप जायन्या पत्नीः संयाजय-त्नीति विहितम् । स च पुनिविधः स्ववैयर्थ्यपिरहारायातिदेशप्राप्तमर्थकर्मत्वं वा-रियला प्रतिपित्तकर्मत्वं प्रापयतीति पूर्वपक्षीकृत्य विकल्पेनातिदिष्टाया जायन्या नियमेन पुनिविधेश्वरितार्थलान्नार्थकर्मत्वं निवारणीयमिति सिडान्तनीयम् । त-तः प्रकृतावयीषोमीयपशावर्थकर्मत्वेन विकृतिष्वर्थकर्मग्रंश्वकया जायन्या निष्य-त्रेगुँदहष्टान्तासंभवाज्जाधनीनां विकल्पः ॥

### अष्टमाधिकरणमारचयति ॥

नित्योखायौ काम्यविहः संयुज्येताय वाधकः। कार्यभेदादादिमो ऽन्यः काम्येनान्यप्रसन्जनात् ॥ ७ ॥ अपिचयने कमेग्युखां निष्पाद्य तस्यामुखायामिपिधियते स नित्यो ऽियः । तत्रकरणे काम्यो विद्वः पठ्यते। वृक्षायाञ्च्युलतो बस्चवर्चसकामस्याहृत्यावद्ध्या-दिति। तच नित्यस्यायहाँमः कार्यः काम्यस्य तु फलाय धारणम् । अतः कार्यभेदान्तमुचय इत्येवं प्राप्ते बूमः ॥ फलाय धृतेनेवाियना होमस्यािप प्रसङ्गिसिडेिनित्यो वाध्यते । तथा सित कािमनो वहूचन्तरमकािमनो नित्यो ऽियरिति व्यवस्थितो विकल्पः ॥

### नवमाधिकरणमारचयति ॥

सो ऽग्निराहवनीयो नो वाद्य आहुतियोगतः। अन्योन्याश्रयतो मैवं संस्काराचेन सो ऽच हि ॥ ९ ॥

स पूर्वोक्तः काम्यो विह्रराहवनीयो भिवतुमहिति । कुतः । तिनविचनीयस्याहु-तियोगस्य तिस्मन् संभवात् । आगत्य हूयते ऽस्मिन्नित्याहवनीयः । हूयन्ते चाच काम्याहुतयः । तस्मादाहवनीयधमा गतश्रीधारणादयस्तच कर्तव्याः । तच कल्प-सूचकारेण दिशताः । नक्तमाहवनीयं धारयित नित्यो गतिश्रय इति चेत् ॥ मैवं पर-स्पराश्रयत्वात् । अथाधानसंस्कारादाहवनीयत्वम् । तह्वचास्य संस्कारस्याभावान्ना-हवनीयत्वम् ॥

### दशमाधिकरणमारचयति ॥

श्चस्याधानादि नो वाच सर्वशेषत्वतो ऽस्ति तत्। न संस्कृतस्थानपातान्मन्थनस्यायसंभवात् ॥ १०॥

अत्र पूर्वोक्ते वहावाधानादिकमिस्त । कुतः। आधानस्य सर्वेकमेशेषलात्। नैतद्यु-क्तम् । आधानादिभिः संस्कृतं नित्यमियं वाधिला तस्य स्थाने ऽवस्थितलेनाग्न्यु-त्यादकसंस्कारानुपयोगात् । न च ज्वलतो वृक्षायादाहृतस्यारिणमन्यनेनोत्पित्तिः संभवति । तस्मान्नास्त्याधानादि ॥

एकादशाधिकरणमारचयति ॥ धृतिर्विकल्पितोख्यस्य किंवा नैवास्ति धारणम् । निषेधात् कल्यविधितश्वाद्यो न प्राप्तवारणात् ॥ ११ ॥

अपिचयने यो ऽयं नित्य उख्यो ऽपिस्तस्य सार्वकालिकधारणं विकल्पितम्। कृतः। विधिनिषेधयोरुभयोः सङ्गावात्। प्रतिषेधस्तावदेवं श्रूयते। न प्रतिसमिड्डो यन्त्रप्तिसमिड्डो भातृत्र्यमस्मिङ्गनयेदिति। सो ऽयं प्रतिषेधः प्राप्तिमन्तरेणानुपपद्यः प्रापकं विधिं कल्पयति। तस्माहिकल्प इति चेत्॥ न। निषेधस्यान्यथाणुपपद्मन्तात्। आहवनीयविषयं नित्यधारणं गतिश्रयो यहिहितं तच्चोदकेनोख्यायौ प्राप्तित्वात् प्रतिषिध्यते। तथा सति विधेरकल्पितनात् केवलेन प्रतिषेधेन धारणाभाव एव प्रतिनियतः॥

### हादशाधिकरणमारचयति ॥

शुकस्पशिदिकं सन्त्रे सर्वेषामुत कस्यचित्। अविशेषादादिमो ऽन्यस्तावतैवार्थसिडितः ॥ १२ ॥

शुक्तं यजमानो उन्वारभते। यजमानेन संमितौदुखरी भवतीति विहितं यत्तत् सच्चे सर्वेषां यजमानानां भवेत्। कृतः। यजमानलस्य सर्वे।विश्वष्टलादिति चेत्॥ मै-वम्। एकेन कृते सित प्रयोजनस्य शुक्तयहसंस्कारादेः सिद्धलात्। न ह्येते यजमानसंस्काराष्ट्रां येन प्रतियजमानमावर्वेरन्। तसादेक एव कुर्यात्॥

### चयोदशाधिकरणमारचयति ॥

छाहीने सत्तवच्छुकस्पृगैक्ये स नियम्यते। न वाद्यः संभवान्मैवं विशेषानवधारणात्॥ १३॥

यथा सन्ते यजमानेष्वेक एव शुक्रयहं स्पृश्ति तथाहीनेऽप्येक एवेति पूर्वन्यायेन स्थिते सित स एकः किं नियत उत यः को ऽपीति संश्ये सित नियमस्य सन्ते वस्यमाण्तवादिहापि नियम इति मन्दः पूर्वेपशः ॥ विशेषस्यावधारियतुमश-क्यताद्यः को ऽपीति राज्ञानाः ॥

चतुर्दशाधिकरणमारचयति ॥ कश्चितृहपतिवी स्यात् सन्त्रे कश्चिदहीनवत् । इतरेषां तदार्तिज्यादिवलसार्थमिनामः ॥ १४ ॥

पूर्विक्तिनाहीनन्यायेन सन्ते यः को ऽपि शुक्रस्पर्शादिकं कुर्यादिति चेत्॥ मै-वम् । गृहपतिव्यतिरिक्तानां तदानीमार्त्तिज्यकार्ये विनियुक्तानां शुक्रस्पर्शाद्यसं-भवात् । विलम्बे लार्तिज्यशुक्रस्पर्शयोविंहितमेककालीनत्वं हीयेत । तस्माद्विल-चार्षे गृहपतिरेव तत्कुर्यात् ॥

### पञ्चदशाधिकरणमारचयति ॥

अज्ञनाद्या गृहपतेः सर्वेषां वा ससाख्यया। आद्यो नो फलिसंस्काराः सर्वेषां फलिनामतः॥ १५॥

श्रञ्जनाभ्यञ्जनादयो गृहपतेर्युक्ताः संस्काराधिकोन गृहपतित्वसमाख्याया उप-पन्नतादिति चेत् ॥ मैवम् । फिललप्रयोजना एते संस्काराः फिललं च सर्वेषां य-जमानानाम् । यत्तु गृहपतेः फलाधिकां श्रूयते भूयिष्ठामृडिमाप्नोतीति तडाच-निकं न तु संस्काराधिकाकृतम् । समाख्या तन्तरेणापि संस्काराधिकामृतिजामि-व कर्मकरत्वाद्वपद्यते । तसात् सर्वेषामञ्जनाद्याः कार्याः ॥

### षोडशाधिकरणमारचयति ॥

याजमानार्तिज्ययोः किं वलवत् पूर्वमुत्तरम् । उताद्यश्वीदकप्राप्तेरन्यः प्रत्यक्षतो विधेः ॥ १६ ॥

सन्ते यत्र याजमानार्तिज्यकर्मणोरेकदा प्राप्तिस्तत्र याजमानं बलवज्ञोदकेन प्राप्तत्वादिति चेत् ॥ मैवम् । ये यजमानास्त ज्ञृत्विज इत्यार्त्विज्यस्य प्रत्यक्षविहि-तत्वात्। तस्मादार्त्विज्यं बलवत् ॥

## सप्तदशाधिकरणमारचयति ॥

ञ्जार्तिज्यं किं चिवर्णस्यं विप्रयोग्येव वायिमः। विद्यावस्त्राच तद्युक्तं बास्रणस्येव तत्स्मृतेः ॥ १७ ॥

विप्रक्षिचियवैश्यानामधीतवेदानां विद्यावच्चादार्त्तिज्यमस्तीति चेत्॥ न। वि-प्रस्यैवार्त्तिज्यस्मर्ग्णात् । तथा च याज्ञवल्काः । प्रतिप्रहो ऽधिको विप्रे याज- नाध्यापने तथेति । एवं सुत्यन्तराख्युदाहरणीयानि । तस्माहिप्रस्यैवार्ति-ज्यम् ॥

> वेदानां स्थितिकृत्पुरा हरिहरो ऽभूत्सूचकुज्जैमिनि-स्तद्भाषं शवरो व्यधात्रदितवांस्तृ हिस्तरं माधवः। मो ऽयं नित्यकलचपुचजनकप्रज्ञाधिपत्यस्थिति-दींघायुः सह बन्धुभिविजयतामाचन्द्रमातारकम् ॥

॥ इति माधवीये जैमिनीयन्यायमालाविस्तरे हादशस्याध्यायस्य चतुर्थः पादः। समाप्तश्व हादशो ऽध्यायः ॥



# Jaiminíya-nyáya-málá-vistara.

### Various Readings.

(From page 401.)

Page.

401. l. 21. मुखो. - A. O. P. read मुखे.

402. 1. 8. एकलोपो ६ च. — A. O. P. read एकलो-पाझ.

403. 1. 2. क्रियासंबन्धे. — A. O. om. क्रिया.

404. l. 10. जाचिंगकं. — B. P. जचणीयं.

l. 18. संवपन. — A. B. O. संपवन, see Errata.

1. 25. न वा. - P. corrupt. A. O. वा नी.

405. l. 1. समाखाजं. — A. P. समाखाडां.

 गुष्काचमसुविदं. A. P. O. गुष्का-यस्विदं.

l. 14. ढूंह. — A. P. O. वृंह; and so l. 15. परिवृंहर्ण.

406. l. 14, 15. हषदि संच:. — A. P. O. दृषदि-वसंघ:. (Taitt. Samh. II. p. 82. दृषन्त्रन्ता:)

407. l. 3. ब्रूप्तोपकारतथा. — B. प्राकृतोपकार-कतथा.

5. तसात्तत. — B. तसात्.

1. 7. A. om. अतिदेशात्-

408. l. 1. सपशुकेष. - B. सौसिकेष.

1. 24. तसाक्कूयमाणि:. — A. O. तसात्तक्कू-यमाणि:.

409. l. 16. दिचियात्वरूपस्य कार्यसैकलात्. —
P. दिचियात्वरूपस्य यत्कार्यकलात्. A. इचियात्वरूपस्य यत्कार्यमानतिसस्या एकलात् कार्यसैकलात्.

Page.

410. l. 6. प्रतिगृक्षीत. — A. O. P. प्रीता गृहीता.

 8. द्विणाक्षेण — प्रयुक्ताको — B. द-विणाक्ष्यलेनानतिसाधनलप्रयुक्त्या तेन.

1. 22, 23. The Mss. vary between विकृति and विकित्ति, but the latter is used of páka in Vaiyákaraṇa-bhúshaṇa-sára, p. 5, 1. 13.

411. 1. 2. ग्राघारी ऽचालि. — B. ग्राभघारी ऽस्ति.

1. 16. न युक्तः प्रकृतः कतुः — B. न युक्तं प्र-कृतः कुतः.

412. l. 2. प्रखाहक-. — A. प्रखाधिक-; B. प्र-खाहिक-.

last l. ग्रहेकलवत्. — B. P. ग्रहेकलवदु-हेश्रगतलात्.

413. l. 1. विभागावश्चंभावात्. — B. विभागी इवश्चंभावीः

l. 11. दीवयति. — A. दीवयन्ति.

414. l. 8. चोर्ब. — B. adds in margin गो (i. e. गोदोर्ब.) cf. the reading in Taitt. Brahm.

Comm. I. p. 182, गोपद्योंने.

415. l. 13. कृत्त्र नृत्. — B. कृत्त्र कृत्.

416. l. 9. पुंसि तु. — E. conject.; A. O. P. पुंसि ते, B. पुसि नी.

1. 13. निवार्थितुं. — A. P. विचार्थितुः

416. l. 17. पंचे प्राप्तेः. — B. पचप्राप्तेः.

1. 24, 25. तथायधिनः — नाध्यते. — A. B. O. P. agree in this reading. The text given in the Taitt. Samh. Comm. vol. I. p. 1032, has a remarkable variation, which I subjoin, as it might suggest the idea of an old omission from a homoeoteleuton (cf. note on p. 460, l. 21.) तथायधिनः पादिन इ-त्यादिसमाख्याप्रापिता विषमविभागविभ्यान्त्रिमं द्र्यान्तरमानेष नाधितं भ्रव्या विरोधनो विध्यन्तरसाविधानात् । अत्योद्वप्राप्ता विध्यन्तरसातिधानात् । अत्योद्वप्राप्ता वेध्यमध्योभागविभ्रवन्न्तिः सा यजुर्भुक्तरथक्पभागविभ्रविधिना नाध्यते।

418. l. 3. B. चाजु.

1. 11. विंच प्राचुर्यार्थ- — B. प्राचुर्ये उर्थे

l. 16. प्रसन्धते. — B. प्रयुज्यते.

I. 20. प्रवृती - उपाकरोति supplied from B.

419. l. 11. B. होमनिष्पादनलचणस्यः

1. 16. प्रचीग - एव. — B. प्रचीगवचनप्रापित-त्वात् संहतानामेव.

420. l. 20, 21. B. त्रावे निलमग्यादिष्वपि सन्ते-मान्वयात जिङ्गं.

1. 21. विशेषयोभेंदेन. — B. विशेषणविशे-षयोभेंदेन which I now prefer.

l. 23. B. बहिराह्मंन्सजातीयान्; cf. Taitt. Samh. II. 3. 9. (vol. II. p. 444.)

421. 1. 7. After निवर्तका: A.P. add the following gloss, (A. in margin) उपचयात्मकं गागमुपगानं तच शारीरं सजातीयत्वात्। सामगानं तंच्यादिगानं चीभयमुपगानं पूर्वपचे
तच कार्यैक्यावृत्विजां निवर्तकमित्वाह शारीरेति।

1. 9. A. O. P. omit चित्ते.

 9. After कर्मान्तरं A. P. add a gloss, (A.in margin), सिद्धानी गानस्थानु पश्चाद्वा-नमुपगानं तस न शारीरमेव अभिचारादि-त्वाह न तस्विति। (seq. न तस्तः) Page.

 तंत्रीगानप्रयोगात् — B. तंत्रीगाने गानप्रयोगात्.

l. 14. A. O. P. here and subsequently गी-रगुज्ञ-

1. 15. ग्रीख-. - A. O. P. रीच्य-.

1. 17. ग्रम्यझनं. — B. ग्रम्यझते.

422. l. 3. A. O. P. om. प्रकृति before लिङ्केन.

1. 5. परिधानं — प्रावर्णः — A. O. P. ता-ण्यादिपरिधानं वासांसि विश्रंसयतीति (sic) वासोवज्ञलानुवादादुपरितनं प्रावर्णं वि-भीयते (A. adds तदुपरितनं प्रावर्णं).

1. 10. प्राक्तानि. — B. इतानि.

 20. ऋलङ्गले — लिङ्गेन. — B. ऋलङ्गगते सत्यृगचराद्भिव्यक्तिसामध्येन लच्चेन प्रा-कृतलिङ्गेन.

423. l. 7. निवर्त्वानां — बोधयन्ति. — B. नि-वर्त्वानामपि तत्। संख्यावन्तं प्रत्यासन्त्या बोधकं.

1. 13. उपयोगाय. - B. उपयोगात्तु.

 14. वृत्तौ पूर्वोपयोगिलात् — B. वृत्तिं प्र-सुपयोगिलात्.

1. 22. -श्रेषक्पं. — P. B. -श्रेषभूतं.

424. l. 17. B. तत्तत्संबन्धविशेषवाचिश्रव्हेन.

425. 1. 5. स चार्थ ऋादित्यादिना. — A. O. P. स चादित्यादिना.

i. 9. प्रयोगान्वये. — B. प्रयोगानपेच्य.

1. 10. अपेचितः. — B. अनपेचितः

1. 12. अतिदेशोः — B. अतिदेशे.

1. 24. A. O. om. कार्य: but not in p. 426, 1.2.

426. l. 4, 6 etc. It is curious that all the Mss. often write this word वृधन्वता.

1. 7. देवतावाचकः. — B. देवताबाधकः.

1. 23—25. विधिमयुक्ती — प्रयोक्तवः — B. विधिनिनमप्रभेदः । स आर्थिको न तु ग्रब्दः । सत्रविद्यति । तथा सति पूर्वोक्ताग्न्यादीनि निगमन्यायेन विध्यन्दः प्राभोति । ततो वनस्यतिग्रब्द एव निगमेषु प्रयोक्तवः ।

- 427. l. 12. कार्यजनणया. B. कार्याकार्यजन गया.
- 428. l. 5. B. प्राज्ञिचादिलच्यात. so also in l.6.
  - 1. 10. त्रनुयाजः स्थात्. B. त्रनुयाजः सं-स्कारः
  - 1. 17. नन्. B. नत्.
  - l. 18. प्रागनुवचनं. B. प्राप्तमनुवचनं.
  - 1. 19. विधीयेयातां. B. विधीयेतां.
- 429. 1. 13. बृहद्रथनारसामनोः B. बृहद्रथना-रपष्ठसामनीः
- 430. 1. 8. प्रत्यचतया चोद्कप्राप्तवाधः B. प्र-त्यच्या चोदकस्यानुमेयस्य वाधः.
- 431. l. 3—5. पृषदाच्यश्रब्देन पद्यः. B. पृष-दाच्यश्रब्देन द्रव्यानरसृत्पद्यते । तेन चानु-याजा इच्यन्ते । ततः पृषदाच्यपानिति तृती-यः पद्यः.
  - 1. 17. उपक्रम: B. अनुक्रम:.
  - 1. 18. স্থানন্দাবি. A. O. P. স্থানাব্-মাবি; B. স্থানাব্যমাবি. The reading in the text is conjectural.
  - 1. 19. न च दितीयं. B. तेन च दितीयं (so too in A. originally but ते is erased).
  - last l. द्विराचिराचादिषु. P. द्विराचा-दिषु (and so B. originally but corrected in margin).
- 432. l. 4. एकचिकनामक:. A. O. P. एकचि-नामक:.
  - 1. 5. एकचिक:. A. O. P. एक:.
  - 1. 13. त्रयोपतस्यः B. क्ट्स्त्रयोपतस्यः
  - 1. 16, 17. स चारंभ: ग्राह्य: A. P. ए-कविक एव क्रती व्यतिषंगीयेकस्यां तिसृषु च सोवेषु संपाद्यस्तृची निखिको ग्राह्य:. This is erroneously repeated from the beginning of Adhik. 3.
  - 1. 21. यहुर्गानं. A. यदूर्धगानं.
  - 1. 23. इहेकचिककती. A.O. P. इहेककती.
  - 1. 24. नतु. A. O. ननु.

### Page.

- 433. 1. 2. दादशाहे प्रायणीयादितः. A. O. P. दादशाहप्रायणीयादिकः
  - 1. 13. जगतोमन्तर्यन्तीति. A. O. P. जगतीमन्तमयतीति.
- 434. l. 20. वाचां. B. श्रङ्कानीयं.
  - l. 21. ऋगागम:. B. ऋच अवगम: (sic).
- 435. l. 2. श्रम्यस्य. B. श्रन्यस्य.
  - 1. 12. प्रथमाया पंचदश्र. В. प्रथमा-या दिर्भ्यासेनापि पंचदश्र.
- 437. l. 14. विलम्बित:. B. विलम्बत.
  - l. 23. न भवति. A. O. P. omit न; B. adds सं in the marg. sec. m. before भवति, but I think needlessly.
- 438. l. 3, 4. स यह:. P. संयह: (and so B. pr. m. in l. 4).
  - 1. 5. जात्यैववचनं. O. P. जात्येववचनं.
  - 1. 12. ң 双寰:. A. O. P. ң茲寰: (and B. pr. m.).
  - l. 16. ऐन्द्रवायवाग्रान्. A. O. P. ऐन्द्र-वायवान्. (cf. supra II. 3. 1.)
  - 1. 20. निविश्ति B. विवेश्यते.
- 439. l. 3. र्थनारं जगक्क्दात्. So O.P.;A.B. र्थनार्जगक्क्दात्.
  - 1. 8. गच्छति. B. P. जगति.
  - एकस्थापि साम्नः लादितिः B. एकस्थापि साम्नोः परित्यक्तलाय परिभेष-गीतिः
  - 1. 12. इत्यस्य वैद्यर्थप्रसङ्गात्. B. इत्यस्य दक्तिः वैद्यर्थप्रसङ्गात्.
  - 12, 13. चवर्द्धलेन पुनसदुक्तिः В. चवर्द्धलेन समुच्चयपचस्त्रैवाश्रयणलाय प-रिश्रेषेण पुनसदुक्तिः.
  - 1. 23. चारी विकलाः B. सत्त्वे विकलाः A. चाराविकलाः
- 440. l. 8. रथनारख मुख्यलात्. A. O. P. र-थनारखामुख्यलात्.

- 440. l. 18. B. reads ऋगल्ख before **धाराग्रहापै-**चलात
  - 19. ऐन्द्रवायवादयो धारायहाः तद्वाक्ये।
     A. O. P. ऐन्द्रवायवादयो वाक्ये.
- 441. l. 6. ख्याने. B. संखाने.
  - 1. 8. सन्ध्ययान्. A. O. P. सन्ध्यायान्.
  - 1. 11. A. O. P. विधीयमानांग्रलपाठक्रमवा-धमनारेण
  - l. 16. सर्वमुख्यं. So B; P. has स सर्वे मुख्यं, O. स सर्वेभ्यः प्रथमं, Λ. स सर्वेभ्यः प्रथमं मुख्यं. The printed Taitt. Samhitá
    (vol. I. p. 628) has सर्वादौ मुख्यं.
    - l. 17. प्राक्ततान्. B. प्रक्रतान्.
    - 1. 18. गृह्णीरन. B. गृह्णीयु:.
- 442. l. 4. ग्रहापकार्षे. B. ग्रहणापकार्षे; so too in l. 8.
  - 1. 28. तृतीय इहनि. B. चतुर्धे इहनि.
- 443. 1. 3. श्रसिद्ध:. B.O. सिद्ध:.
  - 12. विधिसामान्यात् B. विधिसाम्यात्
  - 1. 22. विक्रति: A. O. विक्रतिषु.
  - 1. 23. A. P. om. प्रयोजनं.
- 444. l. 9. समूहावृत्तिः B. सक्टावृत्तिः
  - 1. 13. समूहवर्ति. So all the Mss. Query स-मृहवर्तिनः?
  - 1. 21. संघातनिवृत्तये. B. संघातानिवृ-
- 445. l. 1. चोदकप्राप्ता प्रत्यचिवहिता. B. चो-दकाप्राप्तप्रत्यचिहिता.
  - 1. 7. प्रशस्त्रवे. A. O. P. प्रशस्त्रते.
  - 1. 9, 10. These two quotations I have not been able to identify, and my reading is partly conjectural. In 1. 9. A. O. P. read गायनीक्ट्सस्तिष्टुम्कट्सो जगतीक्ट्स इति सुतं (O. जगतीक्ट्स); B. गायनक्ट्र-ट्सस्तिष्टुम्कट्से जगतीति क्ट्स इति प्रदेश सुतं
  - l. 10. So B. reading however गायवहन्दस्

Page.

- and जगतीक् न्दाः; A. O. P. omit the clause तथा पवसानचय॰ इति श्रुत, but A. P. read the following clause as तथा पवसानचयपरिधिस्तावके
- 445. l. 13. All the Mss. read तृतीयसविणक इति but B.'s original reading has been erased.
  - 21. माध्यन्दिनीक्को जागतस्य स्वित्तकस्य स्थाने. — B. reads स च तृतीयसवनस्य स्थाने सो ऽपि प्रातःसवनीयस्थाने.
- 446. 1. 2. तस्त्राधानां मुख्यक्तन्द्रस्त्ताभावात्. B. भन्नाधानां मुख्यक्तन्द्रस्त्रभावात्.
  - 1. 21. मोलनस्थापि B. मीलनस्थासः
- 447. l. 10. भिन्नवाक्यलं B. P. भिन्नवाक्यं
  - 1. 16. वोतः B. चेति.
  - l. 17. ग्रन्थे. A. O. P. श्रन्थो; B. orig. ग्रन्थे but altered to sec. m.
- 448. l. 13. प्रायणीयोदयनीयो. So O. P.; A. reads स्टे; B. reads the whole passage प्रा-यणीयो देशत्वेन विधीयते.
  - l. 17. उद्वसानीये. B. उद्यनीये.
- 449. l. 3. वैराजं॰ अच्छावाकस्थेति So A. O. P. [except that for ब्रह्मसा (which I give e conject.) P. has ब्रह्म (O. ब्रह्मसा, A. ब्रह्मसान.] B. reads (after होतु: पृष्ठं) वैराजं ब्रह्मसाम शाक्करं मैचावर्णसाम रैवतम-च्छावाकसामिति
  - l. 11. तनि देशिन. A. P. तनि देशि.
  - 1. 20. विक्रियते. B. क्रियते.
  - l. 21. All the Mss. read -वाचि: should we read वाची?
  - र्युत्या. So P.; A. O. र्युत्ना; B. र्-युत्ना
  - 1. 22. विवृत्वं. B. वित्वं.
- 450. l. 2, 6. संसव. B. संभव.
  - 1. 6. श्रभिजिती. B. श्रभिहिती.
  - 20. संस्थित पृथ्वे. B. संस्थितपृष्ठे, P. संस्थित पृष्ठे.

- 451. l. 16. सत्ताताक. A. O. P. संचाताक.
  - 1. 22. ग्रनथा त्वा. A. ग्रयां त्वा, P. ग्रन्वा.
- 452. l. 1. द्वादश्वस्य: A. O. P. द्वादश्वस्य:
  - 1. 4. द्वादशाही. A. P. दशाही.
  - 1. 5. उपपत्तिभः A. O. P. उपपत्तिः
  - 7. Only P. reads ग्रहर्नार्ले; the other
     Mss. read ग्रहर्नाले.
  - 8. मानसेन खुतिव्यपदेशभेदादिकं B. मानखुतिव्यपदेशभेदादिकं, P. मानसखु-तिव्यः.
  - 1. 22. यजमानत्व. A. O. P. यजमान.
- 453. l. 3. इञ्चादियां तयो: So B; but the true reading is that of A.O.P. इञ्चासियां तयो:, as corrected in the errata (comp. supra, p. 324, l. 23.)
  - 6. After एकादश्राचान्तानां A. O.
     P. omit ऋहीनानां.
  - l. 11. वाङ्गानुसारतः B. वाक्यानुसारतः
  - l. 13. A. O. P. omit पौएडरीक:.
  - 1. 14. त्रश्वसहस्रमेकाद्यं. B. त्रश्वमेकाद-ग्रसहस्रं.
  - 1. 25. तद्दिष्ठतिलेन B. तद्दिधानलेन (?).
- 454. l. 9. कार्यात्. A. O. P. कार्याः
  - l. 16. प्रांशताभावात्. B. has प्रांशुभा-वाय.
  - 1. 18. All the Mss. read minoti.
- 455. l. 6. तद्गीत्रया. A. O. P. तचीत्रया.
  - l. 11. एकदासस: B. प्रेकासः
  - 1. 13. तत्समये. B. उपावहर्णकाले.
- 456. l. l. कर्मखुत्पत्त्या. B. कर्मणि खुत्पत्त्याः
  - l. 16. B. adds तेषां before दोषलं.
  - 1. 25. बड्डिस्तिभः B. चर्डुः
- 457. l. 3. तद्विशेषस्य. B. तद्विषयस्यः
  - 1. 21. अध्यूभीति. A. O. P. अध्यूभीमितिः
- 458. l. 1. B. inserts इंडापाने before हृद्यादि-प्रासनवाकी
  - 1. 3. पचे प्राप्तिः. B. भचलप्राप्तिः
  - l. 16. A. O. P. om. भाग before तारतन्यं.

### Page.

- 459. 1. 9. ह्यङ्गान्तरपरो मतः B. ह्यङ्गान्तरप-रो भवेतः P. इतराङ्गपरो मतः
  - 1. 10. संहर्णं. A. O. P. संग्रहणं.
- 460. l. 1, 2. A. O. P. आज्यभागादिवाक्यात्.
  - ३. यदि॰ प्रताङ्गं. B. यदि चोदकस्थ प्रतीकमङ्गं.
  - l. 13. ख्रुपलात. B. सङ्पलात्.
  - l. 20,21. सार्थते॰ संपूर्यते. All the Mss agree in this passage, but it seems abrupt and incomplete. The Comm. on the Taittiriya Sambita, vol. II. p. 62, inserts a new sentence after सार्थते which seems to me necessary to complete the sense;
  - तसात् कृप्तोपकाराभ्यां विधोयमानाभ्यामा-ज्यभागाभ्यां निराकाङ्गो गृहमेधीयः श्राम-नहोमासु न कृप्तोपकारा इति तैः साङ्गहि-स्था श्रङ्गाकाङ्गा न पूर्यते।
  - Cf. my note supra on p. 416, 11. 24, 25.
  - l. 22. प्रयोगवचन: समुखित्य. A. प्रयोग-वचनसमुखित्य. The Calcutta Mss. read as in the printed text, see Taitt. Samhitá, vol. II. p. 63, note.
- 461. l. 4. इडास्विष्टक्रदादिकं. B. अन्यस्विष्ट-क्रदादिकं.
  - 1. 10. खिष्टकदाज्यभागवदृष्ट्या. A. O. P. खिष्टकदाज्यभागेष्यष्ट्या.
  - l. 11. A. O. P. omit अवतारिता.
  - 1. 22. प्रविपति. A. प्रहर्ति, P. प्रवहति.
- 462. l. 18. A. O. P. om. तत्र.
  - l. 22. After पर्चो: B. inserts श्रंटिवड-चो:.
- 463, 1. 23. ऋन्यतो ८च गुणाप्राप्तिः A. O. ऋ-न्यतो ८च गुणप्राप्तिः; P. ऋन्येनाच गुणाप्राप्तिः B. ऋत्येनायं गुणः प्राप्ति (sic).
- 464. l. 16. प्राप्तिर्विकल्पः. B. प्राप्तिविकल्पः.
  - l. 21. A. O. P. omit यागस्य after उत्पन्नस्त
- 465. l. 10. A. O. P. om. खादिरख.
  - 1. 15. वाधका:. B. बाधकं (sec. m.)

465. l. 17. त्रीहियव-. - A. O. P. त्रीहिपर-.

466. l. 4. I give this line of Smriti conjecturally; it is corrupt in all the Mss. A. O. P. read जामद्रमा वत्सविद्दा वार्ष्टिवेणायैव च (O. has जामद्रग्यवत्स-); B. has जामद्रग्या व-त्सविद्दाविष्णिय ते चय:। Cf. the line as read in the Comm. to Kátyáyana's Sútras, i. 9. 3.

last l. असंभवात्. - A. O. P. अभावात्.

467. l. 13. श्राज्यभागप्रसित्ततः. — A. O. P. श्रा-ज्यभागाप्रसित्ततः

 14. दृष्टान्तवर्णनात्. — A. O. दृष्टान्तदर्भ-नात्.

 19. सोमख खिवक्रतिलात् - P. सोमख विक्रतलात्

1. 22. वा कुर्यात. — So O.; A. P. omit वा; B. also reads pr. m. only कुर्यात but alters it in the margin sec. m. to कुर्यात कुर्यात.

468. l. 1. इतरच — A. इव; P. इत्यच; B. इ-तरलं

1. 2. उपदेशात - B. उद्देशात.

 अ जाज्यभागोपदेशस्य. — B. जाज्यभा-गोपपदस्य.

l. 4—3. उपदेशवाकार्थे — राजानः —
This passage is only found in O.; A. P.
read instead उपदेशवाकार्थामीतस्य निषेधस्य श्रेषः स न सीमे ६ धर रति राजानः।
B. reads उपदेशवाकार्थो ऽतीतस्य निषेधस्य
श्रेषः सन दृष्टानो वर्धते। यथा न तौ सीमे
६ धरे करोति तथा तौ न पश्रो कुर्यादिति।
ततो ६ धवाद रति सिजानः। I have retained
the passage as given in O., because it
seemed the only reading without difficulties,
and the line explaining the anyonyáśraya,
though probably a gloss, is a useful addition to the text.

Page.

468. l. 10. वादो वाथ निषेधनं — A. O. वादो वार्थनिषेधनं; P. वार्थनादो निषेधनं

l. 15. 16. तच यवनुयाज — निर्विषयत्वं. — B. तच यवयानुयाजमाचिषय इत्वनुयाजप-युद्धि (प न विधेनिर्विषयत्वं. — O. reads the whole passage as follows:

तव ययथानुयानेषु द्धेयजामहिविधिनिवेधयोः
समावेशे पर्थुदास एवमचापीति चेत्र । एकविषयलेन व्याहतिप्रसङ्गात् । सतिराधवातिरिक्ते ऽतिराच इत्युक्ते कथं न व्याहन्येत दृष्टानेते तु विधिः सर्वयज्ञविषयो निषेधो ऽनुयाजमाचिषय इति नानुयाजपर्युदासो ऽपि
विधेनिविषयलं ।

1. 21. भिन्नप्रयोगविषयत्वात्. — A. O. P. यभिप्रयोगविषयत्वात्.

469. l. 10. स्तूयते. — B, श्रूयते.

1. 15. निषेधस्य. A. O. P. निषेधे इस्य.

1. 22. विषमलात्. — P. विषयलात्.

1. 24. मीमांसन्ती पुनर्विधीयेते. — O. °वि-धास्त्रेते, B. मीमांसती पुनर्विधास्त्रेते.

470. l. 4. सूर्यते. — B. श्रूयते.

1. 6. ब्रह्मगानस्य. — Altered in B. to °सा-मस्य

1. 11. ब्रह्मा सामानि गायतीतिः — A. P. ब्रह्मसामानि गायनीतिः

1. 12. परिखताः. — A. P. परै: सत्ताः (P. श्-ताः); O. परैस्वताः

1. 18. स्तूयते. — B. श्रूयते.

471. l. 2. पुमर्थ — P. पुमर्थे.

1. 21. वल्मीकवपायां - B. वल्मीकवपाम्

1. 23. -नियमितै: - B. -निमित्तै:

472. l. 12. संगति:. — B. संस्तुति:.

1. 16. चातुर्माखेषु — A. P. चामावाखेष्ठ (मित्रविन्दायां), O. चामावाखेषु॰

473. l. 2. तत:. — B. तत्र.

l. 3. संबन्ध: — So B. also, pr. m., but altered to सर्वविक्रतिसंबन्ध: in the margin.

- 473. 1.3, 4. श्रनारस्थवाद्सु वैमृधाद्दिषु A. O. P. श्रन्थानारस्थवाद्वैमृदाद्दिषु (O. श्रनाना- रस्थ)
  - I. 19. वैदिकहविः. B. O. दैविकहविः.
  - l. 20—25. तथा सति अन्य इति. This passage is printed from O., which however only gives part of the concluding quotation (पुरस्तात् स्वाहारावा sic) from Taitt. Samh. III. 1. 5. 2.; I have completed it from the Comm. of the Taitt. Samh. vol. I. p. 81. P. reads the whole passage तथा सत्युपसंहारा अन्या इति अपि च विधिस्तेऽपि(seq. ज्ञान्सामोक्त॰); A. तथा सत्युपसंहारोपसंहार्या अन्यास्त अपि च विधिस्तेऽपि; B. तथा सत्युपसंहारोपसंहार्या अन्यास्त अपि च विधिस्तेऽपि; B. तथा सत्युपसंहारोपसंहार्या अन्यास्त त्यापसंहार्योपसंहार्या अन्यास्त्र ति अपि च विधिस्तेऽपि; B. तथा सत्युपसंहार्योपसंहार्या अन्या इति. These Mss. have thus a different reading, but I am uncertain what it was.
  - 1. 25. ब्राह्मणोक्तवाक्येन B. ब्राह्मणोक्त-न्यायेन.
- 474. l. 14. चितं. B. चित्यं.
  - l. 15. B. inserts पुन: before विधीयने, and so too in l. 16 reads पुनर्विधानार्थवत्त्वाय.
  - l. 19. इति युक्तं. B. इत्युक्तं.
  - 1. 20. पुनर्विधानं A. O. P. पुनर्वचनं
  - 1. 21. गुणकामप्रवृत्तेः Altered in B. to गुणकामप्रकृतेः
- 475. l. 5. उपस्तरणाभिघारणार्थाभ्यां A. P. उपस्तरणाभिघारणादि (seq. श्राज्या॰).
  - 1. 7. A. O. P. omit आज्यस्य after अर्थस्य
  - 8-11. For a different siddhánta see Comm. on Taitt. Samh. vol. II. p. 725.
- 476. l. 17. दर्शपूर्णमासावेव. Corrected in the margin of B. to दर्शपूर्णमासान्यामेव.
- 477. l. l. तदिह संनचेदितिः B. तदुभयमेव संनचेदितिः
  - 1.2,3. सोमयाज्यसोमयाजिनो: A. O. P. read सोमयाजिनो: and so did B. pr. m.; but it is corrected in B. in the margin.

Page.

- 479. l. 5. उत्कर्ष:. E conjectura. P. उत्कर्ष. A. O. B. उत्कर्ष.
  - 1. 9. दर्भ प्रक्रतः B. श्रमानाखायां प्र-क्रतः
  - I. 20. तसात्. B. तसायं.
  - 1. 25. उपनन्ते. P. उपनन्ने; B. उपन-निते.
- 480. l. 6. A. O. read in the colophon समाप्तश्च बाधाधायो दश्मः।
- 481. l. 6. तंत्रतो. A. O. P. तंत्रता.
  - l. 11. पालसंबन्धात्. Altered in margin of B. sec. m. to पालसंबन्धवोधनात्.
  - last T. उपकारो भिवते. B. उपकारा विवक्ते.
- 482. l. 4. एक: A. O. P. एवं In the preceding part of the line A. P. read एकीट्न for एवीट्न
  - l. 12. B. adds राज्ञ: after तावता.
  - 1. 19. एकस्रोपकारस जननेन. A. O. P. एकस्रोपकारकजननेन (A. -जनने).
- 483. l. 📆 B. reads the line

अवघातः सञ्जञ्जयो वा सञ्जिद्धिधिसिजितः।

- l. 18. श्रङ्मावृत्त्वैव. B. P. श्रङ्गावृत्त्वैव.
- 484. l. 5. -साम्यात्रोः A. O. P. साम्येन.
  - 1. 7. शास्त्रार्थसः A. O. P. शास्त्रसः
  - 1. 10. उपात्ते. A. O. P. उपात्त॰.
  - 1. 20. इत्येवं. A. इत्येव.
- 485. 1. 6. अङ्गीन. P. अङ्गानि; O. अङ्गतन (आंc); A. omits a line here.
  - l. 10. श्रीत्सुकां युगपत्. O. सुपुखां. A. P. are imperfect here.
- 486. l. 3. विधे:. B. विधि:.
  - 1. 15. प्रतीष्टिः B. **र्**क्ट्याः
- 487. 1. 7. विहितो ६ खि. P. भिन्नताखिः A. O. सभिहितो ६ खि.
  - 1. 10. दशी. A. O. P. दाशी.
  - 1 11. तच चेत्. B. तच यहर्भयाग-

स्वानीयस पशुयागस कालभेदो विधीयत इति चेतः

1. 20. वैश्वेषात्. — A. O. P. वैषम्यात्. 1b. मख्यकालाय. — A. O. P. मुख्यकालीय-

1. 25. निर्वापस्य. — B.om. (reading अशोषस्य).

O. reads l. 25. संघगतस्याप्रीषस्य निर्वापस्यः

O. also inserts au after - पूर्वक-.

488. l. 1. प्रतिभानात् - B. प्रतिभासनात्-

8. तद्वेदानुसारेखः — A. तद्वेदानुगतोः
 P. तद्वेदानुसतेन.— P.O. also read वपाहोसः.

1. 11. याच्यार्धचीनास्य तत्वाललेन. — B. श्वाललेन, (it originally had याच्याया अर्ध-चीनास्य जाललेन); P. यदीतस्य काललेन.

l. 16. प्रधानभेदात, — A. P. प्रदानभेदात, and so B. pr. m., but altered to तंत्रांतर्-लात; O. reads प्रधनभेदात; the Calc. ed. of the Taitt.Samh.(I.p.749) has प्रधानभेदात.

489. l. 7. श्रपासन्वय:. — A. O. P. omit श्रपास्.

1. 9. यदाप्खवभृषे. — A. O. P. om. ऋष्यु.

1. 23. अदृष्टार्थलक्लामप्रसङ्गात्. — B. श्व-दृष्टार्थकल्पनात्.

490. l. 6. • अभीध: - O. • आमीधा:

1. 8. प्रतिप्रस्थाताः — B. प्रस्थाताः

l. 15. आइवनोयवट्. — A. O. P. om. वट्.

1. 17. इता: - A. O. P. इता:.

l. 18. जुड़याताम् - A. O. P. जुड़यात्.

22. বেগিছেল. — A. O. P. বিগিছেল. —
 B. om. हि.

1. 23. द्रवाभावेन — A. O. P. द्रवाभेदेन.

1. 24. A. O. P. add संचिन्त इति after प-भून and before प्रकृत्य.

491. l. 2. कर्मश्रेषनिषेधस्य. — B. om. श्रेष; A.P. कर्मणि निषेधस्य.

l. 8. उपर्म. — A. P. उपर्मश्चिष

l. 14. वर्षेषु. — B. संवत्सर्षु.

l. 15. वर्षे. - B. वत्सरे.

1. 22. जननारभाविनं. — P. जननारभाविनः (and so B. pr. m.). — The Mss. read dlam-

Page.

bhanam which I have corrected to dlambham.

1. 23. तथा पश्चोत्तमे •िवधी. — B. तथा प-श्चोत्तमाहत्वपञ्चलयोर्विधी.

492. l. 6. A. B. P. omit यदा सोमक्यस्तदा.

 17. ज्यवभृषधर्मकं — A. O. P. ज्यवभृष-कर्मकं

1. 22. B. om. यव before तुषै:.

493. l. 4. - शब्द्वैयर्थं स्थाद्तः — B. - शब्द्वैय-र्थ्यप्रसङ्गत्.

 18. उदयनीयसमानधर्मकमर्थकर्मेतिः — B. उदयनीयस्य समानधर्मकमन्यद्धकर्मेतिः

494. l. 3. ख्वाखत: - A. O. P. ख्वाखग:.

1. 6. B. omits श्राप्स before श्रावभृथिन.

 1. 16. लैष्टिक॰ प्रतिपायते — B. लेष्टिकपा-गुकसौमिकदार्विहोमेषु संबन्धः साधारणः प्रतीयते

1. 17. तस्मात् तंत्रेणानुष्ठयं. — B. तत्मात्रेणा-नुष्ठानं.

1. 18. कर्मोपकारलाशाङ्गलं - Corrected

in B. sec. m. to कर्मोपकारताङ्गलं

495. 1. 4. वाकाविश्ववै: - A. O. P. वाकाश्वि:

1. 21. खधितिना वा. — A. O. P. खधिति-ना च. — Ib. ग्रञ्जनकालीनलात्. — B. ग्रञ्जन-कालीनलावगमात्.

1. 22. परापतेत्. - A. O. P. आपतेत्.

496. l. 9. द्विनिराचादी - B. द्विराचादी.

l. 18. श्रविधिले. — So all the Mss. The vácha utsargaḥ is an anuváda and not a vidhi.

497. l. 1. B. adds after purvah pakshah चरम एवेति राज्ञानः

l. 3. শ্বৰ্ঘান্ত্ৰৰ. — B. reads here শ্বৰি-ঘিন্ত্ৰৰ.

l. 8. तच पशी. — B. तच पशी:-

l. 19. यज्ञप्राप्तिवचनेन. — A. P. यज्ञसमाप्ति.

498. l. 2. प्रधानमाचलं. — A. O. P. प्रधानं.

1. 5. गणे. - A. B. गर्मो.

499. 1. 7. पानेषु. — B. पानानरेषु

Page

499. l. 5. तन्त्रं. — A. P. तत्त्वं. — In l. 15. all the Mss. have तंत्रं.

500. l. 10. अशस्त्रिषु. — B. अशस्त्रेषु.

1. 12. पशुप्रचार .- A. O. P. om. पशु.

501. l. 8. पशुबन्ध॰. — B. पशुबंधि॰.

1. 19. अङ्गान्षामं — B. अनुष्ठामं

l. 21. येनापवादः — A. येनावोपः; P. ये-नावासः; O. येनावागः. Is येनावापः the true reading?

503. l. 1. व्याखापन — A. O. P. व्यवस्थापन, and so in l. 3. they read व्यवस्थापयन्ति

 2-5. तथा च श्रूयते॰ वर्णसंयोगावग-मात. — This passage is omitted in A. B. P., — it is however inserted sec. m. on the margin of B.

1. 14. काम्यप्रयोगे प्रथमस्यः — B. काम्यस्यः

504. l. 1. श्रुताः. — A. O: स्नृताः; P. मताः.

थ. षट्चिंशह्वसाः. So B.; A.O.P. read
 पड्विंशह्वसाः.

1. 3. सदीचखः — B. सदीचणोयखः

1. 9. ज्योतिष्टोस॰. - A. O. P. ज्योतिष्टोसे.

l. 12. B. adds in the margin (sec. m.) after dwádasopasadah **aich gair**.

1. 13. ষহ্ৰিয়ন. — Here B. reads ঘত্ত্তি-য়ানি:, A. O. P. ঘত্ত্তিয়ন as before.

l. 19. त्रन्यस्मिन् काके — B. स्रायस्मिन् काले

1. 25. तिसंधेत् — A. O. P. तिसंडे:

505. l. 13. जहरूपविकार॰. — A. O. P. र्ह रू-पविकार॰.

l. 17. विशेषाङ्ग. — B. सशेषाङ्ग, which now seems to me the better reading.

507. l. 1. श्रतेषु. — B. च तेषु. Ib. व्यवस्थापिते-षु. — B. जवस्थापितेषु.

l. 14. A. B. P. om. राजसूचे cf. Taitt. S. vol.

I. p. 117, vol. II. p. 119.

1. 21. अयुजी सृष्टीन. So all the Mss.; a note on the margin of B. adds युजी वा after अयुजी (cf. Taitt. Br. III. 2. 2, quoted in Comm. of Taitt. Samhitá, vol. I. p. 56).

Page.

508. 1. 2. A. O. P. om. असे.

l. 16, 17. उत्पद्मायां कप्डूां. So O.; A. P. corrupt; B. reads उत्पद्मायाः कप्डूा ऋषन-

 22. नावघातवन्त्रस्यावृत्तिः — B. ञ्रव-घात इव मन्त्रस्य नावृत्तिः

509. l. 9. मंत्रविधानात्. — B. मंत्राभिधानात्.

1. 13. श्रानिवृत्तितः. — A. O.P. श्रानिवृत्तितः

 14. On this mantra cf. Haug, Ait. Bráhm.
 vol. II. p. 27, n. (It does not occur however in the Taitt. Samhitá.)

512. 1. 5, 6. पुरोडाश- — B. पशुपुरोडाश-

l. 11. प्रयोगांश्रखिवः — B. प्रयोगाङ्गखैवः

513. l. 1. A. B. P. om. होमख; B. adds क्रते after यहादिभिः

1. 8. तत:. — O. P. तच.

l. 11. विहितसा — A. श्रीभहितसा

1. 17. नासाप्ती लिङ्गती बली — O. नास चोदकतो बलि

1. 21. द्वादशाहगवामयनपरंपरयाः -- A. P. द्वादशाहगेणसवायनपरंपरयाः

514. l. 18. चर्चसृतिसिन्नै: — A. O. P. चर्चात् सृतिसिन्नै:

515. l. 1. विष्ठर्शीन. — A. O. P. निर्हर्शीन.

1. 7. परिखत्तवं - B. परिखतं

516. l. 4. चोद्कप्राप्तितोः — B. P. O. चोद्क-प्राप्ततोः

ो. 15. -मध्यपातिनीषु. — B. sec. m. मध्यपा-तिनां तुः O. मध्यपातिनी तुः

517. 1. 5. न खानत्वर्धेन — A. नखानत्वर्धे न

 6. ग्रस प्रसङ्गतिकः — P. ग्रस्थप्रसङ्ग-सिविः

l. 11. साधार्णः — B. साधनं

 1. 13. एककालीनत्वाभावातः — B.एककाली-नत्वात्.

एकस्य तन्त्रमध्ये (न्ययोः — B. एकस्य तन्त्रस्य मध्ये तयोः

1. 20. खर्णमंतः. — A. B. बाखर्णमंत्रः

518. l. 4. संस्कृतं. — B. अवस्थितं.

1. 7. After ती संची. O. P. add दृष्टी.

l. 13. -पचन-. — P. -पठन-; B. -पवन-.

1. 20. सुविरो. — A. P. सच्छिद्रं.

1. 21. उत्खिद्तिः — B. O. P. उत्खिदितः

A. O. P. insert यद before त्रीहिसय:-

519. l. 2. पुरोडाग्ने: — A.O.P. पुरोडाग्नादिभिः.
l. 13. पुरोत्थिते: — A. पुरोत्थिते; P.पुर खिते.
l. 16. उत्थानवाक्येन. — A. O. P. उत्थान
वाक्येन विहितं. It is curious that the two
readings seem to be found in the two texts
of this adhikarana given in the Taitt. Samhitá Comm. vol. I. p. 116 and 754.

l. 19. दार्भिके - O. दर्भग; B. दर्भगं.

1. 22. अङ्गतंत्रं. — A. B. P. अङ्गं तंत्रं.

1. 24. अतो. — A. O. P. ततो.

520. l. 10, 11. यावज्जीवलचण॰ तहपेचेति प्राप्ते ब्रूमः. — For this A.P. read only सीचीहि-प्रयोग र्ति चेन्मैवं.

l. 11. O. adds दर्भपूर्णमासावारप्रथमान द्खु-क्रात्, before क्रत्यर्थाः

l. 13. प्रक्रत्यकुं. — A. O. P. प्रवृत्यकुं (sic).

1. 21. सा च तिह्यतिरूपे. — A. P. तदेत-दिव्यतिरूपे; B. originally as in text, but altered sec. m. to A. P.

521. l. 10. after एतेषां, B. O. P. add च.

522. l. 6. प्रसुत इतिः — A. O. प्रसुत इतिः

1. 8. दिनानारे. - O. P. दिनानारेष

1. 9. अपराष्ट्रते. — B. प्रश्राचते.

523. 1. 4. पशोरेवोतः — O. P. पशोरेवेतिः

1. 5. तंत्रिताः — B. P. तंत्रताः

1. 10. A. adds पुरोडाशादीनां after प्रात:-कालीनानां

1. 12. सुतासुती. — A. P. सुन्वन्.

 1. 15. पश्चाङ्गावित्वाभावे. — B. पश्चाङ्गावि-त्वनिश्चयाभावे.

1. 21. चङ्गोपदेशयुक्तत्वात् - A. चङ्गोपदे-शायुक्तत्वात् Page.

523. l. 23. कामस्त — B. काम्यस्य

1. 24. एकाहकाला. - A. O. P. एकाहिका.

525. l. 5. खवखाया उभयो: — A. खवखाया-मुभयो:; O. P. om.

1. 11. प्रथमाहानुरोधेन त्वगेति त्यपरः पत्तः — B. P. omit. O. reads विकल्पस्थाष्टदोषता-विद्यम इति दितीयः। तत्रापि विश्वजितः प्रा-थस्येन प्रथमतया त्वगेव इत्येकः पत्तः

1. 13. प्रसङ्गो ६पोह्यते. — A. om.; O. प्रयोग् गोह्यते; P. प्रसङ्गो योज्यते.

526. l. 1, 2. दृष्टद्वारभेदाभावि॰ भेदात. — B. P. have only दृष्टद्वारभेदात, but B. adds sec. m. in the margin, as printed in the text.

1. 6,7. मुख्याचार. — A. P. मृख्याचारः O. मृख्याचारः

1. 8. van corrected in B. to van-.

1. 9. परस्यर-. — B. परस्थः

1. 10. यागसाधनलं - B. यागासाधनलं

l. 16. खतिपात्वः — O. P. खतिपातयेद् ; A. खतिपावयेद् ; कतिपाव is the true reading, cf. Taitt. Samh. II. 2. 5. 4.

1. 18. च्रतिपातचेंद्. So A. B. O. P. query चित्रपादचेंद्?

527. 1. 3. ऋदोष-. — B. विदोषो; — A. O. ऋ-दोषो

l. 8—13. This seventh adhikarana is only given in O; it is omitted in A. B. P. I have however inserted it, as it is quoted, with some variations, in the Comm. on the Taitt. Samhitá, vol. I. p. 93.

1. 14. A. B. P. call this eighth adhikarana the seventh; but each Ms. subsequently omits a number in reckoning, so that they ultimately agree with O. in counting the adhikaranas as seventeen.

1. 25. उपनच्यते. — B. उपपदाते.

528. l. 12, 13. उतागृभ्यान्॰ मंत्रस्यः — B. उतागृ-भ्यन्यानामित्वेवंविधस्य कर्मप्रकाश्चमंत्रपद्सः

528. l. 14. कश्चित. — The Mss. किश्चित.

1. 17. कर्स संनिपतेत्, corrected in B. sec. m. to कर्मसंनिधी तत.

1. 20. স্বাহ্য. — P. স্বাহ্য. B. corrected sec. m. to স্বাহ্য which is the better reading.

529. l. 3. देव्या: - A. O. P. एकाटम.

1. 3, 4. एतेषु च होमदाद्शकेषु मध्ये — B. reads after nishpádyante च होमा दादश तेषु मध्ये

l. 5. A. O. P. omit कर्म before संनिपातस्य.

1. 7. साहित्यं. - A. O. P. सांतत्यं.

l. 10. मंत्रसाहित्यस्य. — B. मंत्रकर्मसाहि-त्यस्य.

1. 11. प्रयाजादि-. — A. O. P. प्रयाजाज्य-.

530. l. 4. after इति A. adds पूर्ववन्सैवं, and then omits down to संख्या in l. 5.

1. 11. नो. — B. ते.

1. 21. दृंह. — B. श्रदृंही:. उच्छीयमाणायः — B. उच्छिययाणायः

531. 1. 3.B. reads this line द्वितीयवर्णकमार्चयति.
1. 18. जपस्तादृष्टार्थलेन प्रकारभेदे. — P. om.
-त्वन-; O. reads जपस्ताष्ट्रप्रकारभेदे; B. जपस्तादृष्टार्थलेनादृष्टप्रकारभेदेः

532. l. 8. समुख्य:. — B. समृद्धिताः

1. 9. पुरेवाबः — A. B. पुरो वाबः

533. l. 7. संख्यानां. — A. O. P. संख्यायां.

Page.

533. l. 10 — P. 534, 6. P. omits the seventh and eighth adhikaranas.

1. 24. काम्येनान्यप्रसञ्जनात्. — A. कामिनास-प्रसञ्जनात्; O. काम्यनाम॰.

534. ll. 10-15. This adhikarana appears to be somewhat corrupt in all the Mss.

1. 13. जिल्लो गतिश्रय इति [चित्॥ मैवं]परस-राश्रयत्वात्. — A. B. P. omit चेत् मैवं which I insert from conjecture; and A. P. read जिल्ल- for जिल्लो. O. reads corruptly, instead of the whole passage, जिल्लो गतिश्र-यो श्रियत इति मैवम्। अन्याश्रयत्वप्रसङ्गात्। सिखे ह्याह्वनीयत्वे तच होमविधिः यदाह-वनीय जुहोतीति सिखे होमाधारयत्वे पश्चा-दाह्वनोयादिकत्व्यनित परसराश्रयत्वं। य-दि (seq. श्राधान॰)

l. 14. A. P. omit अध before आधान.

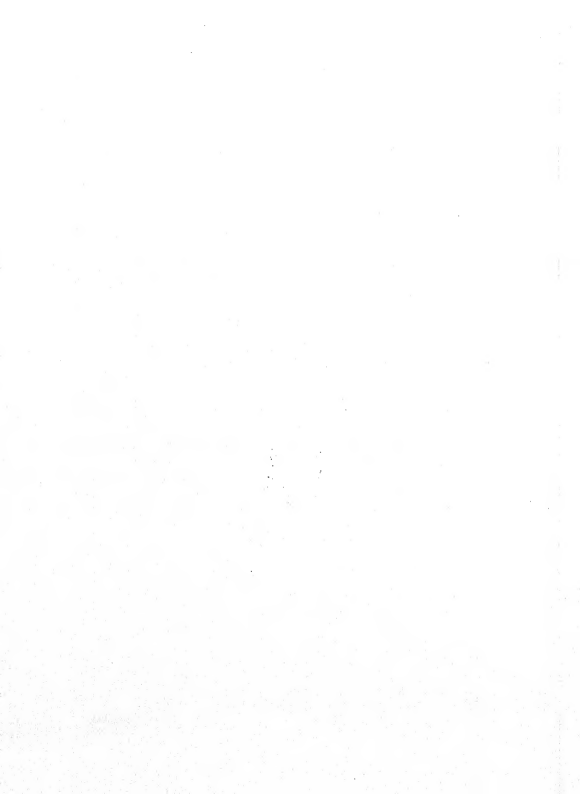
535. l. 3. प्रतिसमिजोः — B. प्रतिसमिध्यो, A. P. प्रतिसमिछोः

536. l. 8. B. सर्वेषां फलिनां मतः

l. 13. कर्मकर्लात् - A. P. श्रकर्मकर्लात्

537. l. 4. वधात. — B. अश्रधात.

1. 7. इति माधवीचे. — A. O. P. read इति श्रीमंत्रिकाण्डमीमांसामण्डनप्रतिवसन्तसोम-याजी (O. for याजी reads याजिमेट्ट) माध-विवर्षिते.



### Index.

agnishomiya (paśu) 25, 3. 67, 22. atideśa 301, 5. etc. 468, 2. 474, 10.

A

amśu-graha 86, 22. 157, 17. aksha (pratyaksha) 17, 3. akshara-vikára 354, 4. aksháñjana 189. agnichayana 44, 4. 49, 21. 87, 13. 105, 15, 212, 216, 237, 308, 312, 408, 16. 433, 21. 474, 18. 497, 16. 534, 1. 535, 2. agnichid-vrata 243, 15. agnimoka 497, 14. agni-pranayana 309. agniyoga 497, 16. agni-viharana-praisha 107, 18. agnishtut 78, 5. 325, 9. 341, 24. 430, 12. 449, 17. 520, 20. agnishtoma 78, 5. 87, 13. 160, 1. 245. 283. 325. 326. 327. 328. 363, 4. 383, 6. 395, 3. 435, 22. 436, 23, 449, 17, 474, 11, 13, agnishtoma-sáman 78, 5, 11. 500, agnihotra 38, 23. 73, 16. 77, 4. 84, 22, 91, 10, 133, 204, 230, 243. 246. 262. 273. 283, 305. 312, 329, 373, 16, 374, 513, agnihotrahavaní 96, 3. 401, 22. agnidh 107, 13, 299, 20, 457, 25, 490, 6. agnishoma-mantra 124, 13.

agnishomiya (ekádaśa-k.) 70, 20.

74, 7. 155. 157. 161. 164. 170. 177, 186, 190, 195, 202, 204, 218. 219. 223. 227. 229. 234. 236, 238, 300, 308, 317, 318, 323, 335, 343, 11, 362, 6, 365,7, 366, 4. 367, 15. 387, 25. 406, 22. 426, 17. 428, 25. 455, 18. 479, 18. 494, 22. 511, 10. 513, 8, 517, 10, 518, 20, 532, 23, 533, 15. agnishomiya (purodása) 104, 13. 225. 233. 248. 249. 250. 271. 323. 518, 20. 525, 17. agnishomiya-yága 225. agnyádhána see ádbána. agnyuddharana 374, 22. agravati 440. 4. anga-vaikalya 255. 262. 263. angápúrva 57, 10, 15. angirasám dwirátrah 437, 12. achchháváka 166, 9, aja 403. ajina 235. anjana 234. 357, 24. 405, 15. 421, 16. 536, 9. aniali 52, 4-6, atigráhyáh (graháh) 474, 9. atijagati 348, 5. atidishta 462, 18, 464, 19, 465, 10, 17. 471, 4, 6, 472, 2, atideśa-adhyaya VII, VIII.

493, 10. 495, 1. atipátya (? cf. var. lect.) 526, 16. atirátra 240. 241. 324. 325. 343, 2. 365, 4. 448, 9. 468, 14. atvagnishtoma 245. Atri 287, 10. atharvavedokta-karman 181, 9. adakshina 452, 20. adakshinatwa 285. adábhya-graha 86, 21, 157, 17. 241, 23, adrishtárthatwa, adrishtártha 484, 20, 497, 10, adhikára (def.) 251, 10. adhikára=adhyáva VI. adhivásana 272, 3. adhiśravana 232, 25. adhrigu-praisha 343, 1. 365, 8. 366, 4. 367, 6. 369, 8. 370, 8. 371, 24, 372, 17, 373, 4, 510. adhyaya-sangati 4, 23. 10, 6. adhyúdhní 457, 12. adhyúhana 390, 3. adhwarakalpá 152, 25. 226. 290. 487, 21. adhwaryu 166, 6. 173. etc. 489, 15. 490, 5, 514, 17, anadhyava 527, 9. ananuyája 463, 6. ananvárambhana 484, 22. anapúpa 389, 18. anas 311. 514.

anárabhyaváda 466, 16. 471, 22. apasabda 31, 4, 7. 472, 18, 21, 473, 3. anárabhyavidhi 437, 10. anárabhyádhíta 85, 24. 437, 15. 472, 17. 475, 16. 494, 15. 499, 19. anáhitágni 289. 297. anikshana-sankalpa 186, 4. anujná, anujnápana 149. anunirvápa 525, 15. anubandhya (paśu) 155, 15. 223. 317. 426, 14. 494, 22. anumati 382, 23. anumatyádi-yágáh 213. anumantrana 254, 8. anumána 20, 23. 24, 1. etc. anumeyatwa 24, 1. anuvája 193. 203. 209. 218. 222. 227, 229, 236, 420, 428, 3, 460, 18. 501, 4. anurúpa 241. 1. anuvachana 170. 171. 458, 10. anuvashatkára 113, 16. 116, 1. anuśloka-sáman 422, 10, 23. anushanga 67, 2, 16. 68, 4. anushthána-krama=adhváva V. anusamaya 233. 234. 235. anusyúti 531, 9. anritam vadet 136. anaindra 116. antah-prayoga 502, 26. andháder adhikárah 252, 18. anya-sabda 245. 246. anyonyásrayatwa 31, 1. etc. anvádhána 227. 338. 374, 25. 514, 23, 515, 13, anvárabhate 535, 12. anvároha 445, 10. anváhárva 410. anváhárya-dakshiná 172, 15. 409, 22. 516, 15. 517, 2. 518, 15. apakarsha 227. 228. etc.; 441. 487, 26, 492, 7, 522, 9, apachára 365, 20. apachchheda 284, 285, 286, aparimita 294. apaváda-sangati 11, 6.

apaśu 48, 17. apám-pranavanam 203. apúpa 390, 8. apúrva 57. apúrvasya prayojakatwam 332; avata 234, 9. 334 etc. apúrványaya 302, 5. 331, 10. apravája 463, 6. abhikramana 100, 10, 23. abhighára (-ana) 192. 390, 19. 469, 13, 493, 7, abhighárya, an-, 469, 18. abhijit 293, 14. 319. 525, 9. abhijiti 450. 6. abhidhána 424, 23. 426, 22. 531,19. abhiplava 451, 8. 525, 8. abhiványá 406, 10. abhivásana 230. abhishava 165, 1. 273, 2. 316, 8. abhishavádi 155, 21. 158, 23. abhisheka 214, 2. 237. abhishechaniya-yaga 125, 3. 213. 237. 492, 4. 502, 13. abhivarta-sáman 353, 22. abhyanjana 421, 16, 536, 9. abhyása 434. 435. abhyudayeshti 276. 278. 279. 358, 9. 375, 12. abhri 530, 4. amávásyá 70, 19. 90, 22. 102, 23. 124, 14. 163, 4. 200. 217. 275. 321. 519, 23. 520, 2. 522, 4. amedhya-darśana-mantra 509. ambashtha 329, 17. ambá 236, 16. ayana 88, 14. ayát 424, 20. 430, 22. arani-manthana 534, 21. aruná 96, 22. arka 419, 16. arthakarman 428, 15, 493, 2, 18. 499, 12. 533, 15. arthabhávaná 56, 3. arthákshipta 111, 19. arthápatti 125, 23. ardhin 169, 7. 413, 11. 416, 24.

avagorana 137, 16. avagháta 57, 16. 58, 11. 95. 106, 13, 159, 201, 235, 247, 313, 331, 357, 10. 375, 5. 380, 20. 406, 1. 483, 6. 507. avadána 234, 2. 247, 12. 270. 455, 22, 457, 5. avanejana 103, 23. avabhritha 199. 223. 282. 283. 307. 427, 8. 463, 24. 489, 6. 492, 19. 494, 6. avayaváh (pancha) 4, 5. avarodhana 420. avántarápúrva 95. 161. 188. 333. 335, 336, avántára-pravája 100, 22. avántarasangha 486, 23. avivákya 324. avriddhastomaka 423, 15. avekshana 95, 6, 111, 9. aveshtayah (diśám) 502, 18.503,3. aveshti 81, 12. 90, 4. avyavasthá 489, 24. aśastrin 500, 10. aśwa (aswa) 31, 21-26. aśwamedha 318, 4. 333, 9. 370, 4. 376, 23. 414, 21. 419, 9. 484, 6. aśwadána 139. aśwábhidhání 527, 24. aśwalambana 31, 21. ashtaká 23, 13. ashtakádivat 26, 13. ashtakádi-smriti 25, 6 (cf. 23. 13-19). ashtaká-śráddha 23, 23. ashta-dosha-grasta 193, 13. 439, 9. 462, 10. 466, 21. 467, 22. 526, 6. ashtarátra 525, 6. asamjáta-virodhitwa 118, 11. 520, 24. asomayájin 476, 7. asthi-kartritwa) 398. 399. 400. asthi-yajna ahargana 286, 24, 293, 324, 443, 23. 496, 9. 498, 7, 12. 520, 23.

ahína 127, 1. 246. 324. 325. 438. ajyabhága 71, 13. 102, 24. 218. Arshtishena 466, 4. 453, 4, 491, 14, 535, 19, 536, 2, ahina-lakshanam 453, 9 (cf. 324.)

#### Á

ákánkshá 19, 4. ákriti (opposed to vyakti) 33, 4, ákshepa-sangati 4, 23. 10, 21. ákhyáta 68. 69. 75, 9. ágantu-mantra 240. 241. ágnávaishnava 213. 226. 237. 243. 326. 338. 382, 8. 501, 18. 502, 13. 515, 16. 521, 21. ágnávaishnaví 531, 16. ágnimáruta (śastra) 209, 19. 501,4. ágnídhra 107, 14. 110, 17. 177, 25. 299, 20, ágnídhríya 229. ágneya (bráhmana) 47, 21. ágneya (paśu) 420, 2. ágneya-purodása 161. 233. 271. ágneya-mantráh 225. ágneya (vága) 41, 26, 70, 17, 80, 12. 89, 6. 90, 22. 104, 13. 120. 141. 217. 225. 233. 247. 264. 315. 321. 326. 333. 360, 4. 500, 19. ágnevayájvá 479, 10. ágneyádi (nava havímshi) 489, 14. 490, 7. ágneyádi-shadyágáh 70, 17. 218, ágneyády-angáni (3) 485, 6. ágneyí 110, 19. 520, 21. ágrayana-graha 80. 409, 21. 436, 4. 442. 443. 444. agrayaneshti 472, 16. 524, 4. ághára 38, 23. 73, 17. 218. 381, 12. 406, 23. 407. 411, 2. 463, 8. 489, 8. 525, 23. 529, 13. ághárahoma 178, 24. ángirasa 256, 5. áchamana 25, 16. ájvagrahana 507, 20. ájya-dharmáh 225. ájyapa 430, 23.

Vol. I.

387. 425, 24. 459. 461, 5. 464, 2, 3. 467, 15. 487, 8. 512, 4. 521, 10, 22, ájyastotra 37, 18. 328. 422, 10. 446, 8. ádhaka 412, 2. átithyá 202, 6. 308, 15. 333, 2. 461, 21. 462, 17. 517, 10. 518,4. átreya 54, 12. 401. 13. átharvanikáh 31, 11. áditya-graha 156, 18. áditya-charu 213. ádityánám-ayanam 319, 21. ádityopasthána 254. ádhána 61, 16. 82, 18. 102, 3. 118, 26. 153, 21. 154. 170, 7. 178. 243. 247. 248. 250. 253. 256. 289. 294. 298. 338. 401, 22. 409, 10. 425, 17. 470, 10. 494, 12. 495, 14. 499, 20. 503, 10. 533, 6. 534, 19. ádhúnana 433, 21. ánati 393, 9. 397, 9. 401, etc. ándhígava-sáman 352, 5. Apastamba 29, 6. 384, 24. 395, 2. 405, 1. ámana-homáh 215. 420, 24. 460, itah 192, 25. ámikshá 76, 20. 417, 17. (márutí) 489, 14. (maitrávaruní) 81, 14. 502, 20. (váruní) 492, 18. (vaiśwadevi) 76, 19. 188. 250. 303. áyíbháva 355. 357, 17. áyus (yága) 293, 11. 314, 4. áranyaka 345, 16. áranyásana 516, 4. árambhaníyeshti 338. 382, 8. 383, 12. 520. 8. árád-upakárin 316. ártwijya 394, 22. 397, 15. 452, 22. 536, 19. 537, 1. árthika 426, 23. árbhava-pavamána 78, 10. 241, 8. 328, 352, 2. 401, 6. 500, 9. áryáh 26, 21. 27, 5. 28, 17. ársheya 255. 256, 2. 466, 16.

álambha 192. 317. ávápa 4, 8. 241, 14. 340, 1. 423. 23. 432, 9. 434, 12. 481, 13. 485, 19. áváhana 381, 13. 430, 22. ávritti 75, 8. 444. ávedana-prakára 104, 2. ávrašchana 385. 16. ásírmantra 531, 19. áśraya 429, 24. 474, 24. Áśwaláyana 29, 6. 345, 15. 384, 20. áświna (graha) 217. 223. 246. 323 ásádana 408, 2. ástarana 235. áhavaníva 154. 243, 298, 354, 20, 374, 4. 471, 20. 494, 15. 513, 11, 20. 518, 7. 534, 10. 535, 6. áhavaníyádhána 178. áhitágni 289. 297. 499. áhuti 75, 6. etc. áhnínaibukádi 30, 2, 3. áhwána 106.

#### 1

ijyásesha 456, 22. 457, 14. idá 269. 270. 391, 18. 458, 8. 461. 462, 17. 516, 10. idopahwána 340, 15. 461, 12. itaretarayogadwandwa 418, 23. Indra (gárhapatya) 105, 19. indrágnimantra 124, 14. irá-śabda 343, 21. 344, 4. 370, 11. ishu 302. ishtaká 158. 216. 241. 242. 336. ishtakápáka 308, 23. ishtakopadhana 49, 22. 50, 4. ishti 316. 320. 397. 486, 23. 516, 15. 517, 2. ishtikáchita (agni) 474, 12. ishtipurvatwa 248. 250. 289. ishtyagnihotra-somáh 316.

íshá 84, 3.

6Y

H

ukhá 216, 5. 237, 16. 323, 15. upadeśa 45, 6. 86, 7. 227, 10. 301, 534. 1. ukhya (agni) 216. 535, 2. ukthya 78, 9, 160, 246, 327, 328, 365, 4. 436. 449, 8. 474, 13. 500, 11, ukthvastotra 160, 1, 328, ukthyagraháh 231. uchchaih 118, 8. uchchbravana 234, 530, 20, 531, 8, ujiiti 424, 22, utkara 408, 4. utkarsha 227. 228, etc. 491, 501, 3, 522, 8, uttaravedi 147, 309, 513, 517, 518, uttará 347, 348, 355, 429, 25, 430, uttarágrantha 347, 8. 348, 21. 350, 3. 429, 19, 430, 4. utpattibribatí 350, 6. 351, 16. utpattivákya 36, 11. 45, 4. 71, 9. 167, 1, 497, 25, 502, 18. utpattividhi 119, 7. utpattividhiśesha 486, 6. utpattisishta 45, 12. 46, 10. 76, 23. 186, 14. 464, 22. utpattyapúrva 57. utpannasishta 45, 12. utpavana 95, 6. 322, 21. 375, 8. utsargah (paśúnám) 491. udayaniya 324. 325. 327. 433, 7. 442, 16, 444, 6, 448, 9, 493, 17. udavasána 396, 4. udavasáníyeshti 282. 283. udavasátri 396, 24. udíchyáh 30, 4. udgátri 166, 7. 284. 285. 286. 470. uddeśyatwádi-trika 53, 18, 21. uddhanana 379, 13. udbhid 34. 53, 19. 83, 4. udvatí 37. 5. udvána 373, 21, 374, 7. udvápa 4, 8. 241, 14. 423, 23. udvrishabhayajna 30, 3. unnetri 166, 7. upakrama 118.

upagátri 167, 20, 421, 7, upagána 421, 8. upadishta 465, 10. 471. 472, 2. 4. 468, 2. 471, 6. 495, 1. upadhána 85, 8. 242. upanayana 82, 19, 259, 17, 298. upabhrit 193, 194, 236, Upamanyu 256, 4. upalakshaka 479, 24, 480, 3, upalakshanabhúta 479, 22. uparava 179, 12, 509, 20, upavatí 440, 4. upavita 101, 11, 132, 417, 20, 470, upavesha 196, 431, 16, upaśaya 312, 5. upasamhára 118, 460, upasad 66, 16. 127, 3. 202. 214. 239, 280, 281, 333, 463, 6, 498, 7. 504, 4. 505, 1. 517, 10. 520, 22, 522, 6, upastarana 390, 19. upasthána 254. upasparśana 155, 17. 163, 17. upahavya 415, 6. upahára 391, 15. upahiti 390, 1. unahoma 236. upahoma.mantráh 417, 12. upahwána 341, 10. upámśu 118, 8. 119. 335, etc. upámsugraha 440, 16. 441. 15. upamsuyája 72, 16. 120, 18. 143, 6. 146. 225. 249. 278. 322. 475. 15. 477. 479. 480, 4. 521. upákarana 155, 17. 223. 224. 232. 418, 21, upádána (def.) 90, 13. upáyanamantra 515, 7. upávaharana 454, 17. 455, 7. upodgháta-samgati 11, 4. uru prathaswa 22, 18. urúka 372, 1, 4. ulaparáji 103, 21. ulúkhala 235. 332, 18. usrá-sabda 427, 1.

U

úri 21, 10, 79, 9, úha 63, 11. - adhyáva IX. úhagrantha 345.

Ri

rich (lakshana) 64, 6, rijisha 199, 17. ritapeya 393, 12. 415, 17. rituvaia 150, 6. rituvájvávarana 401, 12. ritwiktwa 168, 11. ritwigbhaksha 516, 18. ritwijah (16) 169. rina (3) 261, 19.

E

ekavákyatwa 21, 24, 28, 9, 65, 110, 24. etc. 462, 24. 477, 7. ekatrika 432. ekadeśa 431. 433, 22. ekavachana 362. 364. 365. 366. 367. 368. 412, 6. 413, 23. 423, 2. 438, 11. ekavimśa 326, 18. ekavimśastoma 240. 241. 348, 11. 353, 1. 434, 5. 437, 2. ekaśruti 355, 6. ekastomaka 245. ekabáyaní 96, 22. 342, 14. ekádaśa-rátra 324, 17. 453, 13. ekádašiní (yúpá-) 312, 4. ekáha 250, 302, 314, 328, 413, 18, 415, 6. 421, 6. 430, 12. 450, 6. 520, 20, ekáhakála 249. 323. ekáhína 438, 10.

Ai

aikádasináh (pasavah) 318. 448, 9. 488, 15. 505, 24. 506, 6. 532, 23. 533, 13. aida 234. 235.

aindra 70, 21. 321. aindra (chamasa) 116, 3. aindra (charu) 81, 13, etc. 502, 23, 521, 10, aindraváyava (graha) 74, 6. 80, 13. 145, 4. 156, 17. 219. 419, 10. 440, 16. 441, 19. 443. 444. aindraváyavádayah (graháh) 114, 10. 156. 246. 440, 19. aindrágna 91, 2. 104, 13. 109. 117, 6. 208. 244. 249. 262. 275. 303. 304, 316, 464, 19, 521, 524, 4. aindrápaushna (charu) 131, 8. 501, 17. aindrábárhaspatyeshti 110. 532, 4. aindrávaishnava (charu) 501. 18. aindrí 105, 15. 107, 2. 122, 3. 472, 1. 520, 22. aira 343, 21. 344, 4. 357, 17. 370, 11. aishtika 513, 2. aishtiki (vedi) 512, 20. aishtiko vidhyantah 316, etc.

#### 0

odana 272. 274, etc. oshadhi 459, 17.

#### An

audumbara 21, 8. 24, 8. 465. audumbari 399, 1. 400, 13. 535, 12. aupabhrita 193. 194. aupavasathya 155, 23. 223. 229. aushadhadharmáh 225.

#### K

kakubh 349. 351, etc. Kanwa 287, 10. kandúyana 496, 11. 497, 2. 508. kanwa-rathantara 359, 4. 429, 14, 24. kadara 268. 269. kapálabhedana 271. 283. kapála-nyáya 431. 433, 23. kapálopadhána 233, 11.

kapiñjala 187, 9. 484, 6.

kapotavat 482, 8, 16. karana 34, 10. karani 256, 20. karanopakára 481, 21, 482, karañia 30, 3, karambha 501, 2, karmabheda=adhyáva II. kalanja 259, 4. kalpasútra 29, 6, 18, kalpasútra-kára 29, 17. 141, 15. 173, 26. 280, 14. 374, 6. 382, 16. 405. 13. 410, 4. 457, 3. 461, 22. 534, 12, kavatvah (richah) 305, 4. Kasyapa 256, 1. 287, 10. kámsyabhoji-nyáva 524, 10-12. káthaka 29, 11. 92, 6. kándánusa:nava 232. 233. kánwa 92. 6. kánwa-sáman 422, 18. 423, 2. Kátyáyana 29, 6. 31, 18. 467, 23. kámyágni 534, 3. káya (ekakapála) 304, 8. 492, 20. kárírí 258, 9. 483, 19. káriri-vákyáni 92, 8. káríríshti 207, 22. káryabheda 422, 5. 481, 19. kálátyayápadishta 24, 12. 27, 18. 29, 9, 182, 9, etc. Kálidása 19, 14. 29, 12. káleyasáman 350. 351, 21. kávasáman 352, 8. kudava 402, 21. kundapáyinám ayanam 88, 8. 177, 10, 305, 325, 335, 513, kumbhí 143. 505. kumbhyádi 260, 21. 505, 18. 506. kuláya-yajna 127, 24. 288. kuláyini 37, 5. kulárthatyáganíti 520, 19. kuśa 418, 8. 472, 2. krittikáh 236. 248. kritwáchintá 113, 12. 116. 117, 23. 278, 5, etc. krishnagriva (paśu) 485, 15. 510. krishnala 313, 18. 322, 11. 380, 16. 390, 19. 391, 4. 392, 3. krishnavisháná 199, 1. 496, 8. 508.

krishnájina 285, 14.
kliptayah 176, 7.
keśaśmaśruvapana 161, 16. 173.
kesarin 291, 16.
kautsa-sáman 422, 18. 423, 1.
kratupaśavah 191, 23. 510, 12.
kratwartha (def.) 183, 19. 471, 4, 11.
krana (def.) 25, 23. 121, 3.
kraya 395. 397, 24. 414.
kriyáprakáśaka (mantra) 341, 7.
kshatriya 536, 23. see Rájanya.
kshámavatíshti 262, 23.

#### Kh

khadira, khádira 268. 269. 404. 464, 10. 465, 7. khanana 379, 13. khanitra 34, 21, 26. khaleválí 384, 21. 385, 12. 404, 5. 405, 2. khárí 412, 2.

#### G

gataśri 374, 4. 534, 12. 535, 6. gandharvádi 296, 5. gargatrirátra 311. gavádi-somavikáráh 250. gavámayana 281. 306. 310. 314. 319. 353, 19. 421, 6. 444, 4. 447, 20. 451, 8. 513, 21. gavidhukáh 469, 3. gána 343. 344. 345. 347, 350, 354. gáyatra (ahas) 328, 22. gávatra-sáman 352, 3. gárhapatya 105, 18. 122, 3. 513. 514, 7, 518, 6, 14. gáví 30, 23 girá-śabda 343, 18. 370, 11. guna 36, 5, 6. (cf. 42, 7.) guņavidhi 34, 26. 35. 41, 3. 47, 5. 77, 8. 80, 25. 83, 12. 86, 14, etc. guda 532, 24. 533, 1. guror anugamanam 261. Guru-mata 13, 15, 16, 20, 20, 21, 20, 27, 7. 28, 23. 29, 14. 30, 8. 31, 20.

33, 15. 35, 15. 42, 9. 43, 4. 45, 14. 46, 16. 57, 21. 58, 21. 68, 20. griñjana 259, 4. grihadáheshti 283, 21. grihapati 536. grihapatyádi-díkshá 220. 221. grihamedhiya 459, 14. 461. 463, gokshira-nyaya 26, 4, 7. goni 30, 23. gotrapravartaka 256, 5. godána 412. godohana 153, 11. 183, 16. 320, 22. goyopotalika (?) 30, 23. govanaspati 426, 15. go-śabda 426, 25. gosava 359, 14. 440, 3. gauņi vrittih 50, 22. gaulgulava 421, 16. gauh (yága) 293, 11. 314, 4. graha 80, 15. 98. 161, 16, etc. grahachamasáh 512, 25. grahana 111, 7. grahasátatya 310. grávastut 146, 22. 166, 9.

Gh

ghrita 390, 13.

Ch

chaturavatta 475. chaturavattin 466, 3. chaturaha 281. 505. chaturgrihita 194. chaturthitaddhita 360, 19. chaturdaśarátra (sattra) 205.325, 1 chaturdasi 375, 16, chaturdhákarana 381. 392. chaturdhákritapurodása 142, 14. chaturhotri (mantra) 163, 5. 297, jámadagna-vatsa 466, 4. 15. 321. chaturhúta (mantra) 163, 8. chatushkapála 506, 22. chandrodaya 276. 278. chamasa 99, 1. 113, 14. 145, 20. Jaimini 1. 3. 94, 22. 537, 3. 148. 151. 203. 320. 415, 18. 416. joshana 404, 26. 430, 22.

chamasabhaksha 394, 1. chamasádhwaryu 166. 168. 171. chamasinah 146, 22. 148. chayana 242. 243. 396, 2. charupáka 389. charuśabda 388, 20. cháturmásya 44, 21. 62, 11. 226. 230, 303, 309, 323, 357, 406, 22, 408, 1, 430, 22, 469, 17, 486, 24, 490, 6, 492, 18, 522, 13, chátuhswarya 355, 5. chátwála 199, 496, 8. chándrávana 27, 19. chiti 158, 216, 242, 243, chitrá 36, 1. 54, 13. 208, 6. 224. 258. 322. 404, 6. 481, 16. 482, 14. 483, 1. chitrini 158, 3. 242. chushchushá-śabda 391, 7. chaula 299, 1.

#### Chh

chhatri-nyáya 45, 9. 50, 19. 429, 4. chhandograntha 347, 8. chhandoma 324, 11. chhága 426, 18. chhedana 495.

J

jagat-sáman 80, etc. 438, 17. 439, 5. jamjabhyamána 137, 3. janakasaptadaśarátra 326. japamantra 531, 15. javádihoma 139. jayábhyátánahoma 330, 10. jartiláh 468, 24. 469, 3. jágarana 514, 12. jághaní 128, 12. 533, 13. játiváchitwam (sabdasya) 42, 23. jámitwadosha 73, 5. juhú 59, 9. 152, 6. 154, 10. 170. 192. 202. 289. 317. 329. 498, 20. 513, 1, 529, 13,

jauhava 193. jyotis 76, 6. 86, 23. 293, 11. 314, 4. jyotishtoma 24, 8. 25, 3. 60, 6. 66, 16. 67, 8. 80, 8. 87, 3, 96, 22, 103, 26. 107, 13. 110, 17. 111, 6. 118, 8. 127. 129. 134. 135. 145. 150, 155, 15, 156, 159, 161, 163, 164. 166. 173. 175. 179. 180. 189. 198. 199. 202. 204. 206. 207. 209. 215. 217. 219. 229. 231. 234. 243. 244. 246. 272. 280. 282. 284. 294. 299. 300. 301. 302. 318. 327. 328. 333, 335, 341, 342, 343, 357, 358, 362. 365. 375, 4. 376, 13. 386, 6. 387, 25. 395, 3. 411, 18, 426, 435. 438. 440. 452, 13. 453, 6. 454, 17. 461, 20. 463. 468, 14. 471. 493, 17. 494, 22. 496, 9. 501, 1. 504, 4. 508, 15. 509, 514. 525, 9. jyotishmatishti 373, 20. 374, 7. jwálá 390, 4.

T

takshana 268. 269. 357, 24. 405, 4. 495, 10. 522, 21. takshasmriti 258, 18. tandulávápa 340, 1. tantra, tantrena 40, 20. 41, 4, etc. 481. 485, 11. 486, 11. 487, 488, 11. 489, 16. 490, 14. 492, 4. 494, 17. 495, 6. 496, 1. 501, 19. 502, 21. 503, 11, 511, 5. tanúnapát-pravája 222. 287. 288. tantritwa 497, 9, 525, 18. tantrin (opposed to prasamgin) 501, 1. 523, 6. tapas 173, 21. tapaswinám-avanam 319, 21. talavakára-sákhá 354, 4. tána 355, 13. tántrika 477, 18. tántrikadeváh 478, 2, 12. tápa 390, 1. támarasa-śabda 28, 21. tárpya 422, 2.

tusha 190. 307. 308. tushavápa 190, 11. tricha 430, 7. 446. tritíyinah 169, 8. tritíyasavana 78, 10. 156, 18. 231, 12. 293. 328, 2. 352, 1. 400, 12. 421, 17. 436, 14. 445. 500, 9. 519, 14. 523, 8. taittiríváh 87, 6. taittiriya-brahmana 31, 14. 312, 9. taittiríya-sákhá 92, 6. 222, 11. trayastrimśastoma 240. 434, 5. trayastrimśádi 450, 17. travastrimśánta 450, 17. trayodaśarátra (sattra) 205. 324. trihprokshana 508, 8. trinavastoma 240. 434, 5. tridosha 86, 3, 437, 25, 442, 23, 456, 15, 460, 1, 462, 10, 463, 17, trirátra 433, 6. 435, 20. 496, 9. trivarana 256. trivid 63, 21. trivrit 28, 4. 78, 8. 217. 449, 17. trivrittwa 326, 19. trivritstoma 78. 240. 245. 326. trivedin 267. traidhátavíya 258, 13. 333, 9. 393, 12. 464, 9. traivida 63, 21. traisokasáman 348, 4. traiswarya 355, 5. 528, 4. tryaniká 442, 16. 444, 5. tryambakamantra 469, 17. twaksahitatwádi 522, 21. twáshtra 185, 9. 214. 377. tsará 335.  $\mathbf{p}$ 

dakshina-deśa 27, 16. dakshiná 172. 199. 292. 393. 394. 396. 409. 411. 413. 414. 415. 416. 501, 21. 502, 6. 516, 14. dakshinágni 518, 14. dakshinágratwa 133. danda-dána 198. dandakalitavat 239, 7.

(cf. 239, 7.) dandádi 244. dadhi 323, 20. 324, 4. 375. 376. dadhigraha 215. dadhipayasi 278. 279. dadhi-homa 77, 4. 204. dabdhi 120, 20. dampatí 253. 254. darbhástarana 103, 21. darvihoma 213, 13, 329, 8, 330, 10. 473, 13. darvi 22, 8. darśa 248. 277. 486, 23. darśapúrnamásau 41, 26. 42, 20. 43, 13. 58, 11. 59, 9. 65, 3. 69, 10. 83, 3. 84, 2. 90, 3. 92, 6. 96, 1. 100, 8. 101, 6. 102, 23. 103, 20, 104, 13, 106, 10, 108, 1. 120, 123, 128, 12, 130, 16, 132, 135. 136. 137. 141. 156. 161. 163. 175. 176. 177. 178. 179. 184. 186. 191. 192, 195. 196. 197. 200, 206, 207, 209, 210, 218, 222, 225, 230, 233, 239, 247, 248, 251, 255, 257, 260, 263, 270, 271, 272, 275, 276, 283, 301, 308, 315. 317. 320. 321. 333. 336. 337. 338. 339. 340. 341. 359. 360, 363, 382, 383, 386, 387, 397, 424, 428, 429, 435, 5, 475, 4, 476, 7. 481, 8. 486, 4. 507, 20. 515, 14. 517, 3. 520, 8. 523, 21. 525, 25, 526, 15. daśataví 329, 1. daśapeya 151, 11. 213. 492, 4. daśarátra 325. 327. 328. 433, 8. daśápavitra 98, 6. dáksháyana 83, 3. Dákshinátyáh 30, 2. dátri (agni) 276, 20. 521, 8. dána (def.) 201, 17. dána (píta-śabdena vivakshyate) 117, 9. dárvihomika 329, 17. dáršikí (vedi) 162, 8. dig-vyásthápana 503, 1. díkshaníyeshti 160, 2. 210, 19. 219. dwidevatya - pasu 429, 3.

daņļákalitavat 443, 25. 444, 10. 237. 280. 301. 316. 333. 382. 408, 21. 467, 20, 22. 514, 23. 522, 5, díkshá 67, 8, 168, 221, 229, 244, 280. 281. 282. 319. 413, 10. 504, 4, 17. 514, 12. 522, 6. díkshá-dakshinam 163, 23. díksháhutayah 408, 16. díkshita 471, 3. 509, 4. 515, 18. 531, 15. dirghasoma 129. dundubhi 418. 421, 8. dulá 236, 16. dritinavanita 181, 20. 182, 4. drishtaprayojanatwa 483, 9. drishtánta-sangati 10, 23. drishtárthatwa 484, 19. devatántaráya 215. devatáparigraha 515, 13. devatá bahirangam 322, 4. devana (akshaih) 125, 4. 213, 16. 214. devasuvám havímshi 525, 17. devádínám pratinidhih 264. desívabháshá 329, 1. dehántara 208. daivatáni 234. doshatraya see tridosha. doha-kshaya 272. dohana 133, 17. 206, 22. 247. dohau 156, 9. dyáváprithivya 304. 524, 5, 19. dyútádi 213. dravya 263, 17, 19. dravyaskandana 283, 17. dravyántaratwa 263. dravyárjana 184. dwandwáni 176. dwadasam 528, 24. dwádasáha 205, 18, 221, 240, 281, 286. 293. 306. 314. 319. 324. 326. 327. 328. 337. 348. 397, 15. 413, 10. 433, 6. 442, 16. 443, 7. 444, 4. 445, 8. 447, 19. 448, 9. 451. 452. 453. 454. 504, 3. 505, 1. 513. 21. dwara-bheda 481, 17. 482, 4.

dwirátra 319, 11. 324, 16. 327.
433, 6. 435, 20. 437, 12. 496, 9.
dwivachana 363. 364. 365. 366. 367.
423, 3.
dwyahakála 249.
dwyahakálíua 227. 323.

Dh

dhanabhikshá 299, 7.
dhánáh 405, 24. 501, 2.
dhánya 340, 2.
dhánya 240.
dhárágraha 440, 18. 441, 1.
dhishnya 155, 24.
dhúrgána 432, 21.
dhrauvam (ájyam) 70. 143.
dhruvá 70, 26. 193.
dhrauvájya 477, 11, 16.

### N

nakshatreshti 236. 417, 11. nadyuttarana - mantra 509. nayanam (dakshinánám) 453, 23. naráśamsa - prayája 287. narásamsaprayájavantah 287, 288, nartakádivat 485, 5. nánávijeshti 235. 507, 14. námátidesa 513, 24. nárishtahoma 236. 329, 12. 330, 10. 381, 17. 417, 12. 428, 4. 461, 24. návaníta 44, 11. 421. nigada 64, 15. 341, 22. nigama 424. 425. 426. 427. 430, 22. nigarana 111, 8. nighantukára 388, 23. nidhana 79, 10. nimitta (def.) 332, 8. nivama 320. niyojana 223. 232. 408, 2. nivogákhyápúrva 57, 26. nirishtaka 498, 22. nirúdha (paśu) 317, 15. nirmanthya 44, 4. 308, 22. nirvápa 96, 3. 224. 228. 233. 247. pada 471, 21.

315. 339. 375, 5. 401, 26. 459, 18. 487, 25. 507, 20. 514, 5. nivid 101. nivita 132. 417, 20. nishádasthapati 257. 298. nishkása 307, 17. 308, 9. 492, 19. 493, 17. nishkevalya 60, 6. nishpakwa 135, 10. níváráh 159, 3. 266. 268. 269. 331. 357. 361. 365. nívárádi 263, 16. nema-śabda 28, 17, 21. neshtri 166, 6. nairrita (charu) 213, 7. 332, 21. 357, 15. naivára (charu) 85, 6. 331. 357, 9. 365, 23. naudhasasáman 350. 351, 21. nyáya (in nyáya-málá-v.) 3, 22. nyúmkha 355, 11.

P

pakshe práptatwam 457, 13-16. 458, 2. pankti 349. 350, etc. panchadaśa 326. panchadaśarátra 325. 520, 20. panchadaśa-stoma 37, 24. 241. 246. panchamúrtti-prathá 1, 7. 3, 3. panchaśaráva (odana) 272, 274, panchaśáradíya 491, 14. panchahotri (mantra) 163, 12. 321, 6. panchágnistoma 327. panchávattin 466, 5. pancháha 491, 14. panchokthya 327. Patanjali 31, 18. patni 421. patnisamyája 128, 15. 337, 4. 471, 22. 519, 15. 533, 15. patnisamyájádi 490, 14. patnisanuahana 516, 2. pathikrit (agni) 244, 10. 526, 16.

padárthánusamaya 232. 233. padaikavákyatá 20, 11. payas 323. 324. 375, 4. 376, 13. payovrata 204. 417, 16. paramápúrva 333. 335. 336. paraswat 376, 24. parák 434, 20. 436, 8. parikraya 172. 173. parigraha 515. paridhána 422, 5. paridhi 357. 408, 1. 445, 8. 461, 22. 522, 13, 21. paribhojaníyáh (darbháh) 180, 14. parilekhana 379, 13. parivartini 37, 5. parivrimhana 234. parivyána 157. 177. 217. 234. 312. parisamkhyá 86, 2, etc. 456, 461, 10. 462, 5. 463, 15. 464, 3, 12. parisamkhyána 270, 21. 423, 21. 464, 2. parihára 392, 3. parnamaya, 152, 6. 154. 170. 202. parnanyáya 170, 12. paryagnikarana 155, 18. 377. 490, 25. 491, 22. paryása 241, 1. paryudása 185. 259. 466, 12. 467. 468, 10, 15, 469, 5, 471, 14, paryúhana 234. 405, 13. 495, 10. parvan 359, 24. paláša - šákhá 92. 156. 176. 195. 196. 197. 206. 276. pavamána 424, 7. 445, 8. 446, 8. 500, 9. pavamána (agni) 153, 326, 425, etc. pavamána-havis 102, 7. pavamáneshti 153, 21. 154, 25, 243, 6. 401, 22. 425, 24. 499, 20. pavitre 180. pasugana 318. paśu-purodáśa 427, 20. 497, 9. 513, 8. paśu-samskára 74, 20. páka 389. 390, 15. 410, 20. pákshika 465, 21.

5. 355, 9. 467, 12, 24. pátnívata (paśu) 85, 19. 377, 11. pátnívata (graha) 114. 115. pátra 236. pátra-bheda 271. 283. pátráni (yajamánasya) 499, 8. páda-sangati 4, 23. 10, 6. pádin 169, 9, 413, 11, 416, 24. párshnikánvaya 403, 2. pásamantrau 362, 19. pika-śabda 28, 17, 21. pithara 22, 8. pithara-sthápana 176. pindapitriyajña 135, 6. 217, 7. pipílikávat 284, 12. pishtalepa 229, 22. pílu-sabda 27, 4. pumlinga 187. punah-padá (brihatí) 349, 14. punarádhána 409, 11. punarádheya 273. punarnishkrita 409, 12. pumartha 471, 2, 10. purákalpa 134, 21. purushartha 471, 4. purodása 208, 8. 496, 19. 530, purodásau 271. 476, 7. 479, 6, 18. purodáša-vibhága 529, 20, purodásávadána 270. purohita 288. pútíka 159, 15. 267, 4. púrnamása 70, 21. 248. 275. 486, púrvapaksha 4, 5. púrvaśamyu 462, 20. púrvedá 462, 20. púshan 130, 16. 131. púshanyat 501, 2. prisni 213, 10. prishadájya 236, 6. (def.) prishtha 36, 18. 307. 312. 358. 359. 422. 440. 446, 8. 448, 23. 449, 450, prishthaśamaniya 395, 23. 396, 14. prishthastotra 38, 2. 80, 11. 328, 2. 358, 18. 422. 429. 438, 18.

Pánini 31, 18, 165, 19, 312, 21, 344, prishthya 310, 324, 326, 417, 16, prathá 390, 2. 447, 19. 450, 15. 451, 8. peshana 58, 11. 389, 26. 406. paundarikah 453, 13. paundarikam (barhis) 361, 19. paurusheyavákyatwa 23, 13. paurodásika 125, 21. paurņamásí 70, 19. 90, 22. 102, 23. 124, 12. 163, 4. 197. 200. 209. 225. 275. 281. 321. 479, 18. 485. 6. 499, 19. 522, 4. paushkala-sáman 352, 7. paushņa (charu) 130, 24. 501, 17. (pasu) 130, 24. praüga 60, 6. prakarana 119, 25. prakriti-vikriti 523, 20. pragátha 348, 23. 349, 20. 350, 3. 352, 6. 353, 20. pragitá (rik) 354, 21. prachaya 355, 6. pracharaní-homa 228. prajápati 407. pranayana 197. 229. 309. 320. pranitáh 358, 11. prauítá-dharmáh 358, 10. 375, 8,21. pranitapranayana 496, 21. pratikarsha 441, 6. pratikúla-tarka 19, 16. pratinidhi 263-269. 274. pratipatti 142, 20. pratipattikarman 199. 493, 1. 506, 7. 533, 18. pratipatti-vidhána 499, 11. pratipad 127, 21. pratiprasava 463, 9, 477, 1. pratiprasthátri 166, 6. 228. 458, 20. 489, 15. 490, 5. 514, 17. pratihartri 166, 7. 284. 285. 286. pratihoma 282, 14. 283. pratyaksha (vidhi) 21, 16. pratyaksha-prakarana 473, 2. pratyásatti 236, 24. 477, 23. 500, 17, 522, 22, pratyásannatwa 26, 25. pratyudáharana - sangati 10, 25. prathamabhaksha 147, 8, 148.

pratha - mantrau 530, 9.

pradátri (Indra) 276, 21, 521, 8. pradána 247. 442, 8. pradhána 262. prapishta-bhága (púshan) 130. 131. pramána = adhyáva 1. prayája 90, 24. 100, 8. 191. 192. 194. 203. 218. 222. 227. 229. 236. 238. 239. 287. 301. 313. 316. 317. 360, 15. 381, 12. 386, 4.406, 22. prayájádi 57, 18. 120, 4. 161, 3. 183. 316. 459. 460. 483, 19. 485, 6. 486, 15. 487, 24. 511, 10. 512, 6. pravájašesha 191. 192. prayána-mantra 509, 14. prayogaśesha 486, 10, 17. prayojaka (def.) 332, 8, 333, prayojya - prayojakatwa = adhyáya IV. pravara 63, 12. pravargya 129, 19. prasamsá (dwiprakárá) 49, 1. praśasá 372, 17, 23. prashthauhí 213, 12. prasanga = adhyaya XII. prasanga 511, 5. 512. prasangin (opposed to tantrin) 501, 1. 523, 6. prasúnam (barhis) 524, 6. prastara 47, 3. 108, 3. 197. 276. 341. 399, 16. prastotri 166, 7. prastha 412, 2. praharana 108, 3. 341, 4. 399, 16. prákaranika-vidhi 473, 1, 14. prákáša 414, 21, 417, 1. prágvamša 517, 22. 518, 7. práchí 195, 20. práchínavamsa 134, 23. 162, 8. 229. 513, 22, práchínavamša-šálá 513, 10. práchínávita 132. 133. práchyáh 30, 1. prájahita (agni) 513, 23. prájápatyam 36, 10. 322, 19. 404. 521, 9. prájápatya (charu) 322, 11. (ághára) 407.

prájápatyáh pasavah 75, 16. 191, barhis 42, 20. 64, 14. 105, 4. 275. bháshya 497, 24. 24. 223. 232. 234. 420, 1. 490, 24. 500, 8. 505, 18. 510, 4. pránabhrit 50, 15. prátaranuváka 228. prátah-savana 156, 17. 191, 24. 223. 284. 317. 327. 421, 17. 434, 17, 445, 523, 7, Prábhákara-mata 16, 22. právaníva 306. 324. 327. 375, 22. 433, 7. 442, 16. 444, 6. 448, 9. 493, 17. práyaníyá 160, 3. 210, 19. 333. 399, 16. 461, 20. 462, 17. 514, právašchitta 277. 284. 285. 286. 526, 15. právašchitti 273, 15. právachanika (swara) 527, 15. 528, 2, 7. prásitra 269. 270. 391, 4. 428, 5. 461, 11. 516, 10. prásangika-sangati 11, 1. prásana 458, 3. 496, 9. 497, 4. priyangu 266. pretágnihotra 133, 16, 134, 6. praisha 107, 14. 108, 5. 170. 178, 4. 198. 228. 299. 458, 10. prokshana 95, 6. 228. 264. 332. 334. 336. 357, 10. 405, 15. 517, 11. 522, 14. prokshani 43, 13. 64, 14. 177, 22.

### Ph

phalake 179, 11. phalachamasa 158, 18. phala-prakáśaka (mantra) 341, 7. phalavidhi 89, 13. phaládayah (chatwárah) 320, 12, phalápúrva 57, 9. phalikarana 229, 23.

#### B

Badhnyaśwa (sic. Vadryaśwa?) 287, 10. babru (saumya) 485, 15.

308. 379, 18. 418. 517. 518, 4. 524, 5. barhihpraharana 337, 15. barhirlavana 507, 20. 518, 6. barhiryágau 463, 24. bahuyachana 362, 363, 364, 365, 368, 372, 26, 412, 25, 423, 3, bahvricha-bráhmana 91, 10. Bádaráyana 242, 18. Bádari 94, 21. bádha = adhyáya X. bárhaspatya (graha) 419, 8. (gotra) 256, 5. (charu) 81, 14. 226. 326, 4. 502, 21. bárhaspatyá 531, 17. Bukka, Bukkana (rája) 1. 2. brihatprishtha 307. 358, 18. 440, 5. 464. 9. brihatsáman 80. 347, 13. 349. 358, 18. 359, 429, 438, 17. 439, 442, 20. 446, 8. 447. 448. 450, 6. brihaspatisava 208. 212. 328. 395, 26. 419, 8. Baudháyana 29, 6. brahman 267. 289. 470, 11. 490, 5. brahmabhaksha 392. brahmasáman 353, 19. 490, 25. 510, 13, bráhmana 81, 15. 82, 14, 204. 248. 261. 289. 417, 17. 502, 22. 536, 23. bráhmanaswara 527, 17. bráhmanatwa 62. 63.

#### Bh

bhaksha111. 112. 117. 142. 145.146. 147, 148, 149, 150, 151, 273, 299, 391, 4. 394, 445, 8. 458, 11. bhaksha-mantra 112, 18. 117, 20. Bhatta-mata 11. 16. Bharadwája 256, 2. bhárata (mahá-) 20, 10. bhávaná 34, 4. 40, 24. 54, 20, 55. 68, 15. 69, 12. 136, 16. 204, 22. 251, 316, bháshika (swara) 527, 17. 528, 4. bháshyakára 75, 14. 146, 13. 153, 11. 280, 23. 393, 18. 359, 8. 405, 21, 437, 19, bhú (ekáha) 413, 18. bhúteshtaká 242. bhúmirathika - śushkeshti - nyaya 346, 2. bhriti 393, 401, 17, 413, 9. bhritivanana 280, 21. 299.

M mandapa 110, 25. 514, 6. mandúka 336. matántara 20, 18, 22, 26, 23, 20. 24, 13. etc. madhubhojana 450, 18. 451. madhyatah kárinah 166, 20. madhwaśana 357, 13, 417, 18. Manu 23, 17. 26. 29, 7. 31, 18. manotá-mantra 428, 25. 510. Manor richah 454, 10. mantra-krama 226, 2. mantratwa 34, 6-9. 61. 62. 64. mantha 406, 10. manthana 309, 2. mandram 333. marutwatiya-graha 156, 17. malhá 213, 9. mastu 135, 10. mahápitriyajna 405, 24. 406, 9. 466, 15. mahávákya 124, 3. mahávedi 512, 19. 514, 6. mahávrata 325. 419, 8. 421, 6. 422, 1. mághi (paurnamási) 281. mánavaka 105. 6. matrigaņa-yaga 35, 19. mátri-sabda 386, 12. Mádhava 1, 14. 537, 4. mádhyandina (śákhá) 92, 6. mádhyandina (savana) 156, 17. 192. 214. 292. 328. 350, 9. 421, 17. 438, 18. 445. 453, 24. 523, 8. mádhyandina (pavamána) 241, 15. 328, 1.

mánam (somasya) 454, 17. 455, 7. yajnávachara 102, 5. mánasa (grahana) 451, 22. mántravarnikí (devatá) 42, 4. 70, yajnáyájníya-sáman 78, 10. 159, 24. 73, 25. márutí (ámikshá) 489, 14. 490, 7. márjana 390, 3. 522, 13. másha 264, 21. 295. máságnihotra 88. 89, 16. 305, 312. 325. máhishya 256, 20. máhendra-stotra 214. 237. 306. mitravindá 152, 25. 472, 475, 16. mudga 264, 22. musala 332, 18. mushti 402, 10. mrinmaya (pátra) 203. methi 405, 17. Medhátither meshah 342, 4. medhapati 367. 368. mesha (yavapishtanirmita) 492, 21. meshi 343. maitrávaruņa (ritwij)113.166,8.170, 21. 198. 458, 8. maitrávaruna (graha) 74, 6. 80, 13. 419, 13, maitrávaruņa- praishamantra 523, maitrávarunádi-sesha - bhakshana yúpaniyojana 155, 21. maitrábárhaspatyam (havis) 379, maudga (charu) 264, 21. mlechchha 31, 7. mlechchhah 26, 22. 27, 5. 28, 17.

#### Y

yajamána 169, 20. 172, etc. 253, 341, etc. yajamánasya pratinidhih 265. yajurveda 118. yajúmshi (lakshana) 64, 7. yajnakratu 200. 206. yajnapati 340, 16. yajnapátrabheda 527, 4. yajnapátráni 499, 11. yajnátharvana 181, 8.

Vol I.

yajnáyudháni 96, 2. 186. 25. 328. 343, 18. 500, 19. yajnáyajníya-stotra 352, 25. 353, yajnopavíta 132, 26. yajyanvaya 301, 16. 331, 11. yava-śabda 26, 21. yava 266, 23. 529, 23. yavavrihi 526, 4. yavana 389, 26. yavamaya (charu) 26, 21. yavágú 204, 13. 221, 1. 246, 18. 417, 17. 469, 1. yága (def.) 201, 16. Yájnavalkya 256, 21. 536, 24. yájnika-prasiddhi 324, 12. yájnikáh 108, 22, 109, 16. yájyá 109. 110, 10. 150 etc. 428. yájyápuro'nuvákyá-pátha 121, 15. yávaj-jívam 91. 259. 262. 338. 520, 10. 523, 21. yúpa 21, 8. 99, 13. 157. 164, 10. 177. 195. 217. 218. 223. 229. 234. 268, 308, 318, 357, 360, 6, 368, 17. 384. 385. 404, 5, 495. 522. 530, 20, 531, 8, yúpamúla 234, 9. yúpáhuti 488, 21. 498, 11. yúpaikádasini 312. 488, 21, 498, 13. yeyajámaha 466, 18. 467, yoktrabandha 515, 24. yoga 44, 6. yogarúdhi 44, 7. yogyatá 19, 4. yoni 345. 347. 355, 19. 356, 429, 25.

#### R

rakshoghna 519, 23. ratnínám havímshi 379, 10. rathakára 256, 21.

yaugika 36, 1. 39, 4. 43, 24.

yaudhájaya-sáman 350, 2,

439, 14, 447, 1.

yonigána 343, 19.

rathaghosha 418, 19. rathádi-dakshiná 416. rathantara-prishtha 307. 395, 3. 440, 3. rathantara-sáman 80. 305. 344. 345. 347. 348. 358, 18. 359, 5. 422, 10. 429. 438, 18. 439. 442, 20. 446, 8. 447. 448, 22. 450, 6. raśaná 157. 177. 217. 234. 318. 528, 11. rájanya 81, 16. 82, 14. 110, 3. 150, 25. 151. 158, 18. 204, 235, 287. 374, 5. 417, 17, 435, 22, 436, 23. 502, 23. rájapurohita 288. rája-sabda S1, 24. rájasúya 81, 12. 125, 3. 131, 8. 151, 11. 213. 214. 218. 237. 308. 357, 15. 379, 10. 382, 23. 471, 21. 492, 14. 496, 19. 501, 17. 502, 6. 507, 14. rátrisattra 138, 22. rámáyana 20, 10. ruk-káma 89, 6. rukma 237, 25. rukmadhárana 237. rukmapratimoka 238. rudrádhyáya 239, 9. rúdhi 34, 21. 36, 2. 39, 25. 43, 18. 44, 5. 146, 10. 427, 11. revatya richas 78, 15, rodhana 420, 6. raudra (charu) 257, 1. raurava (sáman) 350, 1.

### L

lakshana 14, 15. lavanaprakásaka mantra 105, 3. lasuna 259, 4. lákshanika 404, 10. 476, 5, 27. etc. lákshanikatá 472, 6. likhita-pátha 254. limga 23, 3. 472, 1. etc. limgátidesa 513, 24. lokampriná 242, 17. laukika (agni) 297. 298.

v

vankri 369, 9, 370, 371. vajrini 242. vatku 295, 6. vatsatwach 525, 7. vatsápákarana 156, 8. 176. 196. 206. 247, 8, 275, 375, 6. vanaspati 426, 15. vanishthu 371, 25, 457, 25. vapana 161. 433, 21. vapanádi - samskáráh 173. 238. vapásrapaní 505, 18. vapotkheda-vat 470, 16. varana 394, 11. 395, 1. 401, 15. 466, 15. 502, 10. 517, 2. varáha-sabda 26, 22, varunagraha 139. varunapraghása 44, 21. 303. 304. 307. 489, 14. 492, 18. 514, 17. varman 203, 2, valmíkavapá 213, 13, 471, 21, vashatkartri 147, 8. vashatkára 150. 330, 13. 473, 12. vasáhoma 488, 8, 15, 506, 7, Vasishtha 256, 4. 287, 10. vasordhárá 528, 21. vahih-prayoga 503, 4. vahishpavamána-stotra 28, 4. 36, 17. 172, 1. 228, 240, 284, 328, 434, 17, 449, 21, vahnyuddharana 374, 17. vákyabheda 21,7. 35,25.36.39,26. 41, 18. 78, 21. 88, 12. 98, 15. 106, 18. etc, 471, 13. vákyaikavákyatá 20, 12. vág-yama 103, 26. vág-vimoka 107, 16. vág-visarga 496, 17, 497, 2, 6, ván-niyamana 531, 15. váň-niyamádi 280. vájapeya 40, 16. 99, 13. 172. 174. 176. 208. 212. 223. 232. 299. 328. 357, 9. 395, 26. 402, 10. 416, 18. 418, 19. 419, 18. 420, 1. 464,

10. 488, 8. 490, 24. 500, 8. 505, 18. vájin 76, 21, vájina 76, 20. SS, 20. 189. 323. 408. vápa 389, 26, vámadevya (sáman) 118, 26, 305, 4. 350. 356, 12. 422, 11. 470. váyavyá richas 78, 5. váyavya (paśu) 20, 5. 84, 1. 200. 388, 13. 403. 406. 407. 428, 25. varana 102, 3. váravantíva-sáman 78, 14, várunáh (chatushkapáláh) 232. váruní (ámikshá) 307. 492, 18. várttika 445, 2. várttika-kára 26, 1. 27. 33, 20. 100, 15, 146, 14, 280, 23, 293, 18. 310, 6. 359, 9. 406, 6. 482, 21. 497, 21. 521, 3. vártraghní, vártraghnyau 71, 2. 102, 23, 103, 2, 521, 13, várshni 295, 5. vásas 311, 454, 525, 9, vásah-páka 410. vásishtha 289, 2, vástu 257, 2. vikarshana 336. vikretri 168, 5. vikledana 390, 13. vigrahádi-panchaka 334, 3. Vida 466, 4. vidagdha 135, 13, videvana 237. Vidyátírtha-muni 1, 9, 3, 5. vidwad-vákya 71, 7, 26, 72, 15. vidhana (def.) 90, 12. vidhi 34, 3. vidhih (arthavádát prabalah) 51, 9-13. vidhivákya 53, 10. vinivoga 23, 3. viparináma 477, 16. vipra, see bráhmana. viprakarsha 493, 1. vibhága 413. vimatam (= vivádáspadam) 11, 23. 19, 13, 20, 22. 23, 16. 84, 22. 94, 7. etc.

vilamba 472, 26. vilambitatwa 472, 3, vivriddhastomaka 434, 4, viśasana 155, 21, 156, 11, višesha-šástra 472, 6. višeshana-bhúta 479, 22. viśwajit 34, 1, 204, 205, 206, 274, 280. 290. 291. 292. 293. 294. 306, 319, 448, 22, 525, 6, viśwajyotis 76. viswasrijám ayanam 296. vishamachchhandaskáh (richah) 346, 23. vishaya 4, 5. visháná 496, 11. vishuvat 81, 1. 310. 14. 438, 21. vishtuti (3) 37, 4-13, 38, 3. vihaváh (yajnáh) 178, 13. vihára 518, 13. vihára-bheda 514, 17. víkshana 447, 3. vípsá 261. vrikshágra 534, 2, 21. vrittikára 75, 14. 437, 18. vridhanvatí, vridhanvatyau 71, 2. 102, 23, 103, 3, 521, 12, vridhanvattá 426, 1. vriddhastomaka 423, 15, 23. 434, 17. vrishanaswa 342, 4. vrishanvat 240, 26. vrishti-kledana-mantra 509. veda (= darbha) 25, 19. 494, 4. vedi 230. 494, 4. 512. vedistarana 180, 10. 507, 20. vediprokshana 508, 8. veshtanasmriti-vat 25, 22, (cf. 24, 9.) vaikankata 102, 4. vaikhánasa-sáman 437, 23. vaigunya-samádhána 526. 527, 5. vaimridha 209, 9. 472, 15. vaimridhesti 209. vairája-sáman 449, 8. vairúpa-sáman 446, 8. 447, 22. 448, 22. 449, 8. vailwa 464, 11. vaiś ya 81, 16, 82, 14, 150,25, 153

6. 158, 19. 204. 290. 417, 17. 502, samyá 96, 4. 381, 7. 23. 536, 23. vaisvastoma 359, 4, 429, 12, vaiśwakarmana 304. vaiśwadeva 44, 21. 200, 6. 303. 304. 309. 524, 4. vaiśwadeva-graha 500, 9. vaiśwadeva-charu 81, 13. 381,1. 502. vaiśwadevádi 486, 24, 487, 15, vaiśwadevi 215, 232. vaiśwánara 45, 25. 211. 216. 526, 15. vaiśwanareshti 211. 216. vaiśwamitra 289, 7. vaishnava 214. 308. vaishnaví 110, 24. vaishnavavága 381, 12. vaishnavayájyá 479, 13. vaisarjana-homa 25, 3. 229. vyakti 33, 4. etc. vyatishanga 432. vyágháta 468, 18, 19 vyápanna 284, 3. vyáhati 468, 17. vyutseka 307. vvuddhrityasádana 390, 4. vyúdha 443, 7. 445, 8. vrata 275. vratopáyana 515, 4. vrihi 159, 263, 266, 268, 269, 331, 357. 361. 365. 380, 16. 529, 23. vríhiyavavat 148, 13.

#### Ś

śamyu 461, 20. 462, 17. śamyuváka 270, 17. 391, 18. śakunigrálnakagatinyáya 335, 17. śakti (sahakárini) 52, 2. śakti 57, 2. śakhanyáya 479, 24. śatarátra 319, 11. śatátirátra 327. 328. śatátriná 144, 9. śatokthya 327. 328. Śabara 537, 4. śabdabhávaná 55, 8. 56, 3. śamitri 167, 12. 343, 1. 367, 8. 369, 13. 510.

śara (hiṃsá) 346, 25. śaramaya (barhis) 418, 7. śaráh 472, 2. śaráva 402. śarkaráh (aktáh) 51, 7. śastra 60, 8. śastrin, śastravat (soma) 500, 9, 17. Śákya 26, 6. śakyánam-ayanam 182, 16. 340. sákhábheda 92. 367. śákháchheda 196. 528, 11. śákhántara 106. 300, 12. 310, 9. 478. śámitra (agni) 513, 8. śálámukhíya (agni) 513, 11, 18. śástradípika 4, 17. śástrasamgati 4, 23. 10, 6. śikya 237, 25. śipivishta (vishnu) 276, 21. 375, 15. 376, 6. śishtáchára 27. 29, 26. 499, 2. śukragraha 399, 1. 419, 16. 441, 8. 442. 443. 444. 535, 14. śukrasparśa 535, 10. 536, 2. śunahśepa 125, 5. Sunaka 287, 10. śunásíríya 44, 21. 303, 8. 309, 19. śushkeshtinyáya 346, 4. śúdra 254. 292. śúrpa 22, 6. śrita 358, 9. 375, 15. 376, 7. śeshatwa 93, 10. 94. 188, 15. etc. śeshabhaksha 145, 10. śeshabhakshana (soma) 111. 112. (pátnivata) 114. (prásitra) 270. śeshaśeshibháva = adhyáya III. śaunahśepa 125, 5. 213. 237. śyámáka (charu) 496, 20. śyáváśwasáman 352, 5. syena, syenayaga, 39, 23. 54, 13. 171, 25, 174, 181, 182, 302, 373, 4. 417, 14. syenachit 474, 22. śrapana 190. 406. 513. ślokasáman 422, 10.

śweta 403, 19.

#### Sh

shaṭṭriṃśadrátra 326. shaṭprishṭháni 307. shaḍaha 293. 307. 310. 324. 326. 327. 417, 16. 447, 19. 448, 22. 450, 15. 451. shaḍindráh 144, 17. shaḍyágáḥ (see ágneyádi) 70, 17. 94, 2. 321, 13. 481, 8. shɨḍrátrádi 246. shoḍaśastotra 328. shoḍaśin 160, 2. 231, 11. 283, 12, 365, 4. 435, 18. 436. 437. 438. 449, 8. 468, 14. 469. shoḍaśipátra 99, 16.

### S

samyája 461, 462, see patní-. samvatsara-sattra 444, 4. samsava 450, 6. samsrip (ishti) 214. 492, 8. samskára-mantra 173, 6. samskároha 357, 9. samsthá 78, 9. 245, 1. see sapta. samhita-sáman 352, 3. saktavah 58, 24. Sankriti-gotra 287, 10. sankocha 460, 5. sankhvá 411. sangati 4, 5, 23. 10, 6. sangha 45, 5. 320, 13. 486, 24. 487, 22. sattra-lakshana 453, 8. sattra 257, 266, 267, 274, 280, 287, 288. 289. 296. 324. 325. 340. 341. 393, 19. 394. 395. 396. 397. 398. 401, 13. 421, 16. 451, 16. 452. 453, 535, sattrin 265, 287, 289, 296, 396, 397, 451, 18. sadana 123. sadas 24, 8, 110, 24, 146, 162, 9, 175, 2. 399, 7. 422, 9. sadasya 169, 16.

sad-áchára 26, 10. santardana 129, 2, santata 528, 21, 529, 11, sandamsa 40, 4. sandeha 4, 5. sannahanam (barhishah) 518, 4. sannidhi 19, 4. sannipatvopakárin 316, 17, sannipáta 528, 17, 22, 529, 530, 5. saptadaśa 326, 18. saptadaśastoma 38, 3. 241. 307. 310. 350, 25. 351, 1, saptadaśáratni 99. 13. saptasamsthá,-stha 160, 2. 245, 1. 327, 25, sapha-sáman 352, 6. samachchhandaskáh (richah) 346, samavattadhání 457, 18. samákhyá 108, 22. 109. 110, 10. 111. 125. 126, 6, 147, 148, 170, 172. 176, etc. samákhvána 121, 18, samáhára-dwandwa 418, 24. samidvága 222. amidhah 69, 10. 90, 9, 222, 383, 20. samudáyápúrva 57, 19, 12. samúdha 443, 7. 444, 4. sammárga 98, 11. 99, 1. 156, 18. 157. sammárjana 59, 9. samyagjarana 111, 8. sarvajyotis 76. sarvaprishtha 306, 448, 24. sarvaprishthá 144, 16. sarvaveshtana smriti 25, 6. (cf. 24, 9.) sarvaswadakshinatwa 285. 286. 290, 291, sarvaswára 400, 11. 401, 5. savaníya-purodáša 180, 20. 182. 228, 229, 501, 510, 512, 523, savaniyapasu 155, 15. 182. 217. 223. 227. 317. 318. 343, 2. 365, 15. 370, 4. 493, 3. 494, 22, 501 1, 504, 17. 519, 1, 523, 7, savitrádi 339.

sahasrasamyatsara 296. sahálambha 224, 1. sákamedha 44, 21, 226, 230, 303. sákamprasthávíva 83, 15. 143, 16. sankarya 95, 10, 96, 6. sángrahaní 215. 420, 15. 460, 17. sánda 342, 18. satatya 260. sádana 156, 21. 157. 442, 1. sádrišya 266, 18. sádyaskra 223. 320. 342. 16. 384. 18. 404, 5. 414, 13. sántatya 528, 21, 529, 4, sántapaníyeshti 230. sánnáyya 95, 6. 206. 247. 250. 275. 277. 279. 321. 323. 521, 11. sánnávya-doha 206, 484, 15, sánnáyya-pátrani 121, 6, 126, 2. sáptadasyam (ritwijám) 169. 266. sáptadasvam (samidhenínám) 473, 2. sáptada svavat 475, 15, sámagána 119, 4. sámagáh 146. sámámáa 346, 12. sámáni (lakshana) 64, 7. sámánya-sástra 472, 4. sámidhenyah 101, 10, 152, 165, 206, 239. 290. 337. 406, 24. 431, 22. 435, 5. 454, 10. 472, 15. 517, 4. sáraswata-sattra 397, 8. sáraswatau (yágau) 224, 15. sáraswata (ájya) 226, 521, 22, sáraswatí 531, 15. sávitra-homa 237. sávitráni 237. 527, 25. sáhasra 320. sáhna 127, 1. siddhánta 4, 5. sutásutin 523, 12 sutyá 223, 25. 229. 281. 282. 318. 498, 12. 504, 5. 522, 5. subrahmanya 146, 11. 166, 8. subrahmanyá 166, 8, 341, 24, 498, 5. 520, 23.

subrahmanyahwana 146. 341, 22. 498, 7, 505, 520, 21, surágraha 323. suvarņa 54, 12. 138. súktaváka 109, 2, 124, 10. sútra 242, 18, 418, 10. sútrakára 59, 11. 390, 5. 531, 16. see kalpasútra-kára. sútrakrit 537, 3. srishti (ishtaká) 49, 22. soma 54, 12. 261, etc. somakála 249. somakraya 96, 22. 189. 281. 299. 414. 492, 6. 532, 18. somakrayana 342, 18. somapúrvatwa 248, 250. soma-miśrana 376, 13. somayágáh 145, 10. somápaushna (pasu) 465, 6. somápaushna (charu) 130, 8.501, 17. somáraudra (charu) 418, 7. 465, 16. sautya (ahan) 155, 23. sautya (paśu) 318, 9. sautrámaní 144, 4. 208. 212. 318, 323, 395, 26, 494, 7, saubhara-sáman 79, 9. saumika 512, 25. saumiki (vedi) 162, 10. 512, 16. saumendra (charu) 140. 141. saumya (havis) 214, 16. saumva-charu 512, 519, 14, saumya-paśu 510. saurya (charu) sauryádi 84, 1. 206. 249. 262. 264. 313. 315. 320. 321. 333. 388, 20. 425, 4. 481, 19, 482, 14. saurya-yága 302. 359, 22. 360, 4. 387, 18. 520, 10. 523, 23. sauvishtakritání 234. skandana 260, 21, 527, 4. starana 517, 22, 518, 5. starana-mantra 361, 20, 517, 20. stávakatwa 21, 13. stibhini 151, 1. stuti (defined) 346, 15. 432, 25. (sámná) 354, 15. stuti-mantra 531, 19.

stotriya 240. 241. 346, 12. 349, 4. swapna-mantra 509. stobha 356, 13, 25. 357. 2. stoma 60, S. stomashatka 310. striyá adhikárah 253. stríyágasya práthamyam 224. sthánwáhuti 385, 10. sthána-karana (daršapúrnamásayoh) 123. sthálí 389, 20. sparšana 321, 4. sphota 18, 10. sphya 96, 3, 186, 379, 14, 381, 7, smárta 23, 23. smárta-niyama 136, 259, 17, smriti-vákya 23, 13. sruch 304, 12. 317, 10. 390, 21. sruva 51, 25. 513. 1. srauvághára 463, 10, 12. swakiya-mata 338. 25, 495, 20,

swara 527, 15. swarasáman 310. swaru 195, 218, 495, 19, 523, 13, swardriś 447, 1. swádhyáya 261. swáhákára 330, 12. 386. swáhá-śabda 473, 20. swishtakrit 90, 6. 141, 22. 143. 144. 188. 191. 247. 269. 426, 14. 427. 428. 456, 24. 461.

H

harihara 537, 3, havihsamyavana 197, 26. havirásádana 161. 162. 179, 24. 380, 1. havirgana 326, 3. havirdhána 110, 25. 162, 9, 164, 24. 179. 229. 272. 455, 1. 514, 4. swadhiti 51, 25. 52, 8. 370, 8. 372, havirdhanamandapa 110, 25. 164. holákotsava 26, 12. 30, 2. 514, 6.

havirbheda 456. havishkrit 106, 10. havishkrid-áhwána 106. 336. 496. 21. 497. 519. havishkrinmantra 510. hastaśuddhi 103, 21. háríta-smriti 29, 26, 30, 5. háriyojana (graha) 146, 21. 147, 17. 337, 5. himkára 351, 8, hiranya 54, 12. 138. hiranyamálitwa 174. híshádi 79, 11. hridayasúla 505, 18. hotrakáh 166, 20, hotri 166, 8, 171, 7, 494, 5, 517, 4, hotrikáma 400, 4. homa (def.) 201, 17. homadwádasaka 529, 4. holákádí 27, 17, 29, 26,

### Index to the passages

#### of the Jaiminíya-nyáya-málá-vistara

quoted in the Commentaries to the Taittiríya Samhitá and Bráhmana, (Bibl. Ind.)

### Adhyáya I.

|      |    |           |      |    |    |     |         |        |       |      |      |      |      | Adh. | 4.         | Taitt. | S. | vol. | I.  | p. | 221.         |
|------|----|-----------|------|----|----|-----|---------|--------|-------|------|------|------|------|------|------------|--------|----|------|-----|----|--------------|
|      |    | Páda      | I.   |    |    |     |         | Pá     | da I  | 11.  |      |      |      |      | 5.         |        |    |      |     |    |              |
| Adh. | 1. |           |      |    |    |     | Adh. 1. |        |       |      |      |      |      |      | 6.         | **     |    | 29   | 1.  | "1 | 1009.        |
|      | 2. |           |      |    |    |     | 2.      |        |       |      |      |      |      |      | 7.         | "      |    | 79   | 11. | 79 | 724.         |
|      | 3. |           |      |    |    |     | 3.      | Taitt. | S. 7  | vol. | I. r | . 4  | 81.  |      | 8.         | ,,     |    | 77   | I.  | "  | 60.          |
|      | 4. | Taitt, S. | vol. | I. | p. | 24. | 4.      |        |       |      | •    |      |      |      | 9.         | 27     |    | 73   | I.  | 79 | 164.         |
|      | 5. | 79        | 77   | I. | "  | 32. | 5.      | 70     |       | _    | I. " |      | 40,  |      | 10.        |        |    |      |     |    |              |
|      | 6. |           |      |    |    |     | 6.      | . "    |       | n    | . ,, |      |      |      | 11.        | n      |    | 79   | II. | 73 | 28.          |
|      | 7. | 77        | 22   | I. | 33 | 24. | 7.      |        |       |      |      |      |      |      | 12.        | 77     |    | 29   | I.  | 77 | 848.         |
|      | 8. | 27        | n    | I. | 77 | 26. | 8.      |        |       |      |      |      |      |      | 13.        | 77     |    | 77   | I.  | מ  | 202.         |
|      |    | Páda      | n.   |    |    |     | 9.      |        |       |      |      |      |      | 1    | 14.<br>15. | Taitt. | Br |      |     |    | 274.<br>394. |
|      | 1. | Taitt. S. | vol. | I. | p. | 37. | 1       |        |       |      |      |      | 1    |      |            | Taitt. |    |      |     |    | 298.         |
|      | 2. | 77        | 77   | I. | "  | 39. |         | Pá     | ida I | V.   |      |      |      |      | 17.        | 77     |    | "    | IV. | "  | 374.         |
|      | 3. |           |      |    |    | 82. | 1.      |        |       |      |      |      |      |      | 18.        | ,,     |    | 22   | IV. | 95 | 320.         |
|      | 4. | 77        | 75   | I. | 77 | 28. | 2.      |        |       |      |      |      |      |      | 19.        |        |    |      |     | •  |              |
|      |    |           |      |    | -  |     | 3.      | Taitt. | s.    | vol. | II.  | p. 4 | 499. |      | 20.        |        |    |      |     |    |              |

#### Adhyáya II.

|      |    | n!     | 3  |      |    |    |      | Adb. | 5.  |    |    |    |    |      | Adh.11. |    |    |    |    |     |
|------|----|--------|----|------|----|----|------|------|-----|----|----|----|----|------|---------|----|----|----|----|-----|
|      |    | Pá     | ap | 1.   |    |    |      |      | 6.  | 77 | 77 | I. | מ  | 29•  | 12.     | 77 | "  | I. | "  | 27. |
| Adh. | 1. |        |    |      |    |    |      |      | 7.  |    |    |    |    |      | 13.     |    |    |    |    |     |
|      | 2. |        |    |      |    |    |      |      | 8.  | 72 | 77 | I. | מל | 31.  | 14.     | 77 | 77 | I. | "  | 96. |
|      | 3. | Taitt. | s. | vol. | I. | p. | 35.  |      | 9.  | 10 | 77 | I. | מ  | 100. | 15.     | ** | 77 | I. | 72 | 31. |
|      | 4. | 77     |    | "    | I. | n  | 188. | - 33 | 10. | 20 | "  | I. | "  | 27.  |         | 77 |    |    |    |     |

| Adh.17. | Taitt. S. | vol. | I.  | p.             | 289.  | Adh.10.    | Taitt. | Br.   | vol. | I.  | p. | 395. | Adh | . 7.      |        |    |      |      |    |      |
|---------|-----------|------|-----|----------------|-------|------------|--------|-------|------|-----|----|------|-----|-----------|--------|----|------|------|----|------|
| 18.     | 79        | 77   | I.  | 77             | 521.  | 11.        | 19     |       | 23   | I.  | 99 | 395. |     | 8.        | Taitt. | S. | vol. | I.   | p. | 751. |
|         | Páda      | II.  |     |                |       | 12.<br>13. |        |       |      |     |    |      |     | 9.<br>10. | n      |    | 'n   | III. | 77 | 186. |
| Adh. 1. |           |      |     |                |       | 10.        |        |       |      |     |    |      |     | 11.       | 77     |    | 77   | II.  | n  | 254. |
|         | Taitt. S. |      |     | _              |       |            | Pá     | ida I | TT   |     |    |      |     | 12.       |        |    |      |      |    |      |
| 3.      | 79        | n    | I.  | 99             | 916.  |            | 1.0    | ua i  |      |     |    |      |     | 13.       |        |    |      |      |    |      |
| 4.      |           |      |     |                |       | Adh. 1.    | Taitt. | S.    | vol. | I.  | p. | 609. |     | 14.       | Taitt. | S. | vol. | п.   | 77 | 577. |
| 5.      | 79        | 72   | I.  | n              | 222.  | 2.         | 79     |       | 77   | II. | 72 | 190. |     |           |        |    |      |      |    |      |
| 6.      |           |      |     |                |       | 3.         | Taitt. | Br.   | 22   | I.  | 77 | 15.  |     |           | Pác    | la | IV.  |      |    |      |
| 7.      | Taitt. S. | vol. | I.  | <sub>n</sub> 1 | 1011. |            | Taitt. |       |      |     |    |      |     | 1.        |        |    |      |      |    |      |
| 8.      |           |      |     |                |       | 5.         | 29     |       | 39   | II. | 77 | 261. |     | 2.        |        |    |      |      |    |      |
| 9.      | 77        | 73   | II. | 77             | 30.   |            |        |       |      |     |    |      |     |           |        |    |      |      |    |      |

### Adhyáya III.

|         | Páda      | T    |      |     |      |         | Taitt. | s. |      |      |     |      | Adh.16. | Taitt.   | s.  | vol.     | I.  | p. | 462. |
|---------|-----------|------|------|-----|------|---------|--------|----|------|------|-----|------|---------|----------|-----|----------|-----|----|------|
|         | raua      | 1.   |      |     |      | 12.     | 79     |    | 70   | III. | n   | 118. | 17.     |          |     |          |     |    |      |
| Adh. 1. |           |      |      |     |      | 13.     | מ      |    | 77   | I.   | "   | 669. | 18.     | 77       |     | 79       | II. | "  | 773. |
| 2.      |           |      |      |     |      |         |        |    | 35   | III. | n   | 120. | 19.     | "        |     | 77       | II. | "  | 774. |
| 3.      |           |      |      |     |      | 14.     | 75     |    | 73   | I.   | n   | 670. | 20.     | "        |     | 77       | II. | 70 | 774. |
| 4.      |           |      |      |     |      |         |        |    | 77   | III. | n   | 120. |         |          |     |          |     |    |      |
| 5.      | Taitt. S. | vol. | I.   | p.  | 907. | 15.     | 73     |    | "    | I.   | 22  | 671. |         | Pá       | da  | IV.      |     |    |      |
| 6.      | 77        | 33   | I.   | 73  | 337. |         |        |    |      |      |     | 121. | Adh. 1. | Taitt.   | S.  | vol.     | II. | p. | 663. |
| 7.      |           |      |      |     |      | 16.     | "      |    | מל   | III. | 77  | 122. | 2.      | ,,       |     | 77       | II. | "  | 666. |
| 8.      |           |      |      |     |      | 17.     | 70     |    |      |      |     | 123. | 3.      | "        |     | n        |     |    | 33.  |
| 9.      | 77        | 77   | I.   | ,,1 | 042. | 18.     | 7      |    |      |      |     | 123. | 4.      |          |     |          |     |    |      |
| 10.     | 77        | 22   |      |     | 692. | 19.     | 73     |    |      |      |     | 123. | 5.      | 71       |     | 77       | I.  | 91 | 34.  |
| 11.     | 77        | 33   | II.  | 33  | 664. |         | -      |    | -    |      | .,  |      | 6.      | 77       |     | "        |     |    | 286. |
| 12.     |           |      |      |     |      |         | Pá     | da | III. |      |     |      | 7.      | "        |     | 'n       |     |    | 145. |
| 13.     | 77        | 25   | II.  | 70  | 567. | Adh. 1. |        |    |      |      |     |      | 8.      | 70       |     | "        |     |    | 599. |
| 14.     | 72        | 77   |      |     | 95.  | 2.      |        |    |      |      |     |      | 9.      | <i>"</i> |     | "        |     |    | 566. |
| 15.     | "         | 9    |      |     | 249. | ı       |        |    |      |      |     |      | 10.     | "        |     | "        |     |    | 802. |
|         | "         | "    |      | "   |      |         | Taitt. | S. | vol. | II.  | p.  | 692. | 11.     | "        |     | "        |     | "  |      |
|         | Páda      | II.  |      |     |      | 5.      | 77     |    |      |      | -   | 867. | 1       | Taitt.   | Br. | _        | II. | _  | 434. |
| Adh. 1. |           |      |      |     |      | 6.      | 7      |    | "    |      | ••• | 812. |         | Taitt.   |     | "        |     |    | 261. |
|         | Taitt. S. | vol. | IV.  | n.  | 225. | }       | ת<br>מ |    |      |      |     | 814. | 14.     | 79       | ~.  |          |     |    | 457. |
| 3.      |           | 79   |      | -   | 114. | 8.      | 7      |    | 77   |      | 77  |      | 15.     | ת<br>ת   |     | 77       |     |    | 458. |
| 4.      | 79        | 77   |      |     | 308. | 9.      |        |    |      |      |     |      | 16.     |          |     | 77<br>20 |     |    | 406. |
| 5.      | 77        |      |      |     | 790. | 10.     |        |    |      | II.  |     | 171. | 17.     | 77       |     |          |     |    | 406. |
| 6.      | 'n        | n    |      |     | 791. | 11.     | n      |    |      |      |     |      | 18.     | "        |     | "        |     |    | 725. |
| 7.      | 70        | 79   |      |     |      | 1       | n      |    | 77   | 1.   | 77  | 78.  | 19.     | n        |     | n        |     |    |      |
| 8.      | "         | "    |      |     | 266. |         |        |    |      | T    |     | 107  | 20.     | 77       |     | "        | 11. | "  | 755. |
|         |           |      |      |     | 37.  | 1       | n      |    | מי   | I.   | 77  | 407. |         |          |     |          | T   |    | 940  |
| 9,      | 99        |      |      |     | 115. |         |        |    |      | 7.7  |     | 909  | 21.     | 77       |     | "        | 1.  | 77 | 249. |
| 10.     | 77        | . 7  | 111. | 77  | 116. | 15.     | 77     |    | 79   | 11.  | 77  | 803. |         |          |     |          |     |    |      |

|      |    |         |               |      |      |    |      | I Adh. 8. | Taitt.   | S   | vol  | T.   | n. | 80.  | Adh.20. |        |     |       |      |    |              |
|------|----|---------|---------------|------|------|----|------|-----------|----------|-----|------|------|----|------|---------|--------|-----|-------|------|----|--------------|
|      |    | Pá      | da            | v.   |      |    |      | 9.        | 2 00.000 | ٠.  |      |      | r. |      | 21.     |        |     |       |      |    |              |
| Adh. | 1. | Taitt.  | S.            | vol. | 11.  | n. | 753. |           |          |     |      |      |    |      | 22.     |        |     |       |      |    |              |
|      | 2. | "       | ~-            |      |      | ~  | 583. | 11.       | n        |     | _ 1  | III. | _  | 187. | 23.     |        |     |       |      |    |              |
|      | 3. | "       |               | 77   |      |    | 219. | 12.       | n        |     | "    |      | 77 |      |         |        |     |       |      |    |              |
|      | 4. | יי<br>מ |               | 79   |      |    | 435. | 13.       |          |     |      |      |    |      |         |        |     |       |      |    |              |
|      | 5. | "       |               | "    |      |    | 611. | 14.       |          |     |      |      |    |      |         | Páda   | a V | Ш.    |      |    |              |
|      | 6. | ,"      |               | "    |      | "  |      | 15.       |          |     |      |      |    |      | Adh. 1. |        |     |       |      |    |              |
|      | 7. |         |               |      |      |    |      | 16.       |          |     |      |      |    |      | 2.      | Taitt. | s.  | vol.  | IV.  | D. | 286.         |
|      | 3. |         |               |      |      |    |      |           |          |     |      |      |    |      | 3.      | 77     |     |       |      | _  | 287.         |
| ,    | €. | n       |               | 77   | I.   |    | 682. |           | D.       |     | **** |      |    |      | 4.      | "      |     |       | III. |    | 8.           |
| 10   | ). |         |               |      |      |    |      | 1.        | rac      | 13. | VII. |      |    |      | 5.      |        |     | "     |      | "  |              |
| 1    | 1. | 77      |               | 77   | I.   | 20 | 463. | Adh. 1.   | Taitt.   | S.  | vol. | I.   | p. | 162. | 6.      | 79     |     | 27)   | I.   |    | <b>45</b> 3. |
| 15   | 2. |         |               |      |      |    |      | 2.        | 79       |     | 20   | I.   | 77 | 286. | 7.      |        |     | .,    |      | "  |              |
| 1    | 3. |         |               |      |      |    |      | 3.        | 77       |     | 29   | I.   | 77 | 408. | 8.      | "      |     | 77    | I.   | ** | 250.         |
| 1-   | 1. |         |               |      |      |    |      | 4.        |          |     |      |      |    |      | 9.      | n      |     | 77    |      |    | 043.         |
| 1.   | ŏ. |         |               |      |      |    |      | 5.        | n        |     | n    | I.   | 77 | 307. | 10.     | ,,     |     | <br>m | I.   | 39 | 921.         |
| 1    | 3. |         |               |      |      |    |      | 6.        | n        |     | n    | I.   | 77 | 501. | 11.     | .,     |     | •     |      |    |              |
| 1'   | 7. |         |               |      |      |    |      | 7.        | "        |     | 77   | I.   | "  | 431. | 12.     |        |     |       |      |    |              |
| 1    | 3. |         |               |      |      |    |      | 8.        |          |     |      |      |    |      | 13.     |        |     |       |      |    |              |
| 19   | €. |         |               |      |      |    |      | 9.        |          |     |      |      |    |      | 14.     |        |     |       |      |    |              |
| 2    | Э. | 77      |               | 77   | II.  | 77 | 183. | 10.       | 'n       |     | 77   | I.   | 77 | 566. | 15.     | 22     |     | 77    | I.   | 27 | 224.         |
|      |    |         | _             |      |      |    |      | 11.       | 79       |     | "    | I.   | 37 | 567. | 16.     | n      |     | 'n    |      |    | 462.         |
|      |    | Pá      | da            | VI.  |      |    |      | 12.       | 77       |     | 77   | I.   | 77 | 567. | 17.     |        |     |       |      |    |              |
| Adh. | 1. | Taitt.  | S.            | vol. | III. | p  | . 8. | 13.       |          |     |      |      |    |      | 18.     |        |     |       |      |    |              |
| - :  | 2. | 77      |               | 35   | II.  | n  | 646. | 14.       |          |     |      |      |    |      | 19.     |        |     |       |      |    |              |
|      | 3. | 77      |               | 29   | II.  | "  | 647. | 15.       |          |     |      |      |    |      | 20.     |        |     |       |      |    |              |
|      | 1. | Taitt.  | $\mathbf{Br}$ | - 70 | I.   | 22 | 14.  | 16.       |          |     |      |      |    |      | 21.     |        |     |       |      |    |              |
|      | 5. | "       |               | 79   | I.   | 77 | 13.  | 17.       |          |     |      |      |    |      | 22.     |        |     |       |      |    |              |
|      | 3. | n       |               | 77   | I.   |    | 38.  | 18.       |          |     |      |      |    |      | 23.     |        |     |       |      |    |              |
| 0 '  | 7. |         |               |      |      |    |      | 19.       |          |     |      |      |    |      | *       |        |     |       |      |    |              |

# Adhyáya IV.

|      | Páda I.           |            | Adh. 9. |     |    | -     | . 31.<br>345. |      |    | Pá     | da II. |     |      |       |
|------|-------------------|------------|---------|-----|----|-------|---------------|------|----|--------|--------|-----|------|-------|
| Adh. | 1.                |            | 11.     | "   |    |       |               | Adh. | 1. |        |        |     |      |       |
|      | 2.                |            | 12.     |     | ,, |       |               |      |    | Taitt. | S. vo  | 1.  | [. p | . 36. |
|      | 3.                |            | 13.     | 20  | 77 | II. , | 754.          |      | 3. | מ      | ,      | , 1 | [. " | 36.   |
|      | 4. Taitt. S. vol. | I. p. 908. | 14.     | n   | n  | II. , | 693.          |      | 4. | . n    | , ,    | , 1 | . "  | 251.  |
|      | 5.                | ,          | 15.     | 77  | n  | II. , | 695.          | 100  | 5. |        |        |     |      |       |
|      | 6.                |            | 16.     | , , | 29 | I.,   | 191.          |      | 6. | 77     | . 1    | , 1 | . 77 | 307.  |
|      | 7. , ,            | II. " 754. | 17.     | 77  | 79 | I. ,  | 191.          |      | 7. |        |        |     |      |       |
|      | 8.                |            |         |     |    | - 4   |               |      |    |        |        |     |      |       |

| Adh. 8. Taitt. S. vol. | I. p. 745. | 7.                                              |
|------------------------|------------|-------------------------------------------------|
| 9.                     | •          | 8. Páda IV.                                     |
| 10.                    |            | 9. Adh. 1. Taitt. S. vol. II. p. 12.            |
| 11.                    |            | 10. Taitt. S. vol. I. p. 920. 2. ", II. ", 173. |
| 12.                    |            | 11. 3. " " II. " 177.                           |
| 13. " "                | I. " 383.  | 12. " " II. " 500. 4.                           |
| D.J. III               |            | 13. Taitt. Br. , II. , 752. 5. , , III. , 357.  |
| Páda III.              |            | 14. Taitt. S. , II. , 576. 6.                   |
| Adh. 1. Taitt. S. vol. | I. p. 288. | 15.                                             |
|                        | I. , 96.   | 16. " " I. " 283. 8. Taitt. Br. " II. " 140.    |
| 3. Taitt. Br. "        | I. " 396.  | 17. " " I. " 849. 9.                            |
| 4.                     |            | 18. " " I. " 850. 10.                           |
| 5,                     |            | 19. , , I. , 850. 11,                           |
| 6.                     |            | 20.                                             |
|                        |            |                                                 |

#### Adhyáya V.

| Páda I.       Páda II.       Páda II.       6. 7.         Adh. 1.       Taitt. S. vol. I. p. 1014.       8. 9. Taitt. Br. vol. I. p. 39.         3.       n.       I. n. 867.       3.       9. Taitt. Br. vol. I. p. 39.         4.       n.       n. II. n. 727.       11. Taitt. S. n. II. n. 747.       12. 13.         6.       7.       n. II. n. 501.       7.       14. n. n. III. n. 696.       12. n. n. II. n. 565.         9.       n. n. II. n. 565.       9. Taitt. Br. n. III. n. 343.       10. Taitt. S. n. II. n. 172.       14. n. n. II. n. 726.         11.       n. n. II. n. 582.       11. n. 12.       Páda III.         12.       n. n. II. n. 582.       11. n. 726.       3. n. n. II. n. 726.         13.       n. n. II. n. 488.       p. Fáda III.       Adh. 1. Taitt. S. vol. I. p. 523.       5. n. n. II. n. 406.         15.       n. n. II. n. 163.       n. n. II. n. 406.       6. n. n. II. n. 406.       7. n. II. n. 406.         17.       n. n. II. n. 754.       4. n. n. II. n. 406.       6. n. n. II. n. 406.       6. n. n. II. n. 406.         18.       n. n. II. n. 754.       4. n. n. II. n. 406.       6. n. n. II. n. 406.       6. n. n. II. n. 406.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |         |        |    |      |     |    |      |         |                  |     |      |     |        |      |      |     |        |     |      |     |    |      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|--------|----|------|-----|----|------|---------|------------------|-----|------|-----|--------|------|------|-----|--------|-----|------|-----|----|------|
| Adh. 1.  2. Taitt. S. vol. I. p. 60. 3. , , I. , 867. 4. , , , I. , 59. 5. , , , II. , 1013. 6. 7. , , , II. , 501. 8. 9. , , , II. , 565. 10. 11. , , , II. , 58. 10. 11. , , , II. , 58. 11. 12. , , , , II. , 58. 13. 14. 15. 15. 16. , , , I. , 488. 15. 16. , , , I. , 488. 17. 18. , , , I. , 163. 17. 18. , , , II. , 754.  Adh. 1. Taitt. S. vol. I. p.1014. 2. , , , II. , 459. 3. , , II. , 459. 4. , , , II. , 459. 4. , , , II. , 747. 5. , , , II. , 696. 9. Taitt. Br. vol. I. p. 39. 10. 11. Taitt. S. , II. , 747. 12. 13. 14. 15. 16. , , , II. , 58. 17. 18. , , II. , 163. 2. , , , II. , 105. 3. , , , II. , 284. 4. , , , , II. , 285. 5. 6. 7. , , II. , 284. 4. , , , , II. , 285. 5. 6. , , , II. , 285. 6. , , , II. , 285. 6. , , , II. , 406. 6. , , , II. , 285. 7. , , II. , 406. 8. , , , II. , 459. 10. 11. Taitt. S. vol. I. p. 39. 10. 11. Taitt. S. , II. , 306. 11. 12.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |         |        |    |      |     |    |      |         |                  |     |      |     |        |      | i    | 6.  |        |     |      |     |    |      |
| 2. Taitt. S. vol. I. p. 60. 3. , , I. , 867. 4. , , , I. , 59. 5. , , , I. , 1013. 6. , , , II. , 565. 10.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |         | Pá     | da | 1.   |     |    |      |         | $\mathbf{P}_{i}$ | ida | II.  |     |        |      |      | 7.  |        |     |      |     |    |      |
| 3.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Adh. 1. |        |    |      |     |    |      | Adh. 1. | Taitt.           | s.  | vol. | I.  | p.1    | 014. |      | 8.  |        |     |      |     |    |      |
| 3.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 2.      | Taitt. | S. | vol. | I.  | p. | 60.  | 2.      | 27               |     | *    | II. | ~<br>" | 459. |      | 9.  | Taitt. | Br. | vol. | I.  | p. | 39.  |
| 4.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 3.      | 21     |    | 71   | I.  | "  | 867. | 3.      |                  |     |      |     | .,     |      |      |     |        |     |      |     | •  |      |
| 5. , , I. , 1013.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 4.      |        |    |      |     |    |      | 4.      | 71               |     | 33   | II. | 70     | 727. | 1    | 11. | Taitt. | s.  | **   | I.  | *  | 306. |
| 6. 7. 7. 11. 7501. 6. 7. 8. 7. 11. 7696. 9. Taitt. Br. 711. 7343. 10. Taitt. S. 711. 72. 11. 751. 12. 7. 711. 752. 12. 7. 711. 752. 13. 7. 711. 752. 14. 7. 711. 754. 15. 711. 754. 15. 711. 755. 711. 755. 711. 755. 711. 755. 711. 755. 711. 755. 711. 755. 712. 713. 713. 714. 715. 715. 715. 715. 715. 715. 715. 715                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 5.      |        |    |      |     |    |      | 5.      |                  |     |      |     |        |      |      |     |        |     | ,,   |     | "  |      |
| 8. 9. 7. 1I. 7565. 9. Taitt. Br. 71II. 7343. 10. Taitt. S. 71II. 7343. 10. Taitt. S. 71II. 72. 11. 72. 11. 72. 11. 72. 12. 7. 71I. 726. 3. 71II. 726. 3. 71III. 726. 3. 71II. 726. 3. 71II. 726. 3. 71II. 726. 3. 71II. 726. 3 | 6.      |        |    |      |     |    |      |         |                  |     |      |     | "      |      |      | 13. |        |     |      |     |    |      |
| 8. 9. 7. 1I. 7565. 9. Taitt. Br. 71II. 7343. 10. Taitt. S. 71II. 7343. 10. Taitt. S. 71II. 72. 11. 72. 11. 72. 11. 72. 12. 7. 71I. 726. 3. 71II. 726. 3. 71III. 726. 3. 71II. 726. 3. 71II. 726. 3. 71II. 726. 3. 71II. 726. 3 | 7.      | 27     |    | 20   | II. | 77 | 501. | 7.      |                  |     |      |     |        |      |      | 14. |        |     |      |     |    |      |
| 9.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 8.      |        |    |      |     |    |      | 8.      | 27               |     | *    | II. | **     | 696. | 1    | 15. |        |     |      |     |    |      |
| 10. Taitt. S. " II. " 172. Páda IV.  11. " " II. " 58. 11.  12. " " II. " 592. 12.  13. 14. " " II. " 488. Páda III.  15. 16. " " II. " 163. 2. " " II. " 406.  17. 18. " " II. " 754. 4.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 9.      | 70     |    | מל   | II. | 'n | 565. | 9.      |                  |     |      |     |        |      |      |     |        |     |      |     |    |      |
| 12.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 10.     | -      |    | .,   |     | ., |      | 10.     | Taitt.           | S.  | **   | II. | **     | 172. |      |     | Pá     | da  | IV.  |     |    |      |
| 12.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 11.     |        |    | 27   | II. | 70 | 58.  | 11.     |                  |     |      |     | "      |      | Adh. | 1.  | Taitt. | s.  | vol. | I.  | p. | 620. |
| 13. 14. 15. 16. 17. 18. 18. 19. 19. 10. 10. 10. 10. 10. 10. 10. 10. 10. 10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 12.     |        |    |      |     |    |      |         |                  |     |      |     |        |      |      | 2.  | 10     |     | -    | II. | 70 | 726. |
| 14. " I. ", 488. Páda III. 15. 16. " Adh. 1. Taitt. S. vol. I. p. 523. 5. 17. 18. " I. ", 754. 4. 4. 4. " 7. 88.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 13.     |        |    |      |     |    |      |         |                  |     |      |     |        |      |      | 3.  |        |     |      | -   |    |      |
| 15.<br>16. , , I. , 163.<br>2. , , I. , 406.<br>17.<br>18. , , I. , 754.<br>4. 5. vol. I. p. 523.<br>2. , , I. , 406.<br>6. 7.<br>8.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 14.     | **     |    | 70   | 1.  | ** | 488. |         | Pá               | ida | III. |     |        |      |      | 4.  |        |     |      | -   |    |      |
| 16. , , 163. 2. , , I. , 406. 6. 17. 18. , , I. , 754. 4. 8.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 15.     |        |    |      |     |    |      |         | Taitt.           | s.  | vol. | Ĭ.  | p.     | 523. |      | 5.  |        |     | •    |     | ï  |      |
| 17.<br>18. , , I. , 754. 4. 7.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |         |        |    | _    | I.  |    | 163. | 3       |                  |     |      |     | -      |      |      | 6.  |        |     |      |     |    |      |
| 18. " " I. " 754. 4. 8.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |         | . "    |    | "    |     | 72 |      |         |                  |     | "    |     | "      |      |      |     |        |     |      |     |    |      |
| " " "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |         |        |    |      | I.  |    | 754. | 4.      |                  |     |      |     |        |      |      | 8.  |        |     |      |     |    |      |
| <i>0</i> ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |         | 77     |    | ,"   |     | η  |      | 5.      |                  |     |      |     |        |      | 1    | 9.  |        |     |      |     |    |      |

#### Adhyáya VI.

```
13. Taitt. Br. vol. I. p. 181.
                                                                            16.
             Páda I.
                                        14.
                                                                            17.
Adh. 1.
                                                           I. " 182.
                                                                            18.
                                        15.
      2.
                                        16.
                                                                            19.
      3. Taitt. S. vol. I. p. 252.
                                        17. Taitt. S.
                                                           I. " 490.
                                                                            20.
                    " I. " 252.
                                                           I. , 490.
                                                                            21.
                                        18.
      5. Taitt. Br. , I. , 16.
                                        19.
                                                           I. , 490.
                                                                                   Páda VI.
      6.
                                        20.
                                                           I. , 491.
     7.
                                                                       Adh. 1.
                                        21.
      8.
                                                                             2.
                                               Páda IV.
     9.
                                                                             3.
    10.
                                   Adh. 1. Taitt. S. vol. II. p. 727.
                                                                             4.
    11.
                                                       " II. " 772.
                                                                             5.
                                                       , II. , 773.
    12.
                       1. , 31.
                                                                             6.
                                         3.
     13.
                                                                             7.
                                         4.
                                         5.
            Páda II.
                                         6. Taitt. Br. , III. , 437.
                                                                                  Páda VII.
Adh. 1.
                                         7. Taitt, S. " I. " 464.
     2.
                                                                       Adh. 1. Taitt. Br. vol. I. p. 183.
     3. Taitt. S. vol. II. p. 527.
                                         9. Taitt. Br. , III. , 438.
                                                                            2.
                                                                                           " I. " 183.
                                                       " III. " 439.
                                                                             3.
                                                                                            " I. " 184.
                                        10.
      5.
                                                       " II. " 182.
                                                                                            " I. " 184.
                                        11.
                                        12. Taitt. S. " I. " 900.
     6.
                                                                            ō.
                                                                                            , I. , 185.
     7.
                                                                                            " I. " 185.
                                                                            6.
                                        13.
                                                                            7.
                                                                                            " I. " 185.
                                        14.
     9.
                                                                             8.
    10.
                                                                            9.
                                               Páda V.
    11.
                                                                           10.
                                   Adh. 1. Taitt. S. vol. II. p. 593.
                                                                           11.
           Páda III.
                                                                           12.
                                         2.
Adh. 1.
                                                                           13.
                                                       , II. , 595.
     2.
                                                          II. , 596.
     3.
                                         5.
                                                       " II. " 596.
                                                                                  Páda VIII.
     4.
                                         6.
                                                       " II. " 597.
                                        7.
                                                                      Adh. 1.
     6.
                                        8.
                                                                            2.
     7.
                                        9.
                                                                            3.
     8. Taitt. Br. vol. I. p. 174.
                                        10.
                                                                            4.
                    , I. , 175.
                                        11.
                                                                            5.
                       I. " 175.
    10.
                                        12.
                                                                            6.
    11.
                                        13.
                                                                            7. Taitt. S. vol. I. p. 410.
    12.
                                       14.
                                                                                               I. , 410.
                                        15.
                                                                            9.
```

# Adhyáya VII.

|      |    | _      |     |      |     |    |            | i    |    | Pá     | da : | III. |       |    |      | Adh.10. |        |      |      |    |    |      |
|------|----|--------|-----|------|-----|----|------------|------|----|--------|------|------|-------|----|------|---------|--------|------|------|----|----|------|
|      |    | Pa     | ida | I.   |     |    |            | Adb. | 1. | Taitt. | S.   | vol  | . II. | p. | 258. | 11.     | Taitt. | s.   | vol. | П. | p. | 15.  |
| Adb. | 1. | Taitt. | S.  | vol. | II. | p. | 256.       |      | 2. |        |      |      |       |    |      | 12.     |        |      |      |    | _  |      |
|      | 2. | 77     |     | 77   | II. | 77 | 257.       | Ì    | 3. |        |      |      |       |    |      | 13.     | 27     |      | 77   | I. | 77 | 747. |
|      | 3. | 77     |     | 77   | II. | 77 | 43.        |      | 4. | 77     |      | 77   | II.   | 27 | 47.  | 14.     |        |      |      |    |    |      |
|      | 4. | 77     |     | 77   | 11. | 77 | 44.        |      | 5. | 22     |      | 77   | II.   | 77 | 48.  |         |        |      |      |    |    |      |
|      | 5. | 77     |     | 77   | II. | 77 | <b>59.</b> |      | 6. | 77     |      | 'n   | I.    | 77 | 383. |         | Pá     | da . | IV.  |    |    |      |
|      |    | n.     | 3.  | 77   |     |    |            |      | 7. |        |      |      |       |    |      | Adh. 1. |        |      |      |    |    |      |
|      |    | Pa     | a   | II.  |     |    |            |      | 8. | 77     |      |      | II.   |    |      | 2.      | 77     |      | 77   | Π. | 77 | 255. |
| Adh. | 1. |        |     |      |     |    |            | }    | 9. | 77     |      | 77   | 11.   | 27 | 64.  | 3.      |        |      |      |    |    |      |

### Adhyáya VIII.

|      |    | P      | áda | I.   |     |    |              | Adh.12.<br>13. | Taitt. | s. | vol. | II. | p. |      | Adh. | 5.<br>6. |        |      |          |         |
|------|----|--------|-----|------|-----|----|--------------|----------------|--------|----|------|-----|----|------|------|----------|--------|------|----------|---------|
| Adh. | 1. | Taitt. | S.  | vol. | II. | p. | <b>25</b> 9. | 14.            | 22     |    | 77   | II. | "  | 400. |      |          | Pá     | la   | III.     |         |
|      | 2. | 27     |     | . 27 | II. | 77 | 259.         | 15.            | 77     |    | 77   | II. | 77 | 400. | Adh. | 1.       | Taitt. | S.   | vol. II. | p. 239. |
|      | 3. | 73     |     | 75   | II. | 77 | 253.         | 16.            | n      |    | 33   | II. | 77 | 400. |      | 2.       |        |      |          |         |
|      | 4. | 77     |     | 77   | и.  | 77 | <b>2</b> 60. | 17.            |        |    |      |     |    |      |      | 3.       |        |      |          |         |
|      | 5. | 77     |     | 77   | I.  | 77 | 521.         | 18.            | 77     |    | 77   | II. | 27 | 395. |      | 4.       |        |      |          |         |
|      |    |        |     | 77   | II. | 77 | 260.         | 19.            | 77     |    | 27   | 11. | 77 | 406. |      | 5.       |        |      |          |         |
| 1    | 6. | 77     |     | 27   | II. | 77 | 261.         |                |        |    |      |     |    |      |      | 6.       |        |      |          |         |
|      | 7. | 77     |     | 22   | I.  | 73 | 748.         |                | Pá     | da | II.  |     |    |      |      |          | Pác    | la : | IV.      |         |
| - 1  | 8. | . ,    |     | 77   | 11. | 20 | 288.         | Adh. 1.        | Taitt. | s. | vol. | II. | p. | 31.  | Adh. | 1.       | Taitt. | s.   | vol.III. | p. 293. |
|      | 9. | Taitt. | Br. | 79   | I.  | 72 | 186.         | 2.             | 77     |    | 77   | I.  | 77 | 547. |      | 2.       | 77     |      | " III.   | , 293.  |
| . 10 | 0. |        |     |      |     |    |              | 3.             |        |    |      |     |    |      |      | 3.       | 77     |      | " III.   | , 293.  |
| 1    | 1. |        |     |      |     |    |              | 4.             | 'n     |    | . 29 | II. | ח  | 32.  |      | 4.       | 77     |      | " ПІ.    | , 294.  |

# Adhyáya IX.

|      |    |        |     |       |    |    |      | ı | 6.  |        |    |          |    |      | Adh.1 | 3. | Ta | itt. | s. | vol. | 1.  | p. | 100. |
|------|----|--------|-----|-------|----|----|------|---|-----|--------|----|----------|----|------|-------|----|----|------|----|------|-----|----|------|
|      |    | P      | ida | Ι.    |    |    |      |   | 7.  |        |    |          |    |      |       |    |    |      |    | 77   | I,  | 77 | 125. |
| Adh. | 1. | Taitt. | S.  | vol.  | I. | p. | 118. |   | 8.  |        |    |          |    |      | 14    | ŧ. |    | "    |    | 77   | Π.  | 77 | 763. |
|      | 2. | 73     |     | 72    | I. | 23 | 119. |   | 9.  |        |    |          |    |      | 15    | j. |    | 77   |    | 77   | II. | 73 | 792. |
|      |    | Taitt. | Br. | . 25  | I. | 27 | 244. |   | 10. | Taitt. | S. | vol. II. | р. | 617. | 16    | 3. |    |      |    |      |     |    |      |
|      | 3. | Taitt. | S.  | <br>m | I. | 20 | 893. |   | 11. | 70     |    | " III.   |    | 315. | 17    |    |    |      |    |      |     |    |      |
|      | 4. | 70     |     | **    |    |    | 213. |   |     |        |    |          |    | 314. |       | 3. |    |      |    |      |     |    |      |
|      | 5. | ~ "    |     | ."    |    | "  | 7    |   | 12. | 20     |    | , I.     |    |      |       | ). |    |      |    |      |     |    |      |

|                                | 19. Taitt. Br. vol.III. p. 484. |                                         |
|--------------------------------|---------------------------------|-----------------------------------------|
| Páda II.                       | 20. Taitt. S. , II. , 689.      | Páda IV.                                |
| Adh. 1.                        | Páda III.                       |                                         |
| 2. Taitt. S. vol.III. p. 133.  | I ada III.                      | Adh. 1. Taitt. Br. vol.III. p. 396.     |
| 3.                             | Adh. 1.                         | 2.                                      |
| 4.                             | 2.                              | 3.                                      |
| 5.                             | 3.                              | 4. " " III. " 397.                      |
| 6.                             | 4. Taitt S. vol.III. p. 28.     | 5. " " III. " 395.                      |
| 7.                             | 5. , , 111. , 29.               | 6. " "III. "395.                        |
| 8.                             | 6. " " I. " 189.                | 7. Taitt. S. " I. " 767.                |
| 9.                             | 7. " " I. " 190.                | 8. " " I. " 767.                        |
| 10.                            | 8.                              | 9.                                      |
| 11.                            | 9.                              | 10.                                     |
| 12.                            | 10. Taitt. Br. , III. p. 394.   | 11.                                     |
| 13.                            | 11. " " III. " 394.             | 12.                                     |
| 14. Taitt. S. vol. II. p. 597. |                                 | 13.                                     |
| 15.                            | 13. ", "III. ", 393.            | 14.                                     |
| 16.                            | 14. Taitt. S. " I. " 749.       | 15. " I. " 752.                         |
| 17.                            | Taitt. Br. , III. , 393.        | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , , |
| 18. " II. " 401.               | 4                               |                                         |

# Adhyáya X.

|                                    | 5. Taitt. S. vol. II. p. 398. 26.             |
|------------------------------------|-----------------------------------------------|
| Páda I.                            | 6. , II. , 399. 27.                           |
| (Taitt. S. vol. II. p. 110.        | 7. 28. Taitt. S. vol. I. p.1033.              |
| Adh. 1. \ , , I. , 118.            | 8. , , I. , 700. 29. , , II. , 289.           |
| " II. " 395.                       |                                               |
| 2.                                 | 10. 31.                                       |
| 3. Taitt., S. vol. II. p. 13.      |                                               |
| 4. , III. , 315.                   | 1                                             |
| 5.                                 | 13. 34. , , II. , 81.                         |
| 6.                                 | 14.                                           |
| 7. " II. " 690.                    | 15. Páda III.                                 |
| 8. " " " II. " 715.                | 1                                             |
| 9.                                 | 17. 2. , I. , 223.                            |
| 10. , , II. , 402.                 |                                               |
| 11. ", ", II. ", 403.              | # - 1                                         |
| " " "                              | 20. 5. " I. " 781                             |
| Páda II.                           | 21. Taitt. S. vol. II. p. 793. 6. , II. , 14  |
| Adh. 1. Taitt. S. vol. II. p. 396. |                                               |
| 0.00                               |                                               |
|                                    |                                               |
| 3. " " II. " 397.                  |                                               |
| 4. , , II. , 397.                  | 25. Taitt. S. vol. II. p. 793. 10. " II. " 15 |

| 11.                                                                                            | Taitt.                      | S. v             | ol.                        | I.                       | p. 701.                                                  | 5.                                                                                                   | Taitt.        | S. vol.  | IV.   | o. 238.       | 1                                                               |                 |        |                                       |                                                      |                       |                                                                    |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|------------------|----------------------------|--------------------------|----------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|----------|-------|---------------|-----------------------------------------------------------------|-----------------|--------|---------------------------------------|------------------------------------------------------|-----------------------|--------------------------------------------------------------------|
| 12.                                                                                            | 77                          |                  |                            |                          | ,, 703.                                                  | 6.                                                                                                   |               |          |       |               |                                                                 |                 |        |                                       |                                                      |                       |                                                                    |
| 13.                                                                                            | 27                          |                  | 77                         |                          | , 704.                                                   | 7.                                                                                                   |               |          |       |               |                                                                 | Pác             | da V   | II.                                   |                                                      |                       |                                                                    |
| 14.                                                                                            |                             |                  |                            |                          |                                                          | 8.                                                                                                   | 77            | 'n       | II.   | _ 649         | Adh. 1.                                                         | Taitt.          | S. 1   | ol.                                   | Τ.                                                   | ъ.                    | 544.                                                               |
| 15.                                                                                            | Taitt.                      | Br.              | **                         | I.                       | " 182.                                                   | 9.                                                                                                   | - <i>"</i>    | 77       |       | ,, 755        | 1                                                               | ,               |        | 77                                    |                                                      | •                     | 545.                                                               |
| 16.                                                                                            |                             |                  |                            |                          | "                                                        | 10.                                                                                                  | "<br>"        | "        |       | ″ 755         |                                                                 | <i>n</i>        |        | 77                                    |                                                      |                       | 546.                                                               |
| 17.                                                                                            | Taitt.                      | s.               |                            | II.                      | , 184.                                                   | 11.                                                                                                  | 77            | "        |       | , 756         |                                                                 | 7:              |        | 71                                    |                                                      | 77                    | 0 20.                                                              |
| 18.                                                                                            |                             |                  | "                          |                          | ,                                                        | 12.                                                                                                  | . 7           | 77       |       | " 756         |                                                                 |                 |        |                                       |                                                      |                       |                                                                    |
| 19.                                                                                            |                             |                  |                            |                          |                                                          | 13.                                                                                                  | . "           | 77       | -     | ,,            | 6.                                                              |                 |        |                                       |                                                      |                       |                                                                    |
| 20.                                                                                            | 77                          |                  | מל                         | 1.                       | "1032.                                                   | 14.                                                                                                  |               |          |       |               | 7.                                                              |                 |        |                                       |                                                      |                       |                                                                    |
|                                                                                                | "                           |                  | "                          |                          | "                                                        | 15.                                                                                                  |               |          |       |               | 8.                                                              |                 |        |                                       |                                                      |                       |                                                                    |
|                                                                                                |                             |                  |                            |                          |                                                          | 16.                                                                                                  |               |          |       |               |                                                                 | Taitt.          | S      | rol.                                  | П                                                    | n                     | 60                                                                 |
|                                                                                                | Pá                          | da I             | ٠.                         |                          |                                                          | 17.                                                                                                  | "             | n        | I.    | , 608         |                                                                 | מ               | ~-     |                                       | II.                                                  | •                     | 63.                                                                |
| Adh. 1.                                                                                        | Taitt.                      | Br. v            | ol I                       | 11.                      | p. 342.                                                  | 18.                                                                                                  | 77            | יי<br>מי |       | " 609         |                                                                 | ת<br>מ          |        |                                       | II.                                                  |                       |                                                                    |
|                                                                                                |                             |                  |                            |                          | p. 297.                                                  | 19.                                                                                                  | 77            | 77       |       | " 628         |                                                                 | Taitt.          | Br.    | ית<br>מ                               |                                                      |                       | 245.                                                               |
| 3,                                                                                             |                             |                  |                            |                          | -                                                        | 20.                                                                                                  | n<br>n        | 77       |       | " 628         |                                                                 | 77              |        | יונ<br>יונ                            |                                                      |                       | 247.                                                               |
| 4.                                                                                             | *                           |                  | מ                          | I.                       | ,1015.                                                   | 21.                                                                                                  | יי<br>יי      | יד<br>מ  |       | , 628         |                                                                 | ת<br>מ          |        | יי<br>מ                               |                                                      |                       | 247.                                                               |
| 5.                                                                                             | . ,                         |                  |                            |                          | , 443.                                                   | 22.                                                                                                  | 77            | 77       |       | ,,            | t                                                               | Taitt.          | S.     | יי<br>מי                              |                                                      |                       | 746.                                                               |
| 6.                                                                                             | 77                          |                  | 77                         |                          | ,,                                                       | 23.                                                                                                  |               |          |       |               | 16.                                                             |                 | ~.     | "                                     |                                                      | יי                    |                                                                    |
| 7.                                                                                             |                             |                  |                            |                          |                                                          | 24.                                                                                                  |               |          |       |               | 17.                                                             |                 |        |                                       |                                                      |                       |                                                                    |
| 8.                                                                                             | 77                          |                  | "                          | I.                       | ,1042.                                                   | 25.                                                                                                  |               |          |       |               | 18.                                                             | ,,              |        | -                                     | II.                                                  |                       | 263.                                                               |
| 9.                                                                                             | 17                          |                  | **                         |                          | ,,                                                       | 26.                                                                                                  |               |          |       |               | 19.                                                             | - 27            |        | 27                                    | ,                                                    | 77                    |                                                                    |
| 10.                                                                                            |                             |                  |                            |                          |                                                          |                                                                                                      |               |          |       |               | 20.                                                             |                 |        |                                       |                                                      |                       |                                                                    |
|                                                                                                |                             |                  |                            |                          |                                                          |                                                                                                      |               |          |       |               |                                                                 |                 |        |                                       |                                                      |                       |                                                                    |
| 11.                                                                                            |                             |                  |                            |                          |                                                          |                                                                                                      | Pád           | a VI.    |       |               |                                                                 |                 |        |                                       |                                                      |                       |                                                                    |
| 11.<br>12.                                                                                     |                             |                  |                            |                          |                                                          | Adh. 1.                                                                                              | Pád           | a VI.    |       |               |                                                                 | n:              | 1. 117 | ***                                   |                                                      |                       |                                                                    |
|                                                                                                |                             |                  |                            |                          |                                                          | Adh. 1.<br>2.                                                                                        | Pád           | a VI.    |       |               |                                                                 | Pád             | la V.  | III.                                  |                                                      |                       |                                                                    |
| 12.                                                                                            | 77                          |                  | 77                         | I.                       | " 268.                                                   | 1                                                                                                    | Pád           | a VI.    |       |               | Adh. 1.                                                         |                 |        |                                       |                                                      | p. <sup>5</sup>       | 937.                                                               |
| 12.<br>13.                                                                                     |                             |                  |                            |                          | " 268.<br>" 404.                                         | 2.                                                                                                   | Pád           | a VI.    |       |               |                                                                 |                 |        |                                       |                                                      | p. '                  | 937.                                                               |
| 12.<br>13.<br>14.                                                                              | 77                          |                  | י מ                        | II.                      | , 268.<br>, 404.<br>, 269.                               | 2.<br>3.                                                                                             | Pád           | a VI.    |       |               | Adh. 1.                                                         |                 |        |                                       |                                                      | p. '                  | 937.                                                               |
| 12.<br>13.<br>14.<br>15.                                                                       | ת<br>מ                      |                  | ת<br>מ                     | II.                      | ,, 404.                                                  | 2.<br>3.<br>4.                                                                                       | Pád           | a VI.    |       |               | Adh. 1. 2.                                                      |                 |        |                                       |                                                      | p. '                  | 937.                                                               |
| 12.<br>13.<br>14.<br>15.                                                                       | ת<br>מ                      |                  | ת<br>מ                     | II.                      | , 404.<br>, 269.                                         | 2.<br>3.<br>4.<br>5.                                                                                 | Pád           | a VI.    |       |               | Adh. 1.<br>2.<br>3.                                             |                 |        |                                       |                                                      | р. 1                  | 937.                                                               |
| 12.<br>13.<br>14.<br>15.<br>16.                                                                | ת<br>מ                      |                  | ת<br>מ                     | II.                      | , 404.<br>, 269.                                         | 2.<br>3.<br>4.<br>5.<br>6.<br>7.                                                                     | Pád<br>Taitt. |          | .111. | p. 44         | Adh. 1.<br>2.<br>3.<br>4.<br>5.                                 |                 | S. v   | ol.                                   | I.                                                   | •                     |                                                                    |
| 12.<br>13.<br>14.<br>15.<br>16.<br>17.                                                         | ת<br>מ                      |                  | ת<br>מ                     | II.                      | , 404.<br>, 269.                                         | 2.<br>3.<br>4.<br>5.<br>6.<br>7.                                                                     |               |          | III.  | р <b>. 44</b> | Adh. 1.<br>2.<br>3.<br>4.<br>5.                                 | Taitt.          | S. v   | ol.                                   | I.                                                   | •                     |                                                                    |
| 12.<br>13,<br>14.<br>15.<br>16.<br>17.<br>18.<br>19.                                           | Taitt.                      | Br.              | ת<br>ת                     | II.<br>I.<br>I.          | " 404.<br>" 269.<br>" 130.                               | 2.<br>3.<br>4.<br>5.<br>6.<br>7.                                                                     |               |          | III.  | p. 44         | Adh. 1. 2. 3. 4. 5. 6. 7.                                       | Taitt.          | S. v   | ol.                                   | I. I.                                                | ,<br>,                | 55.<br>430.                                                        |
| 12.<br>13,<br>14.<br>15.<br>16.<br>17.<br>18.<br>19.                                           | Taitt.                      | Br.              | ית<br>ית                   | II. I. II.               | , 404.<br>, 269.                                         | 2.<br>3.<br>4.<br>5.<br>6.<br>7.<br>8.                                                               |               |          | .111. | p. 44         | Adh. 1. 2. 3. 4. 5. 6. 7.                                       | Taitt.          | S. v   | ol.                                   | I.                                                   | ,<br>,                | 55.<br>430.                                                        |
| 12.<br>13.<br>14.<br>15.<br>16.<br>17.<br>18.<br>19.<br>20.<br>21.                             | Taitt.                      | Br.              | ת<br>ת<br>ת                | II. I. II. II.           | , 404.<br>, 269.<br>, 130.                               | 2.<br>3.<br>4.<br>5.<br>6.<br>7.<br>8.<br>9.                                                         |               |          | .111. | p. 44         | Adh. 1.<br>2.<br>3.<br>4.<br>5.<br>6.<br>7.                     | Taitt. Taitt.   | S. v   | ol.                                   | I. I. II.                                            | מ מ                   | 55.<br>430.                                                        |
| 12.<br>13.<br>14.<br>15.<br>16.<br>17.<br>18.<br>19.<br>20.<br>21.                             | Taitt.                      | Br.              | ת<br>ת<br>ת                | II. I. II. II.           | , 404.<br>, 269.<br>, 130.                               | 2.<br>3.<br>4.<br>5.<br>6.<br>7.<br>8.<br>9.                                                         |               |          | .111. | p. 44         | Adh. 1.<br>2.<br>3.<br>4.<br>5.<br>6.<br>7.<br>8.<br>9.         | Taitt. Taitt.   | S. v   | n n n n n                             | I. I. II. III.                                       | ה ה<br>ה ה            | 55.<br>430.<br>648.<br>80.                                         |
| 12.<br>13.<br>14.<br>15.<br>16.<br>17.<br>18.<br>19.<br>20.<br>21.<br>22.                      | Taitt.                      | Br.              | ת<br>ת<br>ת                | II. I. II. II.           | , 404.<br>, 269.<br>, 130.                               | 2. 3. 4. 5. 6. 7. 8. 9. 10. 11. 12.                                                                  |               |          | .111. | p. 44         | Adh. 1. 2. 3. 4. 5. 6. 7. 8. 9. 10.                             | Taitt.          | S. v   | n n n n n                             | I. I. II. II.                                        | ה ה<br>ה ה            | 55.<br>430.<br>648.<br>80.                                         |
| 12.<br>13.<br>14.<br>15.<br>16.<br>17.<br>18.<br>19.<br>20.<br>21.<br>22.<br>23.               | Taitt.                      | Br.<br>S.<br>Br. | ת<br>ת<br>ת<br>ת           | II. I. II. III.          | , 404.<br>, 269.<br>, 130.                               | 2. 3. 4. 5. 6. 7. 8. 9. 10. 11. 12. 13.                                                              |               |          | III.  | p. 44         | Adh. 1. 2. 3. 4. 5. 6. 7. 8. 9. 10. 11.                         | Taitt.          | S. v   | n n n n n                             | I. I. II. III.                                       | ה ה<br>ה ה            | 55.<br>430.<br>648.<br>80.                                         |
| 12.<br>13.<br>14.<br>15.<br>16.<br>17.<br>18.<br>19.<br>20.<br>21.<br>22.<br>23.<br>24.<br>25. | Taitt. Taitt. Taitt.        | Br.<br>S.<br>Br. | ה<br>ה<br>ה<br>ה<br>ה<br>ה | II. I. II. II. III. III. | , 404.<br>, 269.<br>, 130.<br>, 789.<br>, 716.<br>, 411. | 2.<br>3.<br>4.<br>5.<br>6.<br>7.<br>8.<br>9.<br>10.<br>11.<br>12.<br>13.                             |               |          | III.  | p. 44         | Adh. 1. 2. 3. 4. 5. 6. 7. 8. 9. 10. 11. 12.                     | Taitt.          | S. v   | n<br>n<br>n                           | I. I. II. III. III.                                  | ה<br>ת<br>ת           | 55.<br>430.<br>648.<br>80.<br>171.<br>725.                         |
| 12.<br>13.<br>14.<br>15.<br>16.<br>17.<br>18.<br>19.<br>20.<br>21.<br>22.<br>23.<br>24.<br>25. | Taitt. Taitt. Taitt. Taitt. | Br. S. Br.       | ת<br>ת<br>ת<br>ת<br>ת      | II. I. II. II. III. III. | , 404.<br>, 269.<br>, 130.<br>, 789.<br>, 716.<br>, 411. | 2.<br>3.<br>4.<br>5.<br>6.<br>7.<br>8.<br>9.<br>10.<br>11.<br>12.<br>13.<br>14.                      |               |          | III.  | p. 44         | Adh. 1. 2. 3. 4. 5. 6. 7. 8. 9. 10. 11. 12.                     | Taitt.          | S. v   | n<br>n<br>n                           | I. I. II. III.                                       | ה<br>ת<br>ת           | 55.<br>430.<br>648.<br>80.<br>171.<br>725.                         |
| 12.<br>13.<br>14.<br>15.<br>16.<br>17.<br>18.<br>19.<br>20.<br>21.<br>22.<br>23.<br>24.<br>25. | Taitt. Taitt. Taitt. Taitt. | Br.<br>S.<br>Br. | ת<br>ת<br>ת<br>ת<br>ת      | II. I. II. II. III. III. | , 404.<br>, 269.<br>, 130.<br>, 789.<br>, 716.<br>, 411. | 2.<br>3.<br>4.<br>5.<br>6.<br>7.<br>8.<br>9.<br>10.<br>11.<br>12.<br>13.<br>14.                      |               |          | ш.    | p. 44         | Adh. 1. 2. 3. 4. 5. 6. 7. 8. 9. 10. 11. 12. 13. 14. 15. 16.     | Taitt. Taitt.   | S. v   | n n n n n n n n n n n n n n n n n n n | I. I. II. III. III. III. III.                        | ממחחח                 | 55.<br>430.<br>648.<br>80.<br>171.<br>725.                         |
| 12.<br>13.<br>14.<br>15.<br>16.<br>17.<br>18.<br>19.<br>20.<br>21.<br>22.<br>23.<br>24.<br>25. | Taitt. Taitt. Taitt. Taitt. | Br. S. Br.       | ת<br>ת<br>ת<br>ת<br>ת      | II. I. II. II. III. III. | , 404.<br>, 269.<br>, 130.<br>, 789.<br>, 716.<br>, 411. | 2.<br>3.<br>4.<br>5.<br>6.<br>7.<br>8.<br>9.<br>10.<br>11.<br>12.<br>13.<br>14.<br>15.               |               |          | ш.    | p. 44         | Adh. 1. 2. 3. 4. 5. 6. 7. 8. 9. 10. 11. 12. 13. 14. 15. 16. 17. | Taitt. Taitt. 7 | S. v   | n n n n n n n n n n n n n n n n n n n | I. I. II. II. III. III. III. III.                    | מ מ מ<br>מ מ מ<br>מ מ | 55.<br>430.<br>648.<br>80.<br>171.<br>725.<br>749.<br>750.         |
| 12.<br>13.<br>14.<br>15.<br>16.<br>17.<br>18.<br>20.<br>21.<br>22.<br>23.<br>24.<br>25.<br>26. | Taitt. Taitt. Taitt. Taitt. | Br. S. Br.       | ת<br>ת<br>ת<br>ת<br>ת      | II. I. II. II. III. III. | , 404.<br>, 269.<br>, 130.<br>, 789.<br>, 716.<br>, 411. | 2.<br>3.<br>4.<br>5.<br>6.<br>7.<br>8.<br>9.<br>10.<br>11.<br>12.<br>13.<br>14.<br>15.<br>16.        |               |          | ш.    | p. 44         | Adh. 1. 2. 3. 4. 5. 6. 7. 8. 9. 10. 11. 12. 13. 14. 15. 16. 17. | Taitt. Taitt.   | S. v   | n n n n n n n n n n n n n n n n n n n | I.  I.  II.  II.  III.  III.  III.  III.  III.  III. | מ מ מ מ מ             | 55.<br>430.<br>648.<br>80.<br>171.<br>725.<br>749.<br>750.<br>751. |
| 12. 13. 14. 15. 16. 17. 18. 19. 20. 21. 22. 23. 24. 25. 26. 27.                                | Taitt. Taitt. Taitt. Taitt. | Br. S. Br.       | ת<br>ת<br>ת<br>ת<br>ת      | II. I. II. II. III. III. | , 404.<br>, 269.<br>, 130.<br>, 789.<br>, 716.<br>, 411. | 2.<br>3.<br>4.<br>5.<br>6.<br>7.<br>8.<br>9.<br>10.<br>11.<br>12.<br>13.<br>14.<br>15.<br>16.<br>17. |               |          | ш     | p. 44         | Adh. 1. 2. 3. 4. 5. 6. 7. 8. 9. 10. 11. 12. 13. 14. 15. 16. 17. | Taitt. Taitt. 7 | S. v   | n n n n n n n n n n n n n n n n n n n | I. I. II. II. III. III. III. III.                    | מ מ מ מ מ             | 55.<br>430.<br>648.<br>80.<br>171.<br>725.<br>749.<br>750.<br>751. |

# Adhyáya XI.

|      |     |        |     |      |    |    |        |     |      | -      | •   |      |      |                |       |      |    |        |    |     |       |      |       |
|------|-----|--------|-----|------|----|----|--------|-----|------|--------|-----|------|------|----------------|-------|------|----|--------|----|-----|-------|------|-------|
|      |     | n      |     | т    |    |    |        |     | 10.  | Taitt. | s.  | vol. | П.   | p              | . 46. |      |    |        |    |     |       |      |       |
|      |     | P      | áda | ١.   |    |    |        |     | 11.  | . 29   |     | 77   | Π.   | 27             | 46.   |      |    | Pá     | da | IV. |       |      |       |
| Adh. | 1.  |        |     |      |    |    |        |     | 12.  | 77     |     | 29   | I.   | "              | 1018. | Adh. | 1. | Taitt. | S. | vol | . II. | p.   | 102.  |
|      | 2.  |        |     |      |    |    |        |     | 13.  | Taitt. | Br  | • 20 | II.  | 77             | 782.  |      | 2. |        |    |     |       |      |       |
|      | 3.  |        |     |      |    |    |        |     |      | Taitt. |     |      |      |                |       |      | 3. | 73     |    | •   | II.   |      | 191.  |
|      | 4.  |        |     |      |    |    |        | l   | 15.  |        |     |      |      |                | 48.   |      | 4. | Taitt, |    |     |       |      |       |
|      | 5.  | Taitt. | s.  | vol. | I. | p  | . 116. | ١.  | 16.  |        |     |      |      |                | 337.  |      | 5. |        |    | "   |       | n    |       |
|      | 6.  | ,      |     | 73   | I. | "  | 117.   |     |      |        |     |      |      |                |       |      | 6. |        |    |     |       |      |       |
|      | 7.  |        |     |      |    |    |        |     |      | Pá     | da  | Ш.   |      |                |       |      | 7. |        |    |     |       |      |       |
|      | 8.  |        |     |      |    |    |        | Adh | . 1. |        |     |      |      |                |       |      | 8. | Taitt. | s. | 25  | I.    | m. 1 | 1016. |
|      | 9.  |        |     |      |    |    |        |     | 2.   | Taitt. | Br. | vol  | . I. | p.             | 56.   |      | 9. | 72     |    | 20  |       |      | 750.  |
|      | 10. |        |     |      |    |    |        |     | 3.   | Taitt. | S.  | vol. | I.   | p.             | 489.  | 1    | 0. | ,,     |    | 72  |       |      | 750.  |
|      | 11. |        |     |      |    |    |        |     | 4.   |        |     |      |      | -              |       | 1    | 1. | "      |    | "   |       | "    |       |
|      |     |        |     |      |    |    |        |     | 5.   |        |     |      |      |                |       |      | 2. | 77     |    | 22  | II.   |      | 459.  |
|      |     | Pa     | ida | II.  |    |    |        |     | 6.   |        |     |      |      |                |       |      | 3. |        |    |     |       |      | 117.  |
| Adh. | 1.  |        |     |      |    |    |        |     | 7.   | 27     |     | _    | П.   | _              | 119.  |      | 4. | 77     |    |     |       |      | 117.  |
|      | 2.  |        |     |      |    |    |        |     | 8.   | "      |     | n    |      | 77             |       |      | •• | 77     |    | 77  |       |      |       |
|      | 3.  |        |     |      |    |    |        |     | 9.   |        |     |      |      |                |       | 1    | 5. |        |    | 22  | 11.   | 77   | 119.  |
|      | 4.  |        |     |      |    |    |        |     | 10.  |        |     |      |      |                |       | 10   |    |        |    |     |       |      |       |
|      |     | Taitt. | S   | vol. | т  | n. | 1016   |     | 11.  |        |     |      |      |                | 1     |      |    |        |    |     |       |      |       |
|      | 6.  |        | υ.  |      | _  | _  |        |     | 12.  |        |     |      | т    |                | 000   |      | 7. |        |    |     | _     |      |       |
|      | 7.  | "      |     |      |    |    | 749.   |     |      | 77     |     | 77   |      |                | 909.  | 18   |    | 77     |    | 27  |       |      | 318.  |
|      | •   | n      |     | 77   | 1. |    | 489.   |     | 13.  | n      |     | 77   |      |                | 910.  | 19   |    | 77 -   |    | 77  | I.    | 77   | 319.  |
|      | 0   |        |     |      |    |    | 749.   |     | 14.  | 77     |     | 77   |      |                | 910.  | 20   |    |        |    |     |       |      |       |
|      | 8.  | 77     |     | 77   |    |    | 746.   |     | 15.  | 77     |     | 77   | ı.   | <sub>7</sub> 1 | 016.  | 2    | ı. |        |    |     |       |      |       |
|      | 9.  | n      |     | n    | п. | 77 | 44.    |     | 16.  |        |     |      |      |                |       |      |    |        |    |     |       |      |       |

# Adhyáya XII.

| Páda I.                  |           | 13. Taitt. S. vol | . I. p. 189. | 3. Tai | tt. S. vol. I. p. 116. |
|--------------------------|-----------|-------------------|--------------|--------|------------------------|
|                          |           | 14.               |              | 4.     | " " I. " 116.          |
| Adh. 1. Taitt. S. vol. 1 | . p. 542. | 15.               |              |        | " 754.                 |
| •                        | . , 543.  | 16.               |              | 5.     | n 10x.                 |
| 3.                       |           | 17.               | ,            | 6.     | " " II. " 405.         |
| 4.                       |           | 18.               | - *          | 7.     | n n 11. n 400.         |
| 5.                       | -         | 19.               |              | 8.     |                        |
| 6.                       |           | 20.               |              | 9.     |                        |
| 7. , , I                 | . , 432.  | 21.               |              | 10.    |                        |
| 8.                       |           |                   |              | 11.    |                        |
| 9. " " II                | . , 47.   | Páda II.          |              | 12.    |                        |
| 10.                      |           | Adh. 1.           | 33.          | 13.    |                        |
| 11.                      |           | 2.                |              |        | tt. S. vol. II. p. 16. |
| 12.                      | -1        |                   |              |        | II. p. 16.             |

| Páda III.                     | 12. Taitt. S. vol. II. p. 666. | 6. Taitt. Br. vol. I. p. 47.  |
|-------------------------------|--------------------------------|-------------------------------|
|                               | 13.                            | 7.                            |
| Adh. 1.                       | 14. " " IV. " 14.              | 8.                            |
| 2.                            | 15.                            | 9.                            |
| 3. Taitt. S. vol. II. p. 666. | 16. Taitt. Br. , III, , 372.   | 10.                           |
| 4.                            | 17. " " III. " 373.            | 11.                           |
| 5. " " I. " 850.              |                                | 12.                           |
| 6.                            | Páda IV.                       | 13.                           |
| 7. " " I. " 93.               | Adh. 1.                        | 14.                           |
| 8. " " I. " 93.               | 2. Taitt. S. vol. I. p. 268.   | 15.                           |
| 9. " " I. " 94.               | 3. " " I. " 268.               | 16.                           |
| 10. " " I. " 95.              |                                | 17. Taitt. S. vol. I. p. 220. |
| 11.                           | 5.                             | •                             |

### Errata.

| P.  | 59.  | L. | . 11. |       | For | पूथक्                | read | पृथक्.        |
|-----|------|----|-------|-------|-----|----------------------|------|---------------|
| n   | 87.  | 'n | 3.    | infra | 70  | <b>अ</b> पिव्ही      | n    | अपिशब्दोः     |
| n   | 159. | 33 | 9.    |       | n   | जलवाहू चयुप-         | n    | जनवहूचाद्यप-  |
| -37 | 366. | 77 | 21.   |       | 'n  | वहकुत्वो             | n    | बहुकुत्वोः    |
| יני | 404. | n  | 18.   |       | n   | संवपन                | 72   | संपवन.        |
| מ   | 412. | 77 | 15.   |       | 77  | -श्रतामति            | 77   | -श्तमितिः     |
| n   | 434. | 77 | 12.   |       | n   | विश्वेष              | 77   | विशेष.        |
| 33  | 453. | 17 | 3.    |       | 27  | <b>इ</b> ज्यादिभ्यां | 77   | द्ज्यासिभ्यां |
| n   | 459. | 77 | 24.   |       | 77  | ग्राज्यभाभ-          | 77   | ग्राज्यभाग-   |

# Errata.

| P   | . 59. | L  | . 11.    | For       | पूथव्        | read | पृथक्.        |
|-----|-------|----|----------|-----------|--------------|------|---------------|
| n   | 87.   | 77 | 3. infra | מ         | अपिव्ही      | n    | अपिश्व्दोः    |
| n   | 159.  | n  | 9.       | מל        | जलवाह्यबुप-  | 'n   | जलवहूचाद्युप  |
| -37 | 366.  | 77 | 21.      | <b>37</b> | बहुकुली      | , 22 | बहुकुलो.      |
| n   | 404.  | 53 | 18.      | n         | संवपन        | מל   | संपवनः        |
| 77  | 412.  | 77 | 15.      | מ         | -भ्रतामति    | 77   | -श्तमितिः     |
| 37  | 434.  | 77 | 12.      | ,         | विशेष        | מ    | विशेष.        |
| 77  | 453.  | n  | 3.       | n         | इच्यादिभ्यां | n    | इज्यासिभ्यां. |
| n   | 459.  | 77 | 24.      | 77        | ग्राज्यभाभ-  | 27   | ग्राज्यभाग-   |